

رَفْعُ بعبر (لرَّحِنْ (لِهُجَّرِي رُسِلَنَهُ (لِيْرُ (لِفِرُوفَ مِسِى عِين (الرَّحِينِ (الْبُخِينَ (لُسِكْتِر) (النَّبِرُ) (الِفِرُوو

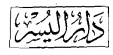
# جميع حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

الطبعة الثالثة

127 a- P. 124



رقم الإيداع ٢٠٠٥/١٥٩٦٧



٢٠ ش عبد العزيز عيسى، المنطقة التاسعة، امتداد

مصطفى النحاس، مدينة نصر ، القاهرة

تليفاكس: (٦٧٠٩٢٦٩)، محمول: (١٠١٦٢١٦٧١)

البريدالإلكتروني:

mohamed yousri@hotmail.com



رَفْعُ عِب (لِرَّحِيُ (الْنَجَّرِيِّ (سِٰکِنَر) (اِنْبِرُ) (اِنْوُدُوکُرِس

# الحديث الثامن عشر

عَنْ أَبِي ذَرِّ جُنْدَبِ بْنِ جُنَادَةَ وأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ:

«اتَّقِ الله حَيْثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِعْ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ ثَمْخُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ».

رواه الترمذيُّ وقال: «حَدِيثٌ حَسَنُ » وفي بعضِ النُّسَخِ: «حَسَنُ صَحِيحٌ».



رَفَعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ رسِلنه (لاِيْر) (الِفِروف يرِس

## طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث رواه وكيع بن الجراح، عن سفيان، حبيب بن أبي ثابت، عن ميمون بن أبي شبيب، عن معاذ، أنَّ رسول الله على قال له، فذكره. وهكذا أخرجه أحمد: ثنا وكيع بإسناده، وهو عند ابن أبي شيبة والترمذي عن وكيع به (۱)، وفي رواية النسائي: "عن ميمون بن أبي شبيب أن النبي على قال: يا معاذ. وقد قال وكيع بآخرة: "يا أبا ذَرِّ" يعني: بدلاً من "معاذ"، ونقل الترمذي عن شيخه محمود بن غيلان قال: "والصحيح حديثُ أبي ذَرِّ".

وحديثُ أبي ذَرِّ المشار إليه أخرجه أحمد: ثنا وكيع بإسناده المذكور فقال فيه: "عن أبي ذَرِّ أن النبي ﷺ قال له" يعني: بدلاً من "معاذ".

وقال الإمام أحمد عقبه: "قال وكيع: وقال سفيان مرةً: عن معاذ، فوجدتُ في كتابي: عن أبي ذَرِّ، وهو السماع الأول"(٢)، وقال أحمد في الموضع الثاني من "المسند": "وكان ثنا به وكيع عن ميمون بن أبي شبيب عن معاذ ثم رجع".

وقد أخرجه ابن مهدي وقبيصة ومحمد بن كثير ويحيى بن سعيد وغيرهم عن سفيان بإسناده، عن أبي ذُرِّ به (٣).

وفي رواية للبيهقي في "الشعب": "وإذا عملت سيئة فأضف إليها حسنة تمحها"، وقد ذكر البيهقي رواية معاذ ثم ذكر رواية أبي ذُرِّ هذه وقال عقبه: "كذا قالوا: عن أبي ذُرِّ، وكلاهما مرسل، وسفيان أحفظ غير أنَّ له عن معاذ شواهد"اهـ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (٥/ ٢١١ رقم٢٥٣٢٤)، وأحمد (٥/ ٢٢٨)، والترمذي (١٩٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في "المسند" (٥/ ١٥٣، ١٥٨) و"العلل ومعرفة الرجال" (٥٠٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (٢٧٩١)، والترمذي (١٩٨٧) وقال: "حسن صحيح"، والحاكم (١٢١/١)، والبيهقي في "الزهد" (٨٧٤) و"الشُّعَب" (٨٠٢٦)، والبزار (٤٠٢٢)، والقضاعي في "الشهاب" (٦٥٢)، وأبو نعيم في "الحلية" (٤/ ٣٧٨).

وذكره أبو نعيم في "الحلية" من طريق أبي نعيم عن سفيان به ثم قال: "غريب من حديث ميمون عن أبي ذُرًّ".

وقد ورد الحديث من غير وجهٍ على اختلاف فيه، فرواه الليث بن أبي سليم، عن حبيب، عن ميمون، عن معاذ(١)، وفي رواية لجرير(٢) عن ليث عن حبيب عن ميمون أنّ معاذ بن جبل قال للنبي ﷺ: أوصني يا رسول الله، ورواه الأعمش (٢) عن حبيب عن ميمون عن معاذ، ورواه أبو مريم (١) عبد الغفار بن القاسم عن حبيب، عن ميمون، عن معاذ قال: بعثني رسول الله ﷺ إلى اليمن فقلت يا رسول الله أوصني، فقال: "عليك بحسن الخلق، فإن أحسن الناس خلقاً أحسنهم دينًا".

و أخرجه أبو سنان(٥) عن حبيب عن ميمون قال: قال معاذ للنبي ﷺ هكذا مرسلاً. والحديث معلِّ من وجوه؛ منها:

الأول: أن ميمون بن أبي شبيب لم يدرك معاذًا ولا أبا ذَرٍّ، فهو مرسلٌ منقطعٌ من هذه الجهة.

الثاني: أن الرواة قد اختلفوا فيه فَرَوَوْه هكذا موصولاً مع الاختلاف في أبي ذَرِّ أو معاذ، ورَوَوْه عن ميمون عن النبي ﷺ مرسلاً لم يذكروا فيه أحداً أعلى منه، وقيل: عن الحكم مرسلاً أيضاً، ورجَّح الدارقطني المرسل على الموصول(١٠). ورُوِي الحديث من غير هذا الوجه عن معاذ وأبي ذُرٌّ، فرواه مالك: حدثني يحيى بن سعيد أن معاذ بن جبل قال، فذكره بلفظ: "أحسن خلقك للناس" (٧)، وفيه انقطاع بين يحيى ومعاذ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٣٣٦)، والطبراني في "الكبير" (٢٠/ ١٤٥ رقم٢٩٧ ـ ٢٩٨)، والبيهقي في "الشُّعب" (٨٠٢٣)، وابن جُميع الصيداوي في "المعجم" (٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في "الشعبّ (٢٠٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في "الصغير" (٥٣٠)، وابن عبد البر في "التمهيد" (٢٤/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في "الكبير" (٢٠/ ١٤٤ رقم ٢٩٥ ـ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في "الشعب" (٨٠٢٥). (٦) "العلل للدارقطني" (٦/ ٧٢ رقم ٩٨٧).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في "الشعب" (٨٠٢٩).

وأخرجه شعبة (١) عن الحكم مرسلاً قال: أوصيك بها أوصى به النبي عَلَيْ معاذًا.

وقال وكيع مرة: عن إسماعيل عن حكيم بن جابر، قال: قال رجلٌ لرجلٍ: أوصنى، فقال: "أتبع.." فذكر الحديث (٢).

وأخرجه الأعمش (٢)، عن شمر بن عطية، عن أشياخه، عن أبي ذَرِّ قال: قلت: يا رسول الله أوصني، قال: "إذا عملت سيئة فأتْبِعُها حسنة" الحديث وقال فيه: قلت يا رسول الله: أمِنَ الحسنات لا إله إلا الله؟ قال: "هي أفضل الحسنات". وإسناده ضعيف وفيه مبهمٌ لا يُعْرَف.

وأخرجه أبو السُّمَيْط سعيد بن أبي سعيد عن أبيه عن عبد الله بن عمرو، أن معاذ ابن جبل أراد سفراً فقال: يا رسول الله أوصني، فذكره بزيادات فيه، وقال فيه: "إذا أسأت فأُحْسِن" وقال: "استقم ولتحسن خلقك"(1).

وصححه الحاكم وفيه نظر؛ وأبو السميط لم يرو عنه كبير أحد، وفيه جهالة.

وذكره ابن رجب من غير وجهِ، وتكلَّمَ عليها جميعًا، ولا يصح من وجهِ من الوجوه، وأقوى ما فيه الإسناد الأول على الاختلاف والإرسال الواقع فيه.

وقال ابن رجب: "قد رُوِيَتْ وصية النبي ﷺ لمعاذِ من حديث ابن عمر وغيره بسياقٍ مطوَّلِ من وجوهِ فيها ضعف"(٥)اهـ

بَيْدَ أَنَّ معنى الحديث مشهور في الكتاب والسنة، كما سيأتي، فهو صحيح المعنى، ضعيف المبنى والإسناد، وقد ذكر له ابن رجب عدة شواهد، وستأتي معنا أثناء الشرح.

<sup>(</sup>١) "مسند ابن الجعد" (رقم/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٧/ ١٩٣ رقم ٣٥٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم (١/ ١٢١)، والبيهقي في "الشعب" (٨٠٢٨) (٨٠٢٨)، والطبراني في "الكبير" (٥٨).

<sup>(</sup>٥) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٣٩٦ ـ ٣٩٧).

### رواة الحديث

## 

#### • اسمه:

جُنْدب بن جُنادة على المشهور، بضم الجيم فيهما وتثليث دال جندب.

واسمه بالكامل جندب بن جنادة بن سفيان بن عبيد بن الوقيعة بن حرام بن غفار.

#### • كنيته وسبب تكنيته ما:

كنيته: أبو ذُرِّ، بالذال المعجمة المفتوحة وتشديد الراء، واشتهر بأبي ذُرِّ الغفاري.

وقيل: كان له ولد اسمه ذَرُّ فكنِّي به، ولما مات ولده مرَّ على قبره وقال: يا ذَرُّ قد شغلنا الحزن لك عن الحزن عليك، ليت شعرى ما قلتَ وما قيلَ لك!

وقيل في سبب تكنيته أنه وزن رغيفًا مخبوزًا ووضعه، فعلاه الذَّرُّ وستره -والذر صغار النمل- ثم وزنه فلم يزد شيئًا، فقال: انظروا إلى هذا لم يظهر في ميزان الدنيا وإن ميزان الآخرة ليطيش بواحدة منها، فقيل له: أبو ذَرِّ (۱).

قال ابن عبد البر: "أبو ذَرِّ الغفاري، ويقال: أبو الذر، والأول أكثر وأشهر"(٢٠)اهـ

#### إسلامه<sup>(۱)</sup>:

كان أبو ذَرِّ يتعبد الله قبل مبعث النبي ﷺ، وأسلم بمكة قديمًا، وقال كنت في الإسلام رابعًا، عن عبد الله بن صامت قال: قال أبو ذَرِّ: لقد صليت يا ابن أخي قبل أن ألقى رسول الله بثلاث سنين، قال: فقلت: لمن؟ قال: لله، قلت: فأين تتوجه؟ قال: حيث وجهنى الله ﷺ.

- وعن قصة إسلامه قال أبو ذُرِّ: انطلقت أنا وأخي حتى نزلنا بحضرة مكة، وانطلق

<sup>(</sup>١) "شرح الجردان" (ص١٢٥).

<sup>(</sup>٢) "الاستيعاب" لابن عبد البر (٤/ ١٦٥٢ رقم ٢٩٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر صفة الصفوة (١/ ٥٨٤ -٥٩٠).

أخي أنيس فأبطأ عليّ، فقلت: ما حبسك؟ قال: لقيت رجلاً يزعم أن الله الله الرسله على دينك، قال: فقلت: ما يقول الناس فيه؟ قال: يقولون: إنه شاعر وساحر وكاهن.

قال أنيس: قد سمعت قول الكهان فما يقول بقولهم، وقد وضعت قوله على أقراء الشعراء فوالله ما يلتئم، ووالله إنه لصادق وإنهم لكاذبون.

قال: فقلت له: هل أنت كافي حتى أنطلق فأنظر؟ قال: نعم؛ فكن من أهل مكة على حذر فإنهم قد شنفوا له - أي: أبغضوه - وتجهموا له، قال: فانطلقت حتى قدمت مكة فاستضعفت رجلاً منهم فقلت له: أين هذا الرجل الذي يدعونه الصابئ؟ قال: فأشار إلي قال: الصابيء! قال: فهال أهل الوادي علي بكل مدرة (القطعة من الطين اليابس) وعظم حتى خررت مغشيًا عليّ، فارتفعت حين ارتفعت كأني نُصب أحر، فأتيت زمزم فشربت من مائها وغسلت عني الدم، فدخلت بين الكعبة وأستارها، فلبثت به يا ابن أخي ثلاثين، من بين يوم وليلة، ما لي طعام إلا ماء زمزم، فَسَمِنْتُ حتى تكسّرتْ عُكن بطني وما وجدت في كبدي سَخْفَة جوع (أي: رقته وهزاله).

قال: فبينها أهل مكة في ليلة قمراء، وما يطوف بالبيت غير امرأتين، فأتتا علي وهما يدعوان إسافًا ونائلة (١) فقلت: أَنْكِحوا أحدهما الآخر، فانطلقتا تولُولان وتقولان: لو كان ها هنا أحد من أنفارنا، قال: فاستقبلهما رسول الله والله على وأبو بكر وهما هابطان من الجبل فقالا: ما لكما؟ قالتا: الصابئ بين الكعبة وأستارها.

قالا: في قال لكيا؟ قالتا: قال لنا كلمة تملأ الفم.

قال: فجاء رسول الله ﷺ هو وصاحبه فاستلم الحجر وطاف بالبيت ثم صلى ركعتين. قال: فأتيته، فكنت أول من حيًّاه بتحية الإسلام، فقال: وعليك السلام ورحمة الله، ممن أنت؟ قال: قلت: من غفار، قال: متى كنتَ ها هنا؟ قال: قلت: كنت ها هنا منذ ثلاثين من بين يوم وليلة، قال: فمَنْ كان يطعمك؟ فقلت: ما كان لي طعام إلا ماء زمزم، فقال أبو بكر: ائذن لنا يا رسول الله في طعامه الليلة، فأذن له، وانطلق

<sup>(</sup>١) وهما صنيان تزعم العرب أنها كانا رجلاً وامرأة زنيا في الكعبة فمُسخاً.

النبي ﷺ وأبو بكر وهو معهم حتى فتح أبو بكر بابًا، فجعل يقبض لهما من زبيب الطائف، فكان ذلك أول طعام أكله بمكة.

ثم إن النبي على قال له: "إن وُجَّهْتُ إلى أرض ذات نخل، فلا أحسبها إلا يثرب، فهل أنت مبلِّغ عني قومك لعل الله على ينفعهم بك ويأجرك فيهم"، فانطلق أبو ذرِّ إلى أخيه أنيس فأسلم، ثم ذهب إلى أمه فكلماها فأسلمت، ثم انطلق إلى قومه يدعوهم فأسلم بعضهم وتريث بعضهم، حتى هاجر النبي على إلى المدينة فأسلم أهل غِفَار.

فقال ﷺ: "غِفَار غفر الله لها وأسلم سللها الله"(١).

وفي "الصحيحين" من حديث ابن عباس أن أبا ذرّ لما دخل على رسول الله على وأسلم قال له النبي على الرجع إلى قومك حتى يأتيك أمري"، فقال: والذي نفسي بيده لأصرخن بها بين ظهرانيهم، فخرج حتى أتى المسجد فنادى بأعلى صوته: أشهد إلا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وثار القوم فضربوه حتى أضجعوه، وأتى العباس فأكبّ عليه فقال: ويلكم ألستم تعلمون أنه من غفار وأن طريق تجارتكم إلى الشام؟ يعني تمرّ عليهم، فأنقذه منهم، ثم عاد من الغد لمثلها وثاروا عليه وضربوه فأكب عليه العباس فأنقذه أنه منهم، ثم عاد من الغد لمثلها وثاروا عليه وضربوه فأكب عليه العباس فأنقذه أنهم، ثم عاد من الغد لمثلها وثاروا عليه وضربوه فأكب عليه العباس فأنقذه (١٠).

ثم رجع إلى بلاد قومه فأقام بها حتى مضت بدر وأُحُد والخندق ثم قدم المدينة.

قال خفاف بن إيهاء: كان أبو ذر شجاعًا ينفرد وحده فيقطع الطريق ويغير على الصِّرم (٢) كأنه السبع، ثم إن الله تعالى قذف في قلبه الإسلام وسمع بالنبي ﷺ بمكة فأتاه.

#### • مناقبه ﷺ:

## - صِدْقه:

قال ﷺ "ما أَقَلَّت الغبراء ولا أَظَلَّت الخضراء من رجل أصدق من أبي ذَرِّ "(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٤٧٣) بسياقي أتم من هذا.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري (٣٨٦١)، ومسلم (٢٤٧٣) بسياقٍ مطوَّلٍ.

<sup>(</sup>٣) الصِّرم: الجماعة ينزلون بإبلهم ناحية على ماء.

<sup>(</sup>٤) أخرَجُه أحمد (٣٨٠١) (٣٠٩٥) (٧٠٣٨) (٢١٢١٧)، والترمذي (٣٨٠١، ٣٨٠١)، وابن ماجه (١٥٦). وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٥٥٣٧).

#### - عِلْمه:

قال عنه علي بن أبي طالب ﴿ اللهِ عَلَيْهُ: "وعاء مُلِئَ عليًا ثم أوكئ عليه، فلم يخرج منه شيء حتى قبض".

#### - عِبادته:

عن محمد بن واسع أن رجلاً من أهل البصرة ركب إلى أم ذَرِّ بعد موت أبي ذَرِّ فسألها عن عبادة أبي ذَرِّ، قالت: كان نهاره أجمع في ناحية يتفكر (أي يتفكر فيها هو صائر إليه).

#### - زُهدُه:

عن جعفر بن سليهان قال: دخل رجلٌ على أبي ذَرِّ فجعل يقلب بصره في بيته فقال: يا أبا ذر أين متاعكم؟ قال: لنا بيت نوجه إليه صالح متاعنا، قال: إنه لابد لك من متاع ما دمت ها هنا، قال: إن صاحب المنزل لا يدعنا فيه.

وعن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن أبي ذُرِّ، قال: والله لو تعلمون ما أعلم ما انبسطتم إلى نسائكم، ولا تقاررتم على فرشكم، والله لوددت أن الله عز وجل خلقني يوم خلقني شجرة تعضد ويؤكل ثمرها.

وقام أبو ذُرِّ ﷺ عند الكعبة فقال: يا أيها الناس أنا جندب الغفاري هلموا إلى الأخ الناصح الشفيق، فاكتنفه الناس فقال: أرأيتم لو أن أحدكم أراد سفرًا أليس يتخذ من الزاد ما يصلحه ويبلّغه؟ قالوا: بلى، قال: فإن سفر طريق القيامة أبعدُ ما تريدون، فخذوا ما يصلحكم قالوا: وما يصلحنا؟ قال: حجوا حجة لعظائم الأمور، وصوموا يومًا شديدًا حَرُّه لطول النشور، وصلوا ركعتين في سواد الليل لوحشة القبور.

### • مروياته:

رُوي له مائتا حديث وواحد وثهانون حديثًا، اتفق الشيخان على اثني عشر حديثًا منها، وانفرد البخاري بحديثين ومسلم بسبعة عشر حديثًا.

#### وفاته:

نزل أبو ذُرِّ "الرَّبَذة" (براء مشددة مفتوحة بعدها باء مفتوحة) وهي بليدة صغيرة قرب المدينة.

ولما حضرته الوفاة بكت زوجته فقال: وما يبكيك؟ قالت: وما لي لا أبكي وأنت تموت بفلاة من الأرض ولا يَدَانِ لي بنعشك وليس معنا ثوب يسعك كفنا ولا لك! فقال: لا تبكي وأبشري. فإني سمعت رسول الله على يقول: "لا يموت بين امرأين مسلمين ولدان أو ثلاثة فيصبران ويحتسبان فيريان النار أبدًا" وإني سمعت رسول الله على يقول لنفر أنا فيهم: "ليموتن رجل منكم بفلاة من الأرض يشهده عصابة من المؤمنين"، وليس من أولئك النفر أحد إلا وقد مات في قرية وجماعة، وإني أنا الذي أموت بفلاة من الأرض، والله ما كَذَبْتُ ولا كُذّبتُ ولا كُذّبتُ، فأبصري الطريق.

قالت: فقلت: أنّى وقد ذهب الحاج وانقطعت الطريق؟! فقال: انظري، فكنت أسنده إلى الكثيب فأقوم عليه ثم أرجع إليه فأمرضه، قالت: فبينها أنا كذلك إذا برجال على رواحلهم كأنهم الرخم ((()) فألحتُ لهم (أي: أشرت لهم) فأسرعوا إليّ ووضعوا السياط في نحورها يستبقون إليّ، فقالوا: ما لك يا أمة الله، فقلت: امرؤ من المسلمين تكفنونه، يموت، قالوا: ومن هو؟ قلت: أبو ذرّ صاحب رسول الله عليه.

قالت: ففدوه بآبائهم وأمهاتهم، وأسرعوا إليه حتى دخلوا عليه، فسلموا عليه فرحب بهم، وقال: أبشروا، وساق الحديث السابق.

ثم قال: وإنه لو كان عندي ثوب يسعني كفنًا أو لامرأتي ثوب يسعني كفنًا لم أكفن إلا في ثوب هو لي أو لها، وإني أنشدكم الله لا يكفنني رجل منكم كان أميرًا أو

<sup>(</sup>١) طائر من الجوارح الكبيرة الوحشية مفردها رَخَمٌّ.

عريفًا (١) أو بريدًا (٢) أو نقيبًا (٢)، قال: فليس في القوم أحد إلا وقد قارف من ذلك شيئًا إلا فتى من الأنصار فقال: أنا أكفنك في ردائي هذا وفي ثوبين في عيبتي (١) من غزل أمي، قال: أنت فكفِّني، فكفّنه الأنصاري ودفنه في النفر الذين معه (٥).

وقد ذكر ابن إسحاق في "المغازي والسير" أنه مات سنة ٣٢هـ وصلَّى عليه ابن مسعود رضي الله عنه.

وفي رواية أخرى أنه أوصى لزوجته وغلامه أن يُغَسِّلاه ويكفناه ويجعلاه على قارعة الطريق، فأول ركب يمر بكما فقولا له: هذا أبو ذَرِّ صاحب رسول الله على فأعينونا على دفنه، فلما مات فعلا ذلك، وأقبل عبد الله بن مسعود في رهط من أهل الكوفة، فوجدوا الجنازة على ضهر الطريق قد كادت الإبل أن تطأها، فقام إليهم الغلام وقال: هذا أبو ذَرِّ صاحب رسول الله على فأعينونا على دفنه، فاستهل ابن مسعود يبكي ويقول: صدق رسول الله على: "تمشي وحدك وتموت وحدك وتبعث وحدك الله عنه فاردُوه.

<sup>(</sup>١) عريف القوم سيدهم، والعريف: القيم والسيد لمعرفته بسياسة القوم، والعريف: النقيب وهو دون الرئيس، قال ابن الأثير: وهو القيم بأمور القبيلة أو الجهاعة من الناس، يلي أمورهم، ويتعرف الأمير منه أحوالهم. لسان العرب (ص٢٨٩٩).

<sup>(</sup>٢) أي: رسولاً والمراد هنا الرسول المبعوث من قبل الحاكم أو الأمير لتبليغ أمر ما. وانظر لسان العرب (ص٠٥٠) ط دار المعارف.

<sup>(</sup>٣) وهو كالعريف على القوم المقدم عليهم الذي يتعرف أخبارهم ويُنقّب عن أحوالهم، أي: يفتش، لسان العرب (ص٥١٥).

<sup>(</sup>٤) العيبة: ما تجعل فيه الثياب.

<sup>(</sup>ه) أخرجه أحمد (٥/ ١٦٥، ١٦٦)، وابن سعد (٤/ ٢٣٢ ـ ٢٣٣)، وابن حبان (١٦٥٠ ـ ٢٦٢١)، وابن وأبو نعيم في "الحلية" (١/ ١٦٩ ـ ١٧٠)، وابن عبد البر في "الاستيعاب" (١/ ٢١٥)، وابن الأثير في "أسد الغابة" (١/ ٣٥٨) مطوَّلاً ومختصرًا. قال الهيثمي في "المجمع" (٩/ ٣٣٢)" "رجاله رجال الصحيح".

## الراوي الثاني: معاذ بن جبل ﷺ:

#### • اسمه:

معاذ بن جبل بن عمرو بن أوس بن عامر بن عائذ بن عديّ بن كعب ابن عمرو الأنصاري.

- كنيته: أبو عبد الرحمن.
- إسلامه: أسلم وعمره ثماني عشرة سنة.
  - أعماله ومناقبه:
- شهد العقبة الثانية مع السبعين، وشهد بدرًا والمشاهد كلها.
  - وبعثه النبي على سفيرًا إلى اليمن بعد غزوة تبوك.
    - حفظ القرآن كاملاً في حياة النبي ﷺ.
      - ثناء رسول الله عليه:

عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: "أَعْلَمُ أمتي بالحلال والحرام: معاذ بن جبل"(١).

ولما بعثه النبي على إلى اليمن خرج معه يوصيه ومعاذ راكب ورسول الله على يمشي تحت راحلته، فلما فرغ (أي: من الوصية) قال: "يا معاذ إنك عسى ألا تلقاني بعد عامي هذا، ولعلك تمر بمسجدي هذا وقبري.." فبكى معاذ خَشِعًا لفراق رسول الله على ثم التفت فأقبل بوجهه نحو المدينة فقال: "إن أولى الناس بي المتقون من كانوا وحيث كانوا"."

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٢٤٩٣)، والترمذي (٣٧٩٠) (٣٧٩١)، وابن ماجه (١٥٥). وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٨٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في "المسند" (٥/ ٢٣٥)، وصححه ابن حجر في "الإصابة" في ترجمة معاذ.

#### • ثناء الصحابة عليه:

قال ابن مسعود: إن معاذبن جبل كان أمة قانتًا لله حنيفًا، فقيل: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أَمَّةً قَانِتًا لله حنيفًا ﴾ [النحل: ١٢٠] فقال: ما نسيتُ، هل تدري ما الأُمَّة وما القانت؟ فقلت: الله أعلم، فقال: الأمة الذي يعلِّم الخير، والقانت: المطيع لله عز وجل وللرسول، وكان معاذ بن جبل يعلم الناس الخير، وكان مطيعًا لله عز وجل ورسوله على الله على الناس الخير، وكان مطيعًا لله عز وجل ورسوله على الله على الناس الخير، وكان مطيعًا لله عن وجل ورسوله على الله على الناس الخير، وكان مطيعًا لله عن وجل ورسوله المناس الخير، وكان مطيعًا الله عن الله عن وجل ورسوله المناس الخير، وكان مطيعًا الله عن وجل ورسوله الله عن الله عن وجل ورسوله الله عن وجل ورسوله الله و الله عن و الله عنه و الله و الله

وعن شهر بن حوشب قال: كان أصحاب محمد ﷺ إذا تحدثوا وفيهم معاذ بن جبل نظروا إليه هيبةً له(١).

#### • صفته وهيئته:

قال الواقدي عن أشياخ له: كان معاذ بن جبل رجلاً طُوالاً، أبيض، حسن الشعر، عظيم العينين، مجموع الحاجبين جعدًا قططًا(٢).

وعن أبي مسلم الخولاني قال: أتيت مسجد دمشق فإذا حلقةٌ فيها كهول من أصحاب محمد ﷺ، وإذا شاب فيهم أكحل العينين براق الثنايا، كلما اختلفوا في شيء ردوه إلى الفتى، قال: قلت لجليس لي: من هذا؟! قال: هذا معاذ بن جبل (٣).

## • من أحواله بالليل:

عن ثور بن يزيد قال: كان معاذ بن جبل إذا تهجّد من الليل قال: اللهم قد نامت العيون، وغارت النجوم، وأنت حيٍّ قيوم، اللهم طلبي للجنة بطيء، وهربي من النار ضعيف، اللهم اجعل لي عندك هدى ترده إليّ يوم القيامة إنك لا تخلف الميعاد<sup>(1)</sup>.

### جوده و کرمه و زهده:

أرسل عمر غلامه إلى أبي عبيدة الله بصرَّة من مال فقسمها في الحال، ثم أرسل

<sup>(</sup>١) "صفة الصفوة" (١/ ٤٩٥).

<sup>(</sup>٢) القطط: شديد الجعودة، وقيل: حسن الجعودة، بمعنى اجتماع الشعر بعضه إلى بعض بخلاف السَّبْط. وانظر لسان العرب (ص١٣١).

<sup>(</sup>٣) "صفة الصفوة" (١/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (١/ ٤٩٢).

عمر غلامه إلى معاذ الله بصرَّة فيها أربعهائة دينار، وقال له: اذهب بها إلى معاذ وتَلَةً في البيت ساعة حتى تنظر ما يصنع، فذهب بها إليه فقال: يقول لك أمير المؤمنين اجعل هذه في بعض حاجتك فقال: رحمه الله ووصله، تعالى يا جارية، اذهبي إلى بيت فلان بكذا، فاطَّلَعَتْ امرأته، فقالت: ونحن والله مساكين فأعطنا، ولم يبق في الخرقة إلا ديناران فرمى بهما إليها، فرجع الغلام إلى عمر فأخبره بذلك فقال عمر: "إنهم إخوة بعضهم من بعض".

وعن عبد الله بن سلمة قال: قال رجل لمعاذ: علمني، قال: وهل أنت مطيعي؟ قال: نعم إني على طاعتك لحريص، قال: صم وأفطر، وصلّ ونم، واكتسب ولا تأثم، ولا تموتن إلا وأنت مسلم، وإياك ودعوة المظلوم.

وكان يمشي مع أصحابه فيقول: اجلسوا بنا نؤمن ساعة (١).

#### مرضه ووفاته:

وقع الطاعون بأرض الشام، فلما اشتد قام فيهم أبو عبيدة خطيبًا فقال: أيها الناس إن هذا الوجع رحمة ربكم ودعوة نبيكم وموت الصالحين قبلكم، وإن أبا عبيدة يسأل الله أن يقسم له منه حظه.

وأصابه بعد ذلك الطاعون فهات ، ثم تولى إمارة الناس بعده معاذ بن جبل، فقام خطيبًا بعد ذلك فقال: أيها الناس إن هذا الوجع رحمة ربكم ودعوة نبيكم وموت الصالحين قبلكم، وإن معاذًا يسأل الله أن يقسم لآل معاذ منه حظه.

فأُصيب ابنه عبد الرحمن به فهات، وكذا ابنه الآخر فهات، ثم قام فدعا ربه لنفسه فطُعِنَ في راحته.

قال شهر بن حوشب (الراوي): فلقد رأيته ينظر إليها ثم يقبل ظهر كفه، ثم يقول: ما أحب أن لي بها فيك شيئًا من الدنيا فهات واستخلف على الناس عمرو بن العاص .

<sup>(</sup>١) "صفة الصفوة" (١/ ٤٩٦).

وقيل: إنه لما طُعِنَ ابناه قال لهما: كيف تجدانكما؟ قالا: يا أبانا ﴿ٱلْحَقُّمِنَ رَبِّكَ فَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ [البقرة: ١٤٧].

فقال: وَأَنَا ستجدانني إن شاء الله من الصابرين.

ثم طعنت امرأتاه فهلكتا، ثم طعن هو بعد ذلك.

واتفقوا على أن معاذًا مات بطاعون عمواس بناحية الأردن من الشام سنة ثماني عشرة هجرية، وكان عمره ثلاثًا وثلاثين سنة أو ثمانيًا وثلاثين سنة.

وعن سعيد بن المسيب قال: رُفِعَ عيسى بن مريم وهو ابن ثلاث وثلاثين ومات معاذ وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة.

### • مروياته:

رُوِيَ له من الحديث سبعة وخمسون ومائة حديثًا.

## أهمية الحديث ومنزلته

قال ابن رجب رحمه الله: "هذه الوصية وصية عظيمة جامعة لحقوق الله وحقوق عباده"(٢).

قال المناوي: "هذا الحديث من القواعد المهمة؛ لإبانته خير الدارين، وتضمنه لما يلزم المكلف من رعاية حق الحق والخلق، وقيل: هو جامع لأحكام الشريعة كلها،

<sup>(</sup>١) "صفة الصفوة" (١/ ٥٠١).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" (١/ ٣٩٨).

وقد اشتمل على ثلاثة أحكام كل منها جامع في بابه ومترتب على ما قبله"(١).

قال الجرداني الدمياطي: "هذا الحديث حديث عظيم وقاعدة من قواعد الدين، وقد اشتمل على ثلاثة أشياء: حق الله وحق المكلف وحق العباد.

فأما حق الله فحيثها كنت فاتَّقِهِ، وأما حق المكلف فهو اتْبَاع السيئة بالحسنة، وأما حق العباد فهو معاشرتهم بالأخلاق الحسنة"(٢).

## شرح المفردات

"اتق الله": اجعل بينك وبين عذاب الله وأسباب سخطه وقاية.

"حيثما": حيث: ظرف مكان يضاف للجُمَل، والمراد بها هنا التعميم، أي: في أي مكان وعلى أي حال كنتَ فيها.

و(ما): زائدة.

"تمحها": أي: تزيلها وتُذْهِبها.

و"الخلُق": بضم الخاء واللام، هو الطبع والسجية والعادة والسلوك، وعرَّفه الغزالي بقوله: "هيئة للنفس تصدر عنها الأفعال بسهولة من غير فكر وروية، فإن كانت الأفعال الصادرة محمودة عقلاً وشرعًا سميت خُلُقًا حسنًا وإلا فَسَيَّمًا".

# الشرح الإجمسالي

جمع هذا الحديث بين كيفية معاملة العبد لربه ومعاملته لنفسه ومعاملته للناس. فقوله على: "اتق الله حيثها كنت": هو علم معاملة العبد لربه. وقوله على: "وأَتْبع السيئة الحسنة تَمْحُهَا": يتعلق بمعاملة العبد لنفسه. وقوله على: "وخَالِق الناسَ بخلق حسن": يتعلق بمعاملته للناس كافة، ولفظ "الناس" عامٌ أُريدَ به الخاص؛ ليخرج منه

<sup>(</sup>١) "فيض القدير" (١/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٢) "شرح الجرداني على الأربعين" (ص١٣٥).

المبتدع والفاجر والفاسق والكافر، فهؤ لاء لهم معاملة أخرى سيأتي بيانها.

وقد يقال: إِنَّ زجر هؤلاء واعتزالهم من الإحسان إليهم؛ لأنه ربها دفعهم إلى الصلاح. وفي الحديث الحتٌ على تقوى الله تعالى في علاقة الإنسان بربِّه، وعلاقته بنفسه، وعلاقته بالآخرين.

وضابطُ ذلك: التزام المأمورات واجتناب المنهيات في هذه الأبواب جميعها، وهذا هو مدار التقوى وقُطْب رحاها ومعناها.

والحديث يرسم خطة للإنسان المسلم توصّله إلى ربّه سالًا من أدران الانحراف عن الجادَّة، نقيًّا من أسباب اللَّوم، وشَيْن المعصية، ونار العار بين الخَلْق بسوء الخُلُق مع الخالق أو المخلوق.

## الشرح التفصيلي

الله عنه: "اتق الله حيثها كنت":

المخاطَبُ بذلك:

إما أن يكون الخطاب لمعاذ أو لأبي ذَرٌّ، وأحدهما يسمع.

أو لغيرهما، وهما يسمعان.

أو لهما، أي قال لكل منهما ذلك، فلو قال لهما مجتمعين لقال: اتقيا الله حيثها كنتها(١).

وأيًّا ما كان الأمر فاللفظ شاملٌ لجميع الأمة المسلمة كما هو الحال في جميع الأوامر والمناهي الشرعية.

ولعظیم شأن التقوی وخطورة أمرها نولیها اهتمامًا خاصًا، لتوضیح کل ما یتعلق بها، وذلك فی فوائد ست<sup>(۲)</sup>:

<sup>(</sup>١) مختصر النبراوي (ص٦١).

<sup>(</sup>٢) استفدت من كتاب "التقوى" للشيخ أحمد فريد.

- الفائدة الأولى: في معنى التقوى.
- الفائدة الثانية: في أقسام التقوى.
- الفائدة الثالثة: في شرف التقوي وأهميتها.
  - الفائدة الرابعة: في صفات أهلها.
- الفائدة الخامسة: في ثمراتها العاجلة والآجلة.
  - الفائدة السادسة: في طريق تحصيل التقوى.

الفائدة الأولى: في معنى التقوى:

التقوى في اللغة: اتخاذ الوقاية من كل ما يُخاف منه.

يقال: وَقَاهُ اللهُ السوءَ وِقَايَةً: حَفِظَهُ، والوِقَاءُ -مثل كِتَابٍ-: كلّ ما وَقِيتَ به شيئًا، واتَّقَوْت اللهُ اتَّقاءً، والتَّقْوَى اسمٌ منه (۱).

وشرعًا: هي كلمة جامعة لفعل المأمورات وترك المنهيات، فهي شاملة لأصول الدين وفروعه.

وحقيقتها متوقفةٌ على العلم؛ لأن الجاهل لا يدري، أي شيء يتقي ولا كيف يتقيه، وبذلك تظهر فضيلة العلم، ففي "الصحيحين" عن معاوية عن النبي عليه قال: "من يُردِ الله به خيرًا يُفَقِّهه في الدِّين"(٢).

وعلى هذا فإن أصل التقوى أن يعلم العبد ما يُتقى وكيف يُتقى.

قال ابن رجب: "وأصل التقوى أن يجعل العبد بينه وبين ما يخافه ويحذره وقاية تقيه منه، فتقوى العبد لربه أن يجعل بينه وبين ما يخشاه من ربه – من غضبه وسخطه وعقابه – وقاية تقيه من ذلك، وهي فعل طاعته واجتناب معاصيه"(٢).

<sup>(</sup>١) "لسان العرب" (١٥/ ٤٠٢)، و"نختار الصنحاح" (ص٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧١)، ومسلم (١٠٣٧)

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم والحكم" (١/ ١٥٨).

وقد ورد في القرآن والسنة إضافة التقوى إلى اسم الله سبحانه وكذلك إلى عقاب الله، وبيان ذلك كالتالى:

تضاف التقوى تارةً إلى اسم الله عز وجل كقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱلله ﴾ [آل عمران: ١٣٠] [المائدة: ٩٦]، وكقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرِ نَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ [البقرة: ٢٧٨].

فإذا أضيفت إليه التقوى كان المعنى: اتقوا سخطه وغضبه، وهو أعظم ما يُتَّقى، وعن ذلك ينشأ عقابه الدنيوي والأخروي.

قال تعالى: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ﴿ [آل عمران: ٣٠].

وقال تعالى: ﴿ هُوَ أَهْلُ ٱلتَّقُوَىٰ وَأَهْلُ ٱلْتَغْفِرَةِ ﴾ [المدثر:٥٦] فهو سبحانه أهل لأن يُخْشى ويُهاب ويُجَلَّ ويعظم في الصدور.

- وتارةً تضاف التقوى إلى عقاب الله، وإلى مكان العقاب كالنار، وإلى زمانه كيوم القيامة، قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِيَ أُعِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١] وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

ويدخل في التقوى الكاملة: فعل الواجبات وترك المحرمات واتقاء الشبهات؛ ويدخل فيها بعد ذلك فعل المندوبات وترك المكروهات.

قال الحسن: المتقون اتقوا ما حُرِّم عليهم وأدّوا ما افْتُرِضَ عليهم.

وأما التقوى فحقيقتها العمل بطاعة الله إيهانًا واحتسابًا، أمرًا ونهيًا، فيفعل ما أمْر الله به إيهانًا بالآمر وتصديقًا بوعده ويترك ما نهى الله عنه إيهانًا بالناهي وخوفًا من وعيده.

كما قال طلق بن حبيب: إذا وقعت الفتنة فأطفئوها بالتقوى، قالوا: وما التقوى؟ قال: أن تعمل بطاعة الله على نورٍ من الله ترجو ثواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله تخاف عقاب الله.

وهذا من أحسن ما قيل في حد التقوى، فإنَّ كلَّ عمل لا بد له من مبدأ وغاية، فلا يكون العمل طاعة وقربة حتى يكون مصدره الإيهان، فيكون الباعث عليه هو

الإيمان المحض، لا العادة ولا الهوى ولا طلب المحمدة والجاه وغيرها، بل لابد أن يكون مبدؤه محضَ الإيهان، وغايته ثواب الله وابتغاء مرضاته، وهو الاحتساب(١٠).

### ونما قيل في معنى التقوى.

قال الغزالي: "وأنا وجدت التقوى بمعنى اجتناب فضول الحلال، وهو ما روي في الخبر المشهور عن النبي ﷺ أنه قال: "إنها سُمي المتقون متقين لتركهم ما لا بأس به حذرًا نما به بأس "<sup>(۲)</sup>.

وقال الحسن: ما زالت التقوى بالمتقين حتى تركوا كثيرًا من الحلال مخافة الحرام.

وقال أحمد بن حنبل: التقوى هي ترك ما تهوى لما تخشى.

وقال الثوري: إنها سموا متقين؛ لأنهم اتقوا ما لا يُتقى.

وقال ابن رجب: وقد يغلب استعمال التقوى على اجتناب المحرمات، كما قال أبو هريرة، حينها سئل عن التقوى: هل أخذتَ طريقًا ذا شوك؟ قال: نعم، قال: فكيف صنعت؟ قال: إذا رأيت الشوك عدلت عنه أو جاوزته، أو قصرت عنه، قال: ذاك التقوى (٣٠).

> خَلِّ الذنوب صغيرها وكبيرها ذاك التقى ض الشوك يحذر ما يرى إن الجبال من الحصى

واصنع كماشٍ فوق أرْ لا تحقرن صغيرة

الفائدة الثانية: أقسام التقوى:

قال الغزالي في "منهاج العابدين"(١):

التقوى في القرآن تطلق على ثلاثة أشياء:

<sup>(</sup>١) "الرسالة التبوكية" بتحقيق أشر ف عبد المقصود (ص١٥ – ١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٩/ ٢٧٨)، وابن ماجه (٤٢١٥)، والحاكم (٣١٩/٤)، والحديث أشار الترمذي إلى ضَعْفِهِ، وضَعَّفَه الألباني في "بلوغ المرام" و"ضعيف ابن ماجه".

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم والحكم" (١/٩٥١).

<sup>(</sup>٤) منهاج العابدين (ص٧٢- ٧٣) باختصار.

١ - بمعنى الخشية والهيبة: ﴿ وَٱنَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

٢ - بمعنى الطاعة والعبادة: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران:١٠٢].

قال ابن عباس: أطيعوا الله حق طاعته.

وقال مجاهد: هو أن يُطاع فلا يُعصى، وأن يُذكر فلا يُنْسى، وأن يُشكر فلا يُكفر.

٣- تنزيه القلب عن الذنوب، وهي حقيقة التقوى دون المعنيين الأولين؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱلله وَرَسُولُهُ وَ وَحَنْشَ ٱللّهَ وَيَتَقَهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ الله تعالى قال: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَحَخْشَ ٱللّهَ وَيَتَقَهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ [النور: ٥٦]، فذكر الطاعة ثم الحشية ثم ذكر التقوى، فدلً هذا على أن التقوى معنى سوى الطاعة والحشية، وهو تنزيه القلب عن المعاصي والذنوب" اهدوذلك على منازل ثلاثة:

- تقوى عن الشرك.
- تقوى عن البدعة.
- تقوى عن المعصية.

ولقد ذكرها الله تعالى في آية واحدة فقال: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَدِ ثُمَّ اَتَّقُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَدِ ثُمَّ اَتَّقُواْ وَعَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَدِ ثُمَّ اَتَّقُواْ وَعَامَنُواْ ثُمَّ اللَّذَةِ ( اللَّذَةِ : ٩٣].

ففي هذه الآية نجد أن المراد بالتقوى في الموضع الأول: التقوى عن الشرك-والإيهان الذي في مقابلتها هو التوحيد-.

وفي الموضع الثاني: التقوى عن البدعة- والإيهان الذي ذكر معها: الإقرار بعقيدة أهل السنة والجماعة-.

وفي الموضع الثالث التقوى عن المعاصي، ولا إقرار في هذه المنزلة، فقابلها بالإحسان وهو الطاعة والاستقامة عليها، فتكون منزلة مستقيمي الطاعة.

فالآية جمعت ذكر المنازل الثلاثة: منزلة الإيهان، ومنزلة السنة، ومنزلة استقامة الطاعة.

الفائدة الثالثة: شرف التقوى وأهميتها:

١ - التقوى هي وصية الله للأولين والآخرين:

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنَبَ مِن قَيْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ١٣١].

قال الغزالي: "أليس الله تعالى أعلم بصلاح العبد من كلّ أحد! أوليس هو أنصح له وأرحم وأرأف من كل أحد! ولو كانت في العالم خصلة هي أصلح للعبد، وأجمع للخير، وأعظم للأجر، وأجلّ في العبودية، وأعظم في القدر، وأولى بالحال، وأنجح في المآل من هذه الخصلة التي هي التقوى لكان الله تعالى أمر بها عباده وأوصى خواصّ بذلك؛ لكمال حكمته، وسعة رحمته، فلما أوصى بهذه الخصلة الواحدة، وجمع الأولين والآخرين من عباده في ذلك واقتصر عليها، علمت أنها الغاية التي لا يُتَجاوز عنها، ولا مقصود دونها... وعلمت أنها هي الجامعة لخيري الدنيا والآخرة الكافية لجميع المهات المبلّغة لأعلى الدرجات، وهذا أصلٌ لا مزيد عليه، وفيه كفاية لمن أبصر النور واهتدى وعمل بذلك واستغنى"(١).

### ٢- التقوى وصية النبي على للأمة:

لما خطب رسول الله في حجة الوداع يوم النحر وصَّى الناس بتقوى الله فقال: "با أيها الناس اتقوا الله وإنْ أُمِّرَ عليكم عبدٌ حبشي مُجدَّع، فاسمعوا له وأطيعوا ما أقام لكم كتاب الله"(٢).

ولما وعظ ﷺ الناس قالوا له: كأنها موعظة مودِّعٍ فأُوْصنا؛ قال: "أوصيكم بتقوى الله عز وجل والسمع والطاعة"<sup>(٣)</sup>.

قال ابن رجب في شرح هذا الحديث: "فهاتان الكلمتان تجمعان سعادة الدنيا

<sup>(</sup>١) "منهاج العابدين" (٧٢ – ٧٣) باختصار.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦/ ٤٠٢)، ومسلم (١٢٩٨)، (٣١١، ٣١٢)، والترمذي (١٧٠٦)، وابن حبان (٤٥٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (١/ ٤٤)، وأبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجه (٤٣) (٤٤) وهو"الحديث الثامن والعشرون" من "الأربعين".

والآخرة، أما التقوى فهي كافلة سعادة الدنيا والآخرة لمن تمسك بها، وهي وصية الله للأولين والآخرين، وأما السمع والطاعة لولاة الأمور ففيها سعادة الدنيا، وبها تنتظم مصالح العباد في معاشهم، وبها يستعينون على إظهار دينهم وطاعة ربهم"(١)

وكان من دعائه ﷺ "اللهم آتِ نفسي تقواها، وزَكِّها أنت خير من زكاها "(٢). ٣-التقوى وصية الأنبياء والصالحين لأقوامهم، والأمراء لأَتباعهم:

فقد قال نوح لقومه: ﴿ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء:١٠٦].

وقال هود لقومه: ﴿ أَلا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء:١٢٤].

وقال صالح لقومه: ﴿ أَلَّا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء:١٤٢]

وقال لوط لقومه: ﴿ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦١]

وقال شعيب لقومه: ﴿ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء:١٧٧]

وهكذا كان دأب جميع رسل الله مع أقوامهم، وعلى هذا سار الصالحون في كل زمان. فهذا الصِّدِّيق يقول حين يخطب الناس: "أما بعد! فإني أوصيكم بتقوى الله، وأن تثنوا عليه بها هو أهله".

وَوَصَّى الصِّدِّيقُ عَمرَ رضي الله عنها حين موته؛ فقال: "اتق الله يا عمر". وكتب عمرُ لابنه عبد الله يوصيه؛ فقال: "أما بعد! فإني أوصيك بتقوى الله تعالى، فإنه من اتقاه وقاه، ومن أقرضه جزاه، ومن شكره زاده، فاجعل التقوى

 <sup>(</sup>١) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٨٢)، وأبو يعلى (١٠٠٠)، والطبراني في "الصغير" (٩٤٩)، وابن أبي عاصم في "الجهاد" (٣٤). وله شاهد من حديث أنس المجادة أخرجه البيهقي في "الشُّعَب" (٩٢٦٢). وحسنه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٥٤٣).

<sup>(</sup>٣) روه مسلم (٢٧٢٢).

نصب عينيك وجلاء قلبك "(١).

وكذا عمل علي بن أبي طالب، وسائر السلف المبارك.

وكتب رجلٌ من السلف إلى أحد إخوانه؛ فقال: أوصيك بتقوى الله، فإنها أكرمُ ما أسررتَ، وأزينُ ما أظهرت، وأفضلُ ما ادخرت، أعاننا الله وإياك عليها، وأوجب لنا ولك ثوابها.

## ٤ - التقوى أفضلُ لباس:

وقد قال تعالى: ﴿ يَسِنِنَ ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُرْ لِبَاسًا يُوَّارِى سَوْءَ يَكُمْ وَرِيشًا ۖ وَلِبَاسُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا لَهُ وَلِي سَوْءَ يَكُمْ وَرِيشًا ۖ وَلِبَاسُ اللَّهُ وَى ذَالِكَ خَيْرٌ ﴾ [الأعراف:٢٦].

قال ابن عباس ( وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَىٰ ): "العمل الصالح"، وعنه: "السمت الحسن في الوجه"(٢).

قال معبدٌ الجهني: ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَىٰ ﴾: الحياء.

تَقَلَّبَ عریانًا وإن کان کاسیا ولا خیر فیمن کان لله عاصیا إذا المرء لم يلبس ثيابًا من التُّقَى وخير لباس المرء طاعة رب

## ٥ - التقوى أفضل الزاد:

قال تعالى: ﴿ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَمْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقْوَىٰ ۚ وَٱتَّقُونِ يَتَأْوِلِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [البقرة: 197].

قال ابن كثير: "لما أمرهم بالزاد للسفر عن الدنيا، أرشدهم إلى زاد الآخرة، وهو استصحاب التقوى إليها، كما قال تعالى: ﴿ وَرِيشًا وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ [الأعراف: ٢٦] لما ذكر اللباس الحسي نبه مرشدًا إلى اللباس المعنوي، وهو الخشوع والطاعة والتقوى، وذكر أنه خير من هذا وأنفع، قال عطاء الخراساني في قوله: ﴿ فَإِنَّ حَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقْوَىٰ ﴾ يعني: زاد الآخرة "(٢).

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم والحكم" (١/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) "تفسير ابن كثير" (٢/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٣) "تفسير ابن كثير" (١/ ٣١٩).

الفائدة الرابعة: صفات أهل التقوى:

قال ابن القيم رحمه الله: "وأما السابقون المقربون فنستغفر الله الذي لا إله إلا مو أولاً من وصف حالهم وعدم الاتصاف به، بل ما شممنا له رائحة، ولكن محبة القوم تحمل على تعرّف منزلتهم والعلم بها، وإن كانت النفوس مُتخلفةً منقطعة عن اللحاق بهم"(1).

إذًا فيا الفائدة من ذكر صفات المتقين والكلام على التقوى؟

يقول ابن القيم مجيبًا:

في معرفة حالهم فوائد عديدة منها:

١ - ألا يزال المتخلف المسكين مُزْرِيًا على نفسه ذامًّا لها.

٢- ومنها ألا يزال منكسر القلب بين يدي ربه تعالى ذليلاً له، يشهد منازل
 السابقين وهو في زمرة المنقطعين، ويشهد بضائع التجار وهو في رفقة المحرومين.

 ٣- ومنها أنه عساه أن تنهض همتُه يومًا إلى التشبث والتعلق بساقة القوم ولو ن بعيد.

٤ - ومنها أنه لعله أن يصدق في الرغبة واللجء إلى من بيده الخير كله أن يُلْحقه بالقوم ويهيئه لأعمالهم، فيصادف ساعة إجابة لا يسأل الله فيها شيئًا إلا أعطاه.

٥ – ومنها أن هذا العلم هو من أشرف علوم العباد، وليس بعد التوحيد أشرف منه، وهو لا يناسب إلا النفوس الشريفة، ولا يناسب النفوس الدنيئة المهينة، فإذا رأى نفسه تناسب هذا العلم وتشتاق إليه وتحبه وتأنسُ بأقله فليبشرُ بالخير، فقد أُهِّل له، فليقل لنفسه: يا نفس قد حصل لك شطرٌ فاحرصي على الشطر الآخر.

٦ - ومنها أن العلم بكل حال خير من الجهل.

٧ - ومنها أنه إذا كان هذا العلم بهذا الشأن همه ومطلوبه فلابد أن ينال منه

<sup>(</sup>١) "طريق الهجر تين" (٣١٩) باختصار.

بحسب استعداده ولو لحظة ولو بارقة، ولو أنه يحدِّث نفسه بالنهضة إليه.

٨ - ومنها أنه لعله يجري منه على لسانه ما ينتفع به غيرُه بقصده أو بغير قصده،
 والله لا يضيع مثقال ذرة، فعسى أن يرحم العالم بذلك.

ثم قال رحمه الله: "وإياك أن تظن أنك بمجرد علم هذا الشأن قد صرت من أهله، هيهات، ما أظهر الفرق بين العالم بوجوه الغنى وهو فقير وبين الغني بالفعل، وبين العالم بأسباب الصحة وحدودها وهو سقيم وبين الصحيح بالفعل"(1)اهـ

لأجل ما تقدم نشرع في ذكر أوصاف المتقين:

١ - أنهم يؤمنون بالغيب:

والغيب ما غاب عن الحواس، وهذه الصفة أخص خصائصهم، وهي التي تدعوهم إلى الامتثال بفعل الواجب وترك المحرم خشية ما آمنوا به بالغيب.

قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِتَنبُ لَا رَيْبَ فِيهِ مُدَّى لِلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ
وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣،٢].

٢ - هم أصدق الناس قولاً وعملاً وإيانًا وتصديقًا للمرسلين:

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّندِقِينَ ﴾ [النوبة: ١١٩]. قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ٓ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣]. وقال تعالى: ﴿ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

قال القاسمي: "أولئك الذين صدقوا في إيهانهم؛ لأنهم حققوا الإيهان القلبي بالأقوال والأفعال، فلم تغيرهم الأحوال ولم تزلزلهم الأهوال، وفيه إشعار بأن من لم يفعل أفعالهم لم يصدق في دعواه الإيهان ﴿ وَأُولَتِكِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ عن الكفر وسائر الرذائل، وتكرير الإشارة لزيادة تنويه بشأنهم، وتوسيط الضمير للإشارة إلى انحصار التقوى فيهم "(٢).

<sup>(</sup>١) "طريق الهجرتين" (ص٢٠٥ – ٢٠٦) باختصار.

<sup>(</sup>٢) "تفسير القاسمي" (٣/ ٥٤).

٣ - هم أكثر الناس تعظيمًا لشعائر الله وتوقيًا لحرماته:

قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَتِيرَ آللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَكَ ٱلْقُلُوبِ ﴾ [الحج:٣١].

والشعائر: جمع شعيرة، وهي كل شيء لله تعالى فيه أمر أعلم الناس به وأشعرهم.

ومنه شعار القوم في الحرب، أي: علامتهم.

وشعائر الإسلام هي أعلام الدين، ولا سيها مناسك الحج.

وأضاف التقوى إلى القلب؛ لأنه محلها، وفي حديث النبي ﷺ: "التقوى هاهنا، وأشار إلى صدره" (١) فالمتقون يعظمون أوامر الله ومناهيه.

- قال أنس ﷺ: "إنكم لتعملون أعمالاً هي أدق في أعينكم من الشعر كنا نعدها على عهد رسول الله ﷺ من الموبقات". قال البخاري: "يعني بذلك: المُهْلكات".
- وعن ابن مسعود ﷺ: "إن المؤمن يرى ذنوبه كأنه قاعد تحت جبل يخاف أن يقع عليه، وإن الفاجر يرى ذنوبه كذباب مرَّ على أنفه فقال به هكذا"(").
  - ٤ هم أكثر الناس تحريًا للعدل والإنصاف مع الموافق والمخالف:

قال تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ آعْدِلُواْ هُوَ أَفْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة:٨].

أي: لا يحملنكم بغضكم لأحد على أن تتركوا العدل فتعتدوا عليه.

وقد قال ﷺ في العدل وبيان ملازمة التقوى له: "اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم"(١).

٥ - يحبون العفو والصفح وكظم الغيظ:

قال تعالى: ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٨٠٦٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٥٨٧) ومسلم (١٦٢٣).

وقال سبحانه في وصف المتقين: ﴿ وَٱلْكَ ظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ۗ وَٱللَّهُ مُحِبُ اللَّهُ مُحِبُ اللَّهُ مُحِبُ اللَّهُ مُحِبِيرَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤].

يُرْوَى أن عائشة أغاظها خادم لها فقالت: "لله در التقوى ما تَرَكَتْ لذي غيظ شفاءً".

٦- يَدَعُون ما لا بأس به حذرًا مما به بأس:

عن ابن عمر قال: "لا يبلغ العبد حقيقة التقوى حتى يدع ما حاك في الصدر"(١).

وروي أن رسول الله على "لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به حذرًا مما به بأس "(٢). وهو حديثٌ ضعيفٌ من قِبَلِ إسناده وروايته، وعلى أية حال فمعنى الحديث صحيح، وعليه عمل السلف في ترك الريب وما حاك في الصدر، وما لم يتيقن من حكم الشبهات (٢).

#### • مسألة مهمة:

قال ابن رجب: والتدقيق في التوقف عن الشبهات إنها يصلُح لمن استقامت أحواله كلها وتشابهت أعهاله في التقوى والورع، فأما من يقع في انتهاك المحرمات الظاهرة ثم يريد أن يتورع عن شيء من دقائق الشبهة فإنه لا يحتمل له ذلك بل يُنكر عليه، كها قال ابن عمر لمن سأله عن دم البعوض من أهل العراق: يسألونني عن دم البعوض وقد قتلوا الحسين! وسمعت رسول الله على يقول: "هما ريحانتاي من الدنيا" (1) أهما

وقال بشر بن الحارث فيمن أراد أن يطلق زوجته برًا بأمه: "إِنْ كان قد برّ أمه في كل شيء ولم يبق من برها إلا طلاق زوجته فليفعل، وإن كان يبرها بطلاقها ثم يقوم بعد ذلك إلى أمه فيضربها فلا يفعل"(°).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري أول كتاب "الإيهان" (١/ ٤٥) تعليقًا مجزومًا به.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الترمذي (٢٤٥١)، وابن ماجه (٤٢١٥)، وضعَّفه الألباني في "ضعيف الجامع" (٦٣٢٠).

<sup>(</sup>٣) راجع ما سبق في شرح "الحديث الحادي عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه في "الحديث الحادي عشر" فراجعه.

<sup>(</sup>٥) "جامع العلوم والحكم" (١/١١).

وهم مع ذلك الورع لبسوا بمعصومين من الذنوب، ولكنهم لا يقارفون ولا يصرون على الصغائر إذا فَرَطَت منهم بل يبادرون إلى التوبة ويُتْبِعون السيئة الحسنة لتمحها.

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَتَبِفٌ مِنَ ٱلشَّيْطَينِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُنْبِصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١] ، فالطائف هنا الذنب أو الهم بالذنب ، وقوله: ﴿ تَذَكَّرُوا ﴾ أي: تَذَكَّروا عقاب الله وثوابه ووعده ووعيده فتابوا وأنابوا ورجعوا من قريب.

الفائدة الخامسة: ثمرات التقوى العاجلة والآجلة:

• أولاً: ثمراتها العاجلة:

١ - تفريج الكربات: قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ تَجْعَل لَهُ مَغْزَجًا ۞ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ
 لَا يَخْتَسِبُ ﴾ [الطلاق:٣،٢].

وقال ابن عباس: مخرجًا ينجيه من كل كرب في الدنيا والآخرة.

وقيل: المخرج من كل شيء ضاق على الناس.

وقيل: من يتق الله في الرزق بقطع العلائق يجعل له مخرجًا بالكفاية.

وقيل: من يتق الله فيقف عند حدوده ويتجنب معاصيه يخرجه من الحرام إلى الحلال، ومن الضيق إلى السعة، ومن النار إلى الجنة، ويرزقه من حيث لا يحتسب؛ أي: من حبث لا يرجو.

وقيل: من علامة التحقق بالتقوى أن يأتي المتقيّ رزقُه من حيث لا يحتسب، فإن أتاه من حيث يحتسب فإ تحقق بالتقوى.

وقيل في سبب نزول هذا المقطع من سورة الطلاق أنَّ رجلاً من أصحاب النبي على عن سبب نزول هذا المقطع من سورة الطلاق أنَّ رجلاً من أصروه، فكان أبوه على يقال له: عوف بن مالكِ الأشجعي كان له ابنٌ وأنَّ المشركين أسروه، فكان رسول الله يأي النبي على فيشكو إليه مكانَ ابْنِهِ وحاله التي هو بها وحاجته، فكان رسول الله على أمره بالصبر ويقول له: "إنَّ الله سيجعل لكَ فَرَجًا" فلم يلبث بعد ذلك إلاً يسيرًا أن انْفَلَتَ ابنُه من أيدي العدو، فمرَّ بغنمٍ من أغنام العدو فاستاقها فجاء بها

إلى أبيه، وجاء معه بغنُم قد أصابه من المغنم، فنزلت فيه هذه الآية ('':﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُلَا تَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق:٣٠٢] (٢).

## ٢- السهولة واليسر في كل أمر:

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهُ مَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ - يُسْرًا ﴾ [الطلاق: ٤].

قال مقاتل: ومن يتق الله في اجتناب معاصيه يجعل له من أمره يسرًا في توفيقه للطاعة.

واليسر في الأمر غاية ما يرجوه الإنسان، وإنها لنعمة كبرى أن يجعل الله الأمور ميسرة لعبد من عباده، فلا عنت ولا مشقة، ولا عسر ولا ضيق، يأخذ الأمور في شعوره وتقديره وينالها بيسر في حركته وعمله، ويرضاها بيسر في حصيلتها ونتيجتها، ويعيش من هذا في يسر رَخِي ندي حتى يلقى الله عز وجل (٢٠).

## ٣- تيسير تعلم العلم النافع:

قال تعالى: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۖ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ۗ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة:٢٨٢].

قال البيضاوي: كرر لفظ الجلالة في الجمل الثلاث لاستقلالها، فالأولى حثٌّ على التقوى، والثانية وعدٌ بإنعامه، والثالثة تعظيمٌ بشأنه.

وليس معنى الآية أن العلم يحصل بغير التعلم، وإنها العلم بالتعلم؛ لأن العطف يقتضي المغايرة هنا والاستقلال.

#### ٤ - حصول البصيرة:

قال تعالى: ﴿ إِن تَتَّقُواْ اللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا ﴾ [الأنفال: ٢٩].

فالفرقان هو الفارق بين الحق والباطل، وهو النبور الذي يُقَذِّف في قلب المتقي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير الطبري (٢٨/٢٨) بإسنادٍ مرسلٍ من قول السُّدِي، به. لكنه نافعٌ في تأكيد المعنى المراد هنا؛ والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) "تفسير القرطبي"(٨/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) "في ظلال القرآن" (٦/ ٣٦٠٢).

فيفرق بين دقائق الشبهات التي تلتبس على كثير من الناس.

وسُمي القرآن فرقانًا؛ لأنه يفرق بين الحق والباطل كما يفرق نور الفجر بين الليل والنهار.

٥- محبة الله على ومحبة ملائكته وأولياء الله الصالحين للمتقين:

قال تعالى: ﴿ بَلِّي مَنْ أُونَىٰ بِعَهْدِهِ ، وَأَتَّعَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران:٧٦].

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَنِي وُدًّا ﴾ [مريم: ٩٦].

وفي "الصحيحين": "إذا أحب الله العبد قال لجبريل: إني أحببت فلانًا فأحبه، فيحبه جبريل عليه السلام، ثم ينادي في أهل السماء: إن الله قد أحب فلانًا فأحبوه، فيحبه أهل السماء، ثم يوضع له القبول في الأرض"(').

وكتب أبو الدرداء إلى مسلمة بن مخلد: سلام عليك، أما بعد، فإن العبد إذا عمل بطاعة الله أحبه الله، فإذا أحبه الله حببه إلى عباده (٢).

وعن هرم بن حيان: ما أقبل عبد بقلبه إلى الله إلا أقبل الله بقلوب المؤمنين عليه حتى يرزقهم مودته.

٦ - معية الله ونصرته وتأييده:

قال تعالى: ﴿ وَآتَقُوا آللَّهَ وَآعُلَمُوا أَنَّ آللَهُ مَعَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة:١٩٤]، وهي معيته بالتأييد والنصر والتسديد.

قال قتادة: ومن يتق الله يكن معه، ومن يكن الله معه فمعه الفئة التي لا تغلب، والحارس الذي لا ينام، والهادي الذي لا يضل.

وكتب بعض السلف إلى أخيه: أما بعد، إن كان الله معك فمن تخاف! وإن كان عليك فمن ترجو! عليك فمن ترجو!

٧ - نزول البركات من السماء وخروج الخيرات من الأرض:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٩)، ومسلم (٢٦٣٧).

<sup>(</sup>۲) "التمهيد" (۲۱/ ۲۶۰).

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُلتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ﴾[الأعراف:٩٦].

وقال تعالى: ﴿ وَأَلُّو ٱسْتَقَدْمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لا سُقَيَّنَهُم مَّآءٍ غَدَقًا ﴾ [الجن:١٦].

قال ابن القيم يصف زمان العدل والتقوى: ".. وتُخْرِجُ الأرضُ بركتها وتعود كما كانت، حتى إن العصابة من الناس ليأكلون الرمانة، ويستظلون بقحفتها، ويكون العنقود من العنب وقر بعير، ولبن اللقحة الواحدة يكفي الفئام من الناس، وهذا لأن الأرض لما طهرت من المعاصي ظهرت فيها آثار البركة من الله تعالى"(١).

٨- البشرى الصالحة في الحياة وعند المات:

قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْاَحِرَةَ لَا تَبْدِيلَ لِكَامِنتِ ٱللَّهِ ذَٰ لِكَهُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [يونس:٦٤،٦٣].

وسئل النبي علي عن ذلك فقال: "هي الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو تُرى له"(٢).

وعن عطاء قال: لهم البشرى عند الموت ، تأتيهم الملائكة بالرحمة ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ مَرَبُنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَّمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَتَبِكَةُ أَلَّا تَحَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجِئَةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

وأما البشرى في الآخرة فتتلقَّاهم الملائكة مبشرين بالفوز والكرامة، وما يَرَوْنَ من بياض وجوههم وإعطاء الصحائف بأيهانهم وما يقرأون منها، وغير ذلك من البشارات.

وقيل: البشرى: محبة الناس له والذِّكْر الحسن (٣).

٩- الحفظ من كيد الأعداء ومكرهم:

قال تعالى: ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيَّا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ

<sup>(</sup>١) "الجواب الكافي" (ص٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: "تفسير الطبري" (٧٠/ ١٤٤)، و"زاد المسير" لابن الجوزي (٤/ ٤٠٥) (٢٦٨/٦).

مُحِيطٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٠].

قال ابن كثير: "يرشدهم الله تعالى إلى السلامة من شر الأشرار وكيد الفجار باستعمال الصبر والتقوى والتوكل على الله الذي هو محيط بأعدائهم، فلا حول ولا قوة لهم إلا به، وهو الذي ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن"(١).

• ١ - حفظ الذرية الضعاف بعد موت عائلهم:

قال تعالى: ﴿ وَلْيَخْشَ ٱلَّذِيرَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلِيَقُولُواْ قَوْلاً سَدِيدًا ﴾ [النساء:٩].

فمن أراد حفظ عياله من بعده فليتق الله حتى يحفظهم الله من بعده ويغشاهم بعنايته ورحمته.

كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَارَ خَمَّةُ مُ كَثَرُ لَّهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبَلُغَآ أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنَرَهُمَا رَحْمَةً مِن رَّبِكَ ﴾ [الكهف: ٨٢].

قال محمد بن المنكدر: إن الله ليحفظ بالرجل الصالح ولده، وولد ولده، وقريته التي هو فيها، والدُّويْرات التي حولها، فما يزالون في حفظ الله وستره.

وقال سعيد بن المسيب لابنه: يا بني إني لأزيد في صلاتي من أجلك رجاء أن أُحفظ فيك، وتلا الآية: ﴿وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ (٢).

١١ - التقوى سبب ومفتاح القبول:

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة:٢٧].

قال بعض السلف: لو أعلم أن الله يتقبل مني سجدة بالليل وسجدة بالنهار لطِرتُ شوقًا إلى الموت، إن الله عز وجل يقول: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾.

<sup>(</sup>۱) "تفسير ابن كثير" (۱/ ۲۸٥).

<sup>(</sup>٢) "صفة الصفوة" (٢/ ١٤٢).

### ١٢ - التقوى سبب النجاة من عذاب الدُنيا:

قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَٱسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهَدَىٰ فَأَخَذَ مُهُمْ صَعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُونِ بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴾ [فصلت:١٨،١٧].

## ١٣ - الهيبة في الظاهر والحلاوة والرضا في الباطن:

قال ابن رجب في شرح حديث "ما ذئبان جائعان" في سياق ذِكْره ما يُنعم الله به على المتقين - قال: ومما يجعله الله لهم في الدنيا: من شرف التقوى وهيبة الحلق لهم في الظاهر، ومن حلاوة المعرفة والإيهان والطاعة في الباطن، وهي الحياة الطيبة التي وعدها الله لهم في الدنيا، وهذه الحياة لم يذقها الملوك في الدنيا ولا أهل الرياسات والحرص على الشرف.

ولذا قال ابن المبارك: لو يعلم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه - من السعادة - لجالدونا عليه بالسيوف(١).

إن الدنيا جَنَّة، من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة.

ألا إنها التقوى هي العز والكرم وحبك الدنيا هو الذلّ والسقم وكان الإمام مالك بن أنس يُهاب أن يسأل، حتى قال فيه القائل:

والسائلون نواكس الأذقان فهو المهيب وليس ذا سلطان

يدعُ الجواب ولا يُرَاجع هيبةً نور الوقار وعزُّ سلطان التقى

#### ١٤ - مضاعفة الحسنات:

قال أبو الدرداء: يا حبذا نوم الأكياس وفطرهم، كيف يغبنون به قيام الحمقى وصومهم، والذرة من صاحب تقوى أفضل من أمثال الجبال عبادة من المغترين. وهذا من أدل الدلائل على عظيم فقه الصحابة وتقدمهم على من بعدهم.

<sup>(</sup>١) "الجواب الكافي" (ص١٦٨).

قال ابن القيم: "فاعلم أن العبد إنها يقطع منازل السير إلى الله بقلبه لا ببدنه والتقوى في الحقيقة تقوى القلوب لا تقوى الجوارح"(١).

والأعمال تضاعف حسناتها بحسب ما في القلوب من أحوال.

وكم من مُصلِّ لا صلاة له، وكم من مصل لا يكتب له من صلاته أَلا عشرها وربعها وثلثها.

وكم من متصدق لا تضاعف حسناته، ومنهم من يضاعف الله له إلى أضعاف كثيرة، وكما قيل: كم من قائم محروم، وكم من نائم مرحوم، هذا قام وقلبه فاجر، وهذا نام وقلبه عامر.

من لي بمثل سيرك المدلَّـلِ تمشي الهويني وتجي في الأولِ

وأما الثمرات الآجلة للتقوى:

١ - تكفير السيئات وعِظم الأجر في الجنات والنجاة من النار:

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهُ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَأَجْرًا ﴾ [الطلاق: ٥].

قال ابن كثير: يذهب عنهم المحذور، ويجزل لهم الثواب على العمل اليسير.

وقال تعالى: ﴿ وَلَوَ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَسِ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَكَ هُرْنَا عَنْهُمْ سَيِّعَا بِهِمْ وَلأَدْ خَلْنَهُمْ جَنَّنتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [المائدة: ٦٥].

وقال تعالى في بيان من يصدرُ عن النار بعد الورود: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مُقْضِيًّا ﴿ وَإِن مُنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مُقْضِيًّا ﴾ [مريم: ٧٧، ٧١].

٢ - تَسَنَّمُ المرتبة العليا فوق الخلق يوم القيامة:

قال تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ اَلْحَيَوْةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ وَاَلَّذِينَ اَتَقَوْاْ فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [البقرة:٢١٢].

فهم في عليين والكفار في أسفل سافلين.

<sup>(</sup>١) "الفوائد" (ص ١٤١).

قال الراغب الأصفهاني: يحتمل قوله تعالى: ﴿ فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَنِمَةِ ﴾ وجهين:

أحدهما: أن حال المؤمنين في الآخرة أعلى من حال الكفار في الدنيا.

والثاني: أن المؤمنين في الآخرة في الغرفات، والكفار في الدرك الأسفل من النار.

٣ - نيل الدرجة العليا من الجنة:

قال تعالى: ﴿ إِنَّ لِلَّمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴾ [النبأ: ٣١].

وقال تعالى: ﴿ تِلُّكَ ٱلْجِنَّةُ ٱلَّتِي نُورِتُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴾ [مريم: ٦٣].

وقال تعالى: ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أَعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٣].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ لِلَّمُتَّقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّسِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [القلم: ٣٤].

فهم الورثة الشرعيون لجنة عرضها السموات والأرض.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَهَرَ ۗ فِي مَقَّعَدِ صِدِّقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ ﴾ [القمر:٥٥،٥٤] أي: مقربين عند مليكٍ كُلُّ شيء تحت ملكه وقدرته وقهره.

٤ - أهل التقوى يحشرون إلى الجنة ركبانًا وزمرًا:

قال تعالى: ﴿ وَأُزْلِفَتِ آلْجُنَّةُ لِلمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ [ق: ٣١].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ خُشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمُنِ وَفْدًا ﴾ [مريم: ٨٥].

قال ابن كثير: "يخبر تعالى عن أوليائه المتقين الذين خافوه في دار الدنيا واتبعوا رسله وصدقوهم فيها أخبروهم، وأطاعوهم فيها أمروهم، وانتهوا عها زجروهم – أنه يحشرهم يوم القيامة وفدًا إليه، والوفد هم القادمون ركبانًا، وركوبهم على نجائب من نور من مراكب الدار الآخرة، وهم قادمون على خير موفود إليه إلى دار كرامته ورضوانه"(١).

وقال الزمخشري: "ما يحشرون والله على أرجلهم، ولكنهم على نوق رحالها ذهب، وعلى نجائب سروجها ياقوت"(٢).

قال تعالى ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِيرَ ۖ ٱتَّقَوْا رَبُّمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ [الزمر: ٧٣] أي: جماعةً:

<sup>(</sup>١) "تفسير ابن كثير" (٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) "الكشاف" (٣/ ٤٢).

المقربون ثم الأبرار ثم كل طائفة مع ما يناسبها.

٥- التقوى تجمع بين الأحباب وتنزع من الصدور ما كان من غل الدنيا:

قال تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَيِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [الزحرف:١٧].

قال الزمخشري: "تنقطع في ذلك اليوم كل خُلَّة بين المتخاللين في غير ذات الله وتنقلب عداوة ومقتًا، إلا خُلَّة المتصادقين في الله فإنها الخلَّة الباقية المزدادة قوة"(١).

وقد قيل: ما كان لله دام واتصل، وما كان لغير الله انقطع وانفصل

ومن بركة التقوى أن الله ينزع من القلوب ما قد يعلق بها من الضغائن والغل فتكمل المودة وتتم الصحبة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّنَ وَعُيُونٍ ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّنَ وَعُيُونٍ ﴾ آدَخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴿ وَمَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ ﴾ [الحجر: ٤٥-٤٧].

الفائدة السادسة: طريق تحصيل التقوى:

التقوى: فعل المأمورات واجتناب المنهيات والمداومة على ذلك إلى المهات.

فإنْ قيل: كيفٍ يتحقق ذلك؟

فالجواب: يتحقَّق ذلك بخمسة أمور، هي:

١ - محبة الله كلف.

٢- مراقبة الله ﷺ.

٣- معرفة ما يلقى الإنسان بسبب المعاصى والآثام من شرور وآلام.

٤- معرفة سبيل مغالبة الهوى واجتناب الردى وطاعة المولى.

٥ - معرفة طرق الشيطان المَرِيد في إضلال العبيد ومِنْ ثَمَّ الحذر منها.

وتفصيل ذلك كالتالي:

أولاً: محبة الله تعالى:

تعريفها: المحبة غليان القلب عند الاهتياج إلى لقاء المحبوب. قال ابن القيم:

<sup>(</sup>١) "الكشاف" (٣/ ٢٦٣).

"المُحبة شجرة في القلب، عروقها الذل للمحبوب، وساقها معرفته، وأعضاؤها خشيته، وورقها الحياء منه، وثمرتها طاعته، ومادته التي تسقيها ذِكْره، فمتى خلا الحب عن شيء من ذلك كان ناقصًا"(١).

درجاتها: قال ابن رجب: "ومحبة الله درجتان:

إحداهما: فرضٌ لازم، وهي أن يحب الله سبحانه محبة توجب له محبة ما فرضه الله عليه، وبغض ما حرمه عليه، ومحبة لرسوله المبلِّغ عنه أمره ونهيه، وتقديم محبته على النفوس والأهلين، والرضا بها بلّغه عن الله من الدين، وتلقى ذلك بالرضا والتسليم، ومحبة الأنبياء والرسل والمتبِعين لهم بإحسان جملة وعمومًا لله على، وبغض الكفار والفجار جملة وعمومًا لله على، وهذا القدر لابد منه في تمام الإيمان الواجب.

الدرجة الثانية: درجة السابقين المقربين، وهي أن ترتقي المحبة إلى محبة ما يحبه الله من نوافل الطاعات وكراهة ما يكرهه من المكروهات، وإلى الرضا بها يقدره ويقضيه مما يؤلم النفوس من المصائب والآفات"(٢).

فضلها: قال ابن القيم: ولو لم يكن في المحبة إلا أنها تنجي مُحِبَّهُ من عذابه لكان ينبغي للعبد ألا يتعوض عنها شيئًا أبدًا".

وسئل بعض العلماء: أين تجد في القرآن أن الحبيب لا يعذب حبيبه؟.

فقال: في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَّرَىٰ خَنْ أَبَّنَتُواْ ٱللَّهِ وَأَحِبَّتُؤُهُمْ ۚ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم ﴾ [المائدة:١٨] "(4).

### الأسباب الجالبة للمحبة:

١ - قراءة القرآن بالتدبر، فإنه جامع لمنازل السائرين وأحوال العاملين.

٢ - الإكثار من النوافل بعد الفرائض، وفي الحديث القدسي: "ولا يزال عبدي

<sup>(</sup>١) "روضة المحبين" (ص٩٠٩).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٣) "طريق الهجرتين" (١/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٤) "روضة المحبين" (ص٢١٦).

### يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه"(١).

- ٣ إيثار محبوباته على عبوبات النفس، بفعل ما يحبه، وترك ما يكرهه.
- ٤ مطالعة أسمائه وصفاته ومشاهدتها بالقلب، والتقلب في رياض معانيها.
  - ٥ دوام ذكره سبحانه بالقلب واللسان، وعلى كل حال.
- ٦ تذكر نعمه وإحسانه وبره ولطفه بعبده، فالقلوب مفطورة على محبة من أحسن إليها.
  - ٧ المناجاة في الثلث الأخير من الليل، وقت النزول الإلهي.
  - ٨ مجالسة المحبين الصادقين واكتساب طريقتهم، والتأدب بآدابهم.
    - ٩ مباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين رضا الرب.
  - ١ التفكُّر في مصنوعاته الدالة على كمال صانعها، فالقلوب تحب الكمال.
    - ١١ التطلع إلى ما أعده لأهل محبته في الجنات من الإكرام والإنعام.
      - ١٢ الاجتهاد في الطاعات وتكميلها وتحسينها

وكُنْ لربِّك ذا حبِّ لتخْدُمَه إنَّ المحبين للأحبابِ خُـدَّامُ

• ثانيًا: مراقبة الله عَلَا:

وهذا المعنى متضمَّن في قوله ﷺ: "حيثها كنت".

أي زمانًا ومكانًا، سرَّا وإعلانًا، غيبًا وشهادةً، فمن استشعر رقابة الله عليه في كل لحظة وفي كل حال، فكيف يعصيه وكيف ينساه، والله تعالى يقول: ﴿وَيَخْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق:١٦].

ويقول تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

وكان بعض السلف يقول لأصحابه: زهَّدَنا الله وإياكم في الحرام زُهْد من قدر عليه في الخَلْوة، فعلم أن الله يراه، فتركه من خشيته.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٠٢).

وقال الشافَعي: أعز الأشياء ثلاثة: الجود من قلّة، والورع في الخَلْوة، وكلمة الحق عند من يُرجَى ويُخاف(١).

تعريف المراقبة:

المراقبة علم القلب بقرب الرب.

وأنشد الإمام أحمد؛ فقال:

خلوتُ ولكن قل عليَّ رقيبُ ولا أَنَّ ما تُخْفي عليه يغيبُ

إذا ما خلوتَ الدهر يومًا فلا تقلُ ولا تحسبن الله يغفل ساعـةً

وهذه المراقبة تثمر الحياء من الله، فإن النبي ﷺ لما أمر معاذًا بالتقوى (٢٠ أرشده إلى ما يعينه على حصولها وتحصيل طريقها، وهو أن يراقبه فيستحي منه كما يستحي من رجل ذي هيبة من قومه.

وكان وهيب بن الورد يقول: "خَفِ الله على قدر قدرته عليك، واستحي منه على قدر قربه منك"<sup>(١)</sup>.

وقال سفيان بن عيينة: الحياء أخفُّ التقوى، ولا يخاف العبد حتى يستحي، وهل دخل أهل التقوى في التقوى إلا من الحياء (١٠).

وأما حد المراقبة الذي تتحقق به فهو: "ما كرهتَ أن يراه الناسُ منك فلا تفعله بنفسك إذا خلوتَ" (°°).

ومثله: "أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك"(١).

 <sup>(</sup>١) "جامع العلوم والحكم" (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) في حديث الباب في "الأربعين".

<sup>(</sup>٣) أجامع العلوم والحكم "(١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٤) " فيض القدير " (١/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن حبان في "الصحيح" (٤٠٣) و"روضة العقلاء" (ص٢٦)، والضياء في "المختارة" (١٧٩/٤)، وحسن الألباني إسناده في "صحيح الجامع" (٥٦٥٩).

<sup>(</sup>٦) جزء من حديث جبريل الطويل، وقد سبق في "الحديث الثاني" من "الأربعين".

قال النووي: "لو قدرنا أن أحدًا قام في عبادة الله، وهو يعاين ربه سبحانه، لم يترك شيئًا مما يقدر عليه: من الخضوع والخشوع وحسن السمت واجتماعه بظاهره وباطنه على الاعتناء بتتميمها على أحسن وجوهها، إلا أتى به"(۱).

وقال ابن رجب: "فمن شق عليه أن يعبد الله كأنه يراه فليعبد الله على أن الله يراه ويطلع عليه فيستحي من نظره إليه، كما قال بعض العارفين: اتق الله أن يكون أهون الناظرين إليك"(٢).

فلا شك أن من أعظم ما يعين على التقوى شعور العبد واطِّلاعه بقرب الرب ومشاهدته له على كل حال.

سُئل الجنيد: بِمَ يُستعان على غض البصر؟ قال: بعلمك أن نظر الله إليك أسبق إلى ما تنظره (٢).

## • ثالثًا: معرفة ما يلقاه الإنسان بسبب الحرام من شرور وآلام:

فلو تأملت ما الذي أخرج آدم وزوجه من الجنة ونعيمها إلى الأرض وشرورها ومصائبها، وما الذي أخرج إبليس من رحمة الله إلى لعنته وغضبه، وما الذي أهلك الأمم السابقة من لدُنْ نوح إلى آخر أمة أهلكها الله بعذابٍ عام (وهم قوم فرعون) لو تأملت لعلِمْتَ أن سبب ذلك هو مخالفة أمر الله ورسله وارتكاب الحرام من معاصٍ وآثام.

ولو تأملت فساد الرأي، وظلمة القلب، وتعسير الأمور والأحوال، وذهاب البركة، وانطهاس نور البصيرة، ونحو ذلك؛ لعلِمْتَ أنه من سبب الذنوب والمعاصي(١٠).

فكيف يرضى العاقل بالجنة بدلاً، وبالطاعة عوضًا، وبغير الله معبودًا، وبغير النبي متبوعًا؟!

واعلم أنك إن كنت تجد في المعصية لذة فإن اللذة تزول والإثم يبقى، وإن كنت

<sup>(</sup>١) " شرح مسلم" للنووي (١/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) " جامع العلوم والحكم" (١/ ٣٦).

<sup>(</sup>٣) السابق (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٤) انطر: كلام ابن القيم رحمه ألله عن "عقوبات المعاصي" في كتابه: "الجواب الكافي".

تجد في الطاعة مشقة فإن المُشقة تزول والأجر يبقى.

تفنى اللذاذة عمن نال لذتها من الحرام ويبقى الوزر والعارُ تبقى عواقب سوءٍ من مغبتها لا خير في لذةٍ من بعدها النارُ

فإذا همَّت نفسك بالمعصية فذكِّرها بالله، فإذا لم ترجع فذكِّرها بأخلاق الرجال، فإذا لم ترجع فذكِّرها بالفضيحة إذا علم بها الناس، فإذا لم ترجع فاعلم أنك تلك الساعة انقلبت إلى حيوان.

• رابعًا: معرفة سبيل مغالبة الهوى ومجانبة الردى وطاعة المولى:

قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَىٰ ﴿ وَءَاثَرَ ٱلْخَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ وأمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴾ والنازعات:٣٧-٤١].

وفي الحديث الشريف: "ثلاثٌ مُهلكات: شخٌ مطاع، وهوًى مُتَبَع، وإعجاب المرء بنفسه"(۱).

وما شُمي الهوى بذلك إلا لأنه يهوي بصاحبه إلى دركات سحيقة؛ كما قال الشعبي: "إنها سُمِّيَ الهوى؛ لأنه يهوي بصاحبه"(٢).

نُونُ الهوان من الهوى منزوعة فإذا هويتَ فقد لقيتَ هوانًا

قال تعالى في فضيلة من خالف هواه وخاف مولاه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَلَمُ اللهِ عَلَيْهُ فَي الدنيا جَنَّتَانِ ﴾ [الرحمن: ٤٦] قيل: هو العبد يهوى المعصية فيذكر مقام ربه عليه في الدنيا ومقامه بين يديه في الآخرة فيتركها لله.

وقد جعل الله تعالى المتبَّع قسمين لا ثالث لهما: إمَّا ما جاء به الرسول ﷺ ، وإما

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في "الأوسط" (٥٤٥٢)، والعقيلي (٣/ ٤٤٧)، وأبو نعيم في "الحلية" (٢/ ١٦٠، ٣٤٣)، والبيهقي في "الشعب" (٥٤٥٧)، والقضاعي في "الشهاب" (٣٢٥ ـ ٣٢٧) وضعَّفه الألباني في "ضعيف الجامع" (٢٣٤٤). لكنه يصلُح للاعتبار بمعناه في مثل هذا؛ خاصة أن معناه لا يخرج عن المعنى المقرَّر في الشريعة من غير وجه كها هو ظاهرٌ.

عن المعنى المقرَّر في الشريعة من غير وجه كها هو ظاهرٌ.

(٢) "سنن الدارمي" (٣٩٥).

الهوى، فمن اتبع أحدهما لم يتبع الآخر.

قال تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَثَبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۚ وَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ ٱتَّبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِهُدَى مِّرَ لَلَهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [القصص:٥٠].

والهوى مسالك ودروب خفية في النفس، فعلى الإنسان أن يتفطن لها، وأن يمنع النفس من هواها.

لا خیر فیمن لا یراقب ربه عن الهوی ویخافه إیمانا حَجَبَ التقی سُبُلِ الهوی فأخو الت عَنی یخشی إذا وافی المعاد هوانا

وبالجملة فللعبد في ترك المعصية دواع عدة، منها:

١ ـ داعي المحبة يدعوه لترك المعاصي محبةً لله وإجلالاً أن يُعْصى في ملكه وسلطانه وفي أرضه وتحت سهائه.

٢ \_ داعي الرغبة في دار القرار وجنة الخلد؛ لأن من تمتع بالمعصية في الدنيا حرم لَذَّات الأخرى وفي الحديث: "من شرب الخمر في الدنيا لم يشربها في الآخرة إلا أن يتوب"(١).

٣ ـ داعي الخوف من النار واتقاء غضب الجبار.

إذا ما هممنا صَدَّنا وازع التقى فولَّى على أعقابه الهمُّ خاسئًا على أعقابه الهمُّ خاسئًا على الخوف من العار واستبقاء الحياء والوقار.

ما إن دعاني الهوى لفاحشة إلا نهاني الحياء والكرمُ فلا إلى فاحِشٍ مَدَدْتُ يدي ولا مَشَتْ بي إلى ريبةٍ قدمُ ٥ ـ داعي الخوف مما يعقب المعصية من شرور ومصائب.

ومات فخلاها وذاق الدواهيا وتبقى تباعاتُ المعاصي كما هيا

وكم من معاص نال منهن لذةً تَصَرَّمُ لذَّاتُ المعاصي وتنقضي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٥)، ومسلم (٢٠٠٣).

فيا سوأتا والله راء وسامع لعبد بعين الله يغشى المعاصيا ٢ ـ داعي العفة والمروءة والشهامة. كما قال الشاعر الجاهلي عنترة:

وأغض طرفي إن بدت لي جارتي حتى يواري جارتي مأواها ٧ ـ داعى الحياء من الناس، وهو أدنى المراتب، كما قال بعضهم:

لم يكن شأني العفاف ولكن كنتُ خِلاًّ لزوجها فاستحيتُ!

• خامسًا: معرفة طرق الشيطان المَرِيد في إضلال العبيد، والحذر منها: وعداوة الشيطان لبني الإنسان من وجوهٍ عدّة فمن ذلك:

١ - أنه فقد عادى أبانا الأول آدم عليه السلام، وإذا عادى الأصل فإنه سيعادي الفرع، وكما قيل: عدوُّ جدِّك لا يودُّك.

٢- أن عداوته لبني الإنسان بسبب الدين لا بسبب الدنيا، فهو يريد أن يضلهم ضلالاً بعيدًا ويأمرهم بالفحشاء والمنكر.

٣- أن عداوته شديدة لصيقة؛ لأنه يجري من ابن آدم عجرى الدم، "الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم".

٤- أن عداوته قوية تمكن منا؛ لأنه يرانا -هو وقبيله - ولا نراه، ﴿إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ
 وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْبَهُمْ ﴾ [الأعراف:٢٧].

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَينَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَٱخَّذِذُوهُ عَدُوًّا ﴾ [فاطر: ٦].

وهو يعرض لابن آدم في عقبات كثيرة هي: الكفر، والبدعة، والكبائر، والصغائر، والمباحات بالمفضول عن الطاعات، والاشتغال بالمفضول عن الفاضل، وتسليط الناس عليه بأنواع الأذى ولا يسلم منها أحد.

ومعرفة هذه العقبات من أهم ما ينبغي على الإنسان معرفته كيها يتقي شرَّه ويستدفع ضرره.

وطريق نفاذه إلى الإنسان هو الوسوسة، ولذا أمر الله بالاستعاذة منه: ﴿ إَلَّذِي

يُوَسِّوِسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ٥،٤].

وقد أمر الله تعالى بالذِّكْر؛ لأنه مطردة للشيطان.

وعلى الإنسان العاقل أن يعلم جملة ما يستعان به على شر إبليس وجنده، ونذكر من ذلك ما يلي:

- ١ الاستعاذة: وهي اللجوء إلى الله والاستجارة به من شره.
- قال تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْعٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٦].
  - ٢ قراءة المعوذات: فإنه كما قال على: "لم يتعوذ الناس بمثلهن "(١).
    - ٣ قراءة آية الكرسي عند النوم: حيث ورد الأمر بذلك (٢).
- ٤ قراءة سورة البقرة؛ لأن "البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة لا يدخله الشيطان"(").
- قراءة خاتمة سورة البقرة؛ لأن "من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه" (٤).
- ٦ ''من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، مائة مرة عند إصباحه كانت له حرزًا من الشيطان حتى يمسي ''(°).
   ويلحق بذلك: كثرة الذَّكْر، فها أَحْرَزَ العبدُ نفسَهُ بمثل ذِكْر الله.
  - ٧ الوضوء والأذان والصلاة في الجماعة.
  - ٨ إمساك المرء عن الفضول في طعامه وشرابه وخُلْطَتِه وكلامه.
    - وقوله ﷺ: "اتق الله...":

يستلزم أمورًا كثيرة: كالعبادة الخالصة، والطاعة، والذِّكْر، والشكر، والمراقبة،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨١٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٢٧٥)، ومسلم (٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٧٨٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٠)، ومسلم (٨٠٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣٢٩٣)، ومسلم (٢٦٩١).

والاستحياء.

أما العبادة الخالصة؛ فذلك لقول معاذ بن جبل الله: يُنادَى يوم القيامة: أين المتقون؟ فيقومون في كنف الرحمن، لا يحتجب منهم ولا يستتر، قالوا له: من المتقون؟ قال: قوم اتقوا الشرك وعبادة الأوثان، وأخلصوا العبادة لله.

وأما الطاعة والذكر والشكر؛ فذلك لقول ابن مسعود رضي الله عنه في قوله تعالى: ﴿ أَتَّقُواْ آللهُ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران:١٠٢]، قال: أن يُطاع فلا يُعصى، ويُذكر فلا يُنسى، وأن يُشكر فلا يُكفر.

وأما المراقبة والاستحياء. فذلك لقول أبي الدرداء رضي الله عنه: ليتق أحدكم أن تلعنه قلوب المؤمنين وهو لا يشعر، يخلو بمعاصي الله فيُلْقِي الله له البغض في قلوب المؤمنين.

وقال أبو سليمان الداراني: الخاسر من أبدى للناس صالح عمله، وبارز بالقبيح من هو أقرب إليه من حبل الوريد.

ورَاوَدَ رجل أعرابية فقال: ما يرانا إلا الكواكب، قالت: أين مكوكبها؟! وقال سليان التيمي: إن الرجل ليصيب الذنب في السر، فيصبح وعليه مذلته(١).

# 🟶 قوله ﷺ: "وأَتْبِعِ السيئَةُ الحسنةَ تَمْحُهَا":

''وأتبعْ'': أي: أَلْحِقْ.

و''السيئة'': ما يسوؤك في آخرتك من المعاصي -صغائر كانت أو كبائر- وأصلها (سيوئة) فقلبت الواوياء وأُدْغمت في الياء الأخرى.

وقيل للعورة: سوءة؛ لأن الإنسان يستاء إذا بدت، والعجب لا ينقضي ممن تتعرى اليوم اختيارًا ولا يسوؤها ذلك.

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتْ لَكُمَا سَوْءَ بُهُمَا وَطَفِقَا شَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجُنَّةِ ﴾ [الأعراف: ٢٢].

<sup>(</sup>١) " جامع العلوم والحكم "(١/ ١٦٣).

- ولكل من الحسنة والسيئة عدة معان: وفيها يلي بيان كل معنى من معاني الحسنة وما يضاده من معاني السيئة:
  - ١ الحسنة: التوحيد وقول: (لا إله إلا الله)، والسيئة: الشرك.

قال تعالى في سورة النمل: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ وَخَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَرَع يَوْمَبِنِ ءَامِنُونَ ﷺ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلْ تَجَّزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [النمل:٩٠،٨٩] ومثل ذلك في سورَتَي القصص والأنعام.

٢ - الجسنة: كثرة المطر والخصب والخير.

والسيئة: قلة المطر والقحط والجدب.

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحُسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَلَذِهِ ۚ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّئَةٌ يَطَيَّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُ ٓ ﴾ [الأعراف: ١٣١].

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدُّلْمًا مَكَانَ ٱلسَّيِّئَةِ ٱلْحَسَنَةَ ﴾ [الأعراف: ٩٥].

٣ - الحسنة: العافية، والسيئة: العذاب في الدنيا.

قال تعالى: ﴿ وَيَسْتَعْجُلُونَكَ بِٱلسَّيِّعَةِ قَبْلَ ٱلْحَسْنَةِ ﴾ [الرعد: ٦] ومن ذلك أن النبي على دخل على رجل قد صار كالفرخ "جلدًا على عظم " فسأله عن ذلك فقال: لقد دعوت الله ما كان معذبي به في الآخرة فليعجله لي في الدينا، فقال له: "ويحك! قل: ﴿ رَبَّنَاۤ ءَاتِنَا فِي ٱلدُّنِّيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْاَحْرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١] "(١).

٤ – الحسنة: العفو وقول المعروف، والسيئة: القول القبيح والأذى.

قال تعالى: ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلشَّيْئَةَ ﴾ [القصص: ٥٥].

أي: يدفعون بالقولِ المعروفِ والعفوِ القولَ السيئ والأذي.

• - الحسنة: النصر والغنيمة، والسيئة: القتل والهزيمة.

قال تعالى: ﴿ إِن تَمْسَسُكُمْ حَسَنَةٌ تَسُؤْهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٢٠] يعني يوم بدر. ﴿ وَإِن تُصِبَّكُمْ سَيِّئَةٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٠] يوم أحد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٥٢٢)، ومسلم (٢٦٨٨).

٦ - الحسنة: الصالحات والطاعات، أو أثرها وثوابها، المكتوبة في صحف الكاتبين،
 والسيئة: المعاصى والموبقات، أو أثرها وعقوبتها، المكتوبة في صحف الكاتبين.

## قوله ﷺ: "رأتْبع السيئة الحسنة غَنْحُهَا":

بعد أن بيَّن رسول الله على علاقة العبد بربه وبيَّن علاقة العبد بنفسه ثم علاقته بغيره.

أرشده ﷺ إلى ما يَمْحو الله به الخطايا ويجبر به نقص التقوى، وما فيه سلامته في الآخرة والأولى فقال: "وأتُبع السيئة الحسنة تَمْحُها".

ففي الحديث معنى محاسبة العبد لنفسه، وقد جاء الأمر بمحاسبة العبد نفسه في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَوْ ﴾ [الحشر: ١٨].

وعن عمر بن الخطاب الله أنه قال: "حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا" (١٠).

قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَيِ ٱلنَّبَارِ وَزُلَفًا مِنَ ٱلَّيْلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ۚ ذَ لِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ [مود: ١١٤].

وسبب نزول هذه الآية كما في "الصحيحين" عن ابن مسعود رضي الله عنه أن رجلاً أصاب من امرأةٍ قُبلةً، ثم أتى النبي على الذكر ذلك له فسكت النبي على حتى نزلت هذه الآية، فدعاه فقرأها عليه، فقال رجل: هذا له خاصة؟ قال: "بل للناس كافة"(٢).

• فرعٌ: في الكلام عن معنى قوله ﷺ: "تَمْخُهَا"، وهل المراد تمحها من صحف الملائكة أو المعنى عدم المؤاخذة عليها:

والكلام عن معنى الحسنة والسيئة في الحديث كالتالي:

• يحتمل الحديث أن المراد بالحسنة التوبة التي يغفر بسببها للعبد ما قدَّم؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (۷/ ٩٦)، وابن المبارك في "الزهد" (٣٠٦)، وأبو نعيم في "الحلية" (١/ ٥٢). وانظر: "سنن الترمذي" (٩٤٥)، و"صفة الصفوة" (١/ ٢٨٦). وله شاهد عن الحسن من قوله: أخرجه ابن أبي شيبة (٧/ ١٨٨)، وابن المبارك (٣٠٧)، وأحمد في "الورع" (ص١٣)، والبيهقي في "الشعب" (٧٢٨)، وأبو نعيم في "الحلية" (٢/ ١٥٧)، والمزي في "التهذيب" (٣١) ٥٣١). (٢) أخرجه البخاري (٢٦٨٧)، ومسلم (٢٧٦٣) (٤٢).

لأن الله تعالى أخبر في كتابه في أكثر من موضع أن من تاب من ذنبه غفر له أو يتوب الله عليه.

١ - قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيرَ إِذَا فَعَلُواْ فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ
 لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

قال ابن مسعود: "هذه الآية خير لأهل الذنوب من الدنيا وما فيها".

٢ - وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُواْ ٱلسُّوَءَ يَجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْلِهِ ذَالِكَ وَأَصْلَحُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْلِهِ هَا لِغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النحل: ١١٩].

٣ - وقال تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّا رُّلِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ آهْتَدَى ﴾ [طه: ٨٦].

٥ - كما ورد هذا المعنى أيضًا في حديث النبي عليم أ ومن ذلك:

ما رواه أبو هريرة ﷺ، قال: قال رسول الله ﷺ: "والذي نفسي بيده لو لم تُذْنبوا لَذَهَبَ الله بكم ولجَاءَ بقوم يُذْنبون فيستغفرون الله فيغفرُ لهم"(٢).

٦ - كما ورد هذا المعنى في كلام التابعين من أئمة الدين؛ ومن ذلك:

أ ـ قول عمر بن عبد العزيز: أيها الناس من أَلَمَّ بذنب فليستغفر الله وليتُب، فإن عاد فليستغفر الله وليتُب، فإن عاد فليستغفر الله وليتب، فإنها هي خطايا مطوَّقة في أعناق الرجال، وإن الهلاك كل الهلاك في الإصرار عليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٥٧)، ومسلم (٢٧٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧٤٩).

ب ـ وقيل للحسن: ألا يستحي أحدنا من ربه، يستغفرُ من ذنوبه ثم يعود، ثم يستغفر ثم يعود؟ ثم يعود؟ فقال: ودّ الشيطان لو ظفر منكم بهذه فلا تمَلُّوا من الاستغفار (١).

٧- والجمهور على القطع بقبول التوبة لمن تاب إلى الله توبة نصوحًا.

لقوله على في "الصحيحين" من حديث عائشة رضي الله عنها، عن النبي على الله عنها، عن النبي الله عليه "(٢).

ويحتمل أن يكون المراد بالحسنة أعم من التوبة (٢٠)؛ فيشمل الحسنات الماحية؛ وذلك لما يلي:

١ - ما رواه أبو بكر شه عن النبي على قال: "ما من رجل يذنب ذنبًا ثم يقوم فينطهر ثم يصلي، ثم يستغفر الله إلا غفر الله له" (١).

ثم قرأ الآية: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَيحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤].

٢ - حديث عثمان قال: رأيت رسول الله ﷺ يتوضأ نحو وضوئي هذا ثم قال: "من توضأ نحو وضوئي هذا ثم صلى ركعتين لا مجدِّث فيها نفسه، غفر له ما تقدم من ذنبه "(°).

٣ – وعن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "من توضأ فأحسن الوضوء ثم قام وصلى ركعتين أو أربعًا يُحسن فيهما الخشوع، ثم استغفر الله غفر له"("). ومثل ذلك الأحاديث التي وردت في الخصال المكفرة كالوضوء وإسباغه،

 <sup>&</sup>quot;جامع العلوم والحكم" (١/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤١٤١)، ومسلم (٢٧٧٠).

<sup>(</sup>٣) وذكر ابن عثيمين أنه الصواب (شرح الأربعين ص١٩٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٤٠٦) ، وأبن ماجه (١٣٩٥)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٥٧٣٨).

<sup>(</sup>٥) البخاري (١٥٩) (١٦٤)، ومسلم (٢٢٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد (٦/ ٤٤٣، ٤٥٠)، والطبراني في "الكبير" (١٨٤٨) وهو حديث حسن.

والمشي إلى المساجد، وصيام رمضان، وعاشوراء، وعرفة، والمتابعة بين الحج والعمرة، وذِكْر الله بعد الصلاة، ونحو ذلك.

فإذا قلنا بالقول الأول وهو أن الحسنة المقصودة: هي التوبة؛ كانت السيئة المقصودة شاملة للصغائر والكبائر.

وإذا قلنا بأن الحسنة هي أعم من التوبة فتشمل صالح الأعمال كفعل الفرائض والنوافل؛ كانت السيئة المقصودة هي الصغائر دون الكبائر.

أو يقال: الحسنة بالنسبة للكبائر هي التوبة، وذلك لأن الكبائر لا تُكفَّر إلا بتوبة أو عقوبة في الدنيا أو الآخرة؛ ودليل ذلك: أن الكبائر لو كفِّرت بفعل الفرائض كصوم رمضان والصلاة والحج ونحوها لم يبق لأحد ذنب يدخل به النار إذا أتى بالفرائض، وهو قول المرجئة وهو باطل، وحكى ابن عبد البر الإجماع على بطلان هذا القول.

ومن الأدلة على ذلك: قوله ﷺ: "الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مُكَفِّرات لما بينهن ما اجتُنبَتِ الكبائر".

فهذا يدل على تكفير الصغائر مطلقًا ما لم يصرَّ عليها صاحبها؛ لأنها تتحوَّل إلى كبيرةٍ بالإصرار ونحوه (كالافتخار والمجاهرة).

وأما ما ثبت في "الصحيحين" عن أنس؛ قال: كنت عند النبي على فجاءه رجل، فقال: يا رسول الله إني أصبتُ حدًّا فَأقِمْهُ عليًّ! قال: ولم يسأله عنه، فحضرت الصلاة فصلى مع النبي على ، فلم قضى النبي على الصلاة قام إليه الرجل فقال: يا رسول الله إني أصبت حدًّا فأقم في كتاب الله، قال: "أليس قد صليت معنا؟" قال: نعم قال: "فإن الله قد غفر ذنبك" أو قال: "حدَّك".

قال النووي في شرح مسلم: "وقوله: "أصبتُ حدًّا" هذا الحد معناه معصية من المعاصى الموجبة للتعزير، وهي هنا من الصغائر؛ لأنها كَفَرَنْها الصلاةُ، ولو كانت

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٣٣)، والترمذي (٢١٤)، وابن ماجه (١٠٨٦)، وابن حبان (١٧٣٣) (٢٤١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٨٢٣)، ومسلم (٢٧٦٤).

كبيرة موجبة لحدٍّ أو غير موجبة له لم تسقط بالصلاة" (١) اهـ.

فالحد هنا هو من معاصي الله؛ لأن حدود الله هي محارمه ﴿ يَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

فالحَدُّ مشتركٌ لفظيٌّ يدلُّ على أكثر من معنَّى؛ من ذلك: معاصي الله ومحارمه كما في الآية المذكورة، كما يدلُّ على الحدود الشرّعية المستلزمة للعقوبة والقصاص.

كما يستخدم في معنى الضابط، يُقال: حدُّ المسألة كذا أو ضابطُ المسألة كذا.

كما يُستخدم في معنى الفاصل بين أمرين أو شيئين، ومنه إهدار الشَّفْعة بعد تقسيم الأراضي والدور وبناء الحدود؛ يعني: الجسور الفاصلة.

والذي يرجح معنى دون غيره هو السياق الدال على ذلك.

وقد دلَّ سياق حديث أنس المذكور على أنَّ المراد بالحدِّ هنا: معصية من المعاصي التي لا تستلزم حدًّا؛ إذْ لا تسقط الحدود الشرعية بأداء الفرائض والنوافل، ولا سيها إذا رفعت إلى السلطان.

وقال ابن مسعود: "الصلوات الخمس كفارات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر "(٢).

فالصحيح أن الكبائر لا تكفَّر بدون التوبة؛ لأن التوبة فرض على العباد، وقد قال الله في العباد، وقد قال الله في المائية في

وقد فسر التوبة هنا بأنها الندم كل من: ابن مسعود، وعُمر، وعلي، وغيرهم من الصحابة ، وفسرها غيرهم بالعزم على عدم العودة.

ومن الأدلة على أن الكبائر لا تكفرها الحسنات الماحيات:

حديث عبادة بن الصامت قال: كنا عند رسول الله على فقال: "بايعوني على ألا تشركوا بالله شيئًا ولا تسرقوا ولا تزنوا" (وقرأ عليهم الآية) "فمن وفي منكم

<sup>(</sup>١) "شرح النووي على مسلم"(٧/ ٨١).

<sup>(</sup>٢) "تعظيم قدر الصلاة" للمروزي (١/ ٢٢٤).

ووجه الدلالة من هذا الحديث أن قوله "فهو إلى الله إن شاء عذبه وإن شاء غفر له" صريح في أن من لقي الله بها غير تائب لم يقم عليه الحد في الدنيا كان تحت مشيئة الله تعالى، إن شاء الله عذبه وإن شاء غفر له، وهو يدل على أن إقامة الفرائض لا تكفرها ولا تمحوها، فإنَّ عامة المسلمين يحافظون على الفرائض، لا سيها من بايعهم النبي على المرائض المنابعهم النبي

وأما الصغائر واللَّمم فتكفرها الأعمال الواجبات والمستحبات والمصائب والمليّات، واجتناب الكبائر الموبقات، ومحض عفو رب الأرض والسموات، وإن لم تحصل بخصوصها توبة.

ومن العلماء من أوجب التوبة من الصغائر، ومنهم من لم يوجبها، ومنهم من قال: يجب أحد الأمرين: التوبة أو الإتيان ببعض الأعمال المكفِّرة.

• فرعٌ: في الفرق بين تكفير السيئات ومغفرتها:

وفي ذلك أقوال:

١ – أنهما متقاربان.

٢ - قيل: المغفرة ستر الذنوب، وقيل: سترها مع الوقاية من شرها، وبهذا يسمى ما يستر الرأس ويقيه في الحرب مِغْفَرًا، وليس كل ما يستر الرأس يقال له: مغفر.

٣ – وقيل: التكفير محو أثر الذنب حتى كأنه لم يكن، والمغفرة تتضمن ذلك مع إفضال الله على العبد وإكرامه.

٤ - وقيل: المغفرة بالحسنات؛ فتقلب السيئات إلى حسنات، والتكفير يكون

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٨)، ومسلم (١٧٠٩).

بالمكفرات التي تمحو فقط، وذلك محل نظر.

٥- وقيل: المغفرة لا تحصل إلا مع عدم العقوبة والمؤاخذة؛ لأنها وقاية شر الذنب تمامًا، والتكفير قد يقع بعد العقوبة، فإن مصائب الدنيا كلها مكفرات للخطايا وهي عقوبة.

٦- وقيل: الأعمال التي يقع بها التكفير يكون ثوابها في الغالب التكفير فقط،
 فهي من جنس مخالفة الهوى واجتناب الكبائر، في حين أن الأعمال التي تُغفر بها
 الذنوب ما عدا ذلك من وجوه الطاعات العملية كالذّكر.

وقد يجتمع في تلك الأعمال تكفير السيئات وزيادة الدرجات؛ لأن العمل قد يجتمع فيه أمران: رفعة الدرجات وتكفير السيئات، كما في حديث: نقل الخُطَا إلى المساجد والشهادة.

#### • معنى محو السيئات:

ظاهر معناه: أن السيئات تُمْحَي حقيقة بالحسنات وقالت به طائفة.

وهذا من فضل الله عز وجل على العباد وذلك لأننا لو رجعنا إلى العدل لكانت الحسنة لا تمحو السيئة إلا بالموازنة، وظاهر الحديث العموم.

وهل يشترط أن ينوي بهذه الحسنة أنه يمحو السيئة التي فعل؟

فالجواب: ظاهر الحديث أن مجرد فعل الحسنات يذهب السيئات، وهذا من نعمة الله عز وجل على العباد ومن مقتضى كون رحمته سبقت غضبه (١).

وقد ثبت عنه على أنه قال: "ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا"".

وقال بعض التابعين: إن صاحب اليمين أمير (أو قال: أمين) على صاحب الشمال، فإذا عمل ابن آدم سيئة، فأراد صاحب الشمال أن يكتبها، قال له صاحب

<sup>(</sup>١) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥١).

اليمين: لا تعجل لعله يعمل حسنة، فإن عمل حسنة، ألقى واحدة بواحدة، وكتب له تسع حسنات (١).

قال ابن مسعود: وددت أن صولحت على أن أعمل كل يوم تسع خطيئات وحسنة.

وهذا إشارة إلى أن الحسنة يُمحى بها تسع خطيئات ويفضل له ضعف واحد من ثواب الحسنة.

وعن عبد الله بن عمرو قال: من ذكر خطيئة عملها، فوجل قلبه منها، فاستغفر الله عز وجل لم يحبسها شيء حتى يمحوها عنه الرحمن.

وعن عطية العوفي: بلغني أنه من بكى على خطيئته محيت عنه وكتبت له حسنة (٢).

وقال الحسن البصري وبلال بن سعد الدمشقي وغيرهما: لا تُمحى الذنوب من الصحف بتوبة ولا غيرها؛ بل لابد أن يقف العبد على ما قَدَّمَتْ يداه ويراه يوم القيامة، وإن تجاوز الله عنه.

واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٨،٧].

وعن صفوان بن محرز قال: قال رجل لابن عمر: كيف سمعت رسول الله ﷺ يقول في النجوى؟ قال: سمعته يقول: "أيُدْنَى المؤمن يوم القيامة من ربه ، حتى يضع عليه كنفه، فيقرره بذنوبه، فيقول: هل تعرف؟ فيقول: أي رب أعرف، قال: فإني قد سنرتها عليك في الدنيا وإني أغفرها لك اليوم، فيُعْطَى صحيفة حسناته، وأما الكفار والمنافقون فيُنادى بهم على رؤوس الخلائق هؤلاء الذين كذبوا على الله "(<sup>7)</sup>).

قال الحسن في العبد يُذْنب ثم يتوبُ ويستغفر: يغفر له، ولكن لا يمحوه من

<sup>(</sup>١) ذكره أبو نعيم في الحلية (٢/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) "الرقة والبكاء" (ص٥٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٤٤١)، ومسلم (٢٧٦٨).

كتابه دون أن يوقفه عليه، ثم يسأله عنه، ثم بكى الحسن بكاءً شديدًا، وقال: لو لم نبك إلا للحياء من ذلك المقام لكان ينبغي لنا أن نبكي.

وقال بلال بن سعد: إن الله يغفر الذنوب ولكن لا يمحوها من الصحيفة حتى يوقفه عليها يوم القيامة وإن تاب(١).

وعن أبي عثمان النهدي - وهو من المخضر مين (٢)، قال: "يُعْطَى الرجل صحيفته يوم القيامة فيقرأ أعلاها فإذا سيئاته، فإذا كاد يسوء ظنه نظر في أسفلها فإذا حسناته، ثم نظر في أعلاها فإذا هي قد بُدِّلَتْ حسنات".

وهذه الطائفة قد تحمل قوله ﷺ: "أَنْبع السيئة الحسنة تَمْخُهَا" على معنى محو العقوبة دون محو الكتابة، فقوله ﷺ: "تَمْخُها" كناية على عدم المؤاخذة بها وإن كانت مثبتة في الصحف.

ويلاحظ أن كلتا الطائفتين قد اتفقتا على محو العقوبة، واختلفتا في محو الكتابة.

### وهل الحسنة تمحو عشر سيئات؟

ظاهر الحديث أنها تمحو سيئة واحدة، ولكن أثر ابن مسعود يشهد للتضعيف بأنه يكفر السيئات.

ويشهد للتضعيف حديث النبي على: "ما من مسلم يُصيبه أذًى مرضٌ فها سواه، الآحطَّ الله له سيَّاته كها تحطُّ الشجرةُ ورقَها"("، وفيه جمع السيئات.

ويشهد لعدم التضعيف: قول النبي عليه في ثواب إتيان المسجد للصلاة: "لم يَخْطُ خطوةً إلا رَفَعَهُ الله بها درجةً وحطّ عنه خطيئة "(1)، أي: واحدة.

وحديث ثوبان عن النبي ﷺ: "فإنَّكَ لا تسجُّدُ لله سجدةً إلا رفعك الله بها

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٢) أي أسلم زمن النبي ﷺ ولم يلقه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٦٦٠)، ومسلم (٢٥٧١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٧٧)، ومسلم (٦٤٩).

درجةً وحطَّ عنك بها خطيئة''<sup>(')</sup>.

وفي حديث عائشة عن النبي ﷺ: ''ما يصيب المؤمن من شوكةٍ فها فوقها إلاَّ رفعه الله بها درجةً أو حطَّ عنه بها خطيئةً''('').

- فرع: وهذه السيئات محمولة على ما كان في حق الله، أما ما كان في حق العباد فلا يمحوه إلا الاستحلال من العباد.
  - ولماذا كانت الحسنة تمحو السيئة؟

لأن الشيء يزول بضده، كما نرى ذلك في المحسوسات، فبالنهار يزول الليل.

• فإنْ قيل: مقتضى هذا الكلام أن السيئات تمحو الحسنات؟

فالجواب: ما ذكره ابن القيم رحمه الله، قال: "فإن قيل: فهذا يلزم منه إحباط الحسنات بالسيئات، وهذا قول المعتزلة (٢)، والقرآن والسنة قد دلاً على أن الحسنات هي التي تحبط السيئات لا العكس؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الْحَسنَتِ يُذَهِنَ ٱلسَّيِّ التِي السِئة الحسنة مَعْحُهَا، وخَالِق الناسَ وقال النبي ﷺ لمعاذٍ: "أتَّقِ الله حيثُ كنتَ وأَتْبِعِ السيئة الحسنة مَعْحُهَا، وخَالِق الناسَ بخُلُق حَسنِ"، قيل: والقرآن والسنة قد دلا على الموازنة وإحباط الحسنات بالسيئات، فلا يُضْرَب كتاب الله بعضه ببعض، ولا يُرد القرآن بمجرَّد كون المعتزلة (١٠) قالوه -فِعْلَ أهلِ الهوى والتعصب-بل نقبل الحق عمن قاله، ويرد الباطل على من قاله.

فأما الموازنة: فمذكورة في سورة الأعراف (٥) والأنبياء (١) والمؤمنون (٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٦٤٠)، ومسلم (٢٥٧٢).

<sup>(</sup>٣) ومثل هذا قول أبي الحسن الأشعري: "مقالات الإسلاميين" (ص٤٧٣): "وحقيقة قول المعتزلة في الموازنة أنَّ الحسنات تكون محبطة للسيئات وتكون أعظم منها، وأن السيئات تكون محبطة للحسنات وتكون أعظم منها". كذا ذكر أبو الحسن وابن القيم رحمهما الله، وهذا قول لبعض المعتزلة لا جميعهم؛ لأنَّ جمهور المعتزلة على إبطال جميع الطاعات بالسيئة الواحدة، كما سيأتي هنا.

<sup>(</sup>٤) يعنى: بعضهم؛ كما في التعليق السابق.

<sup>(</sup>٥)قوله تعالى: ﴿وَالْوِزِن يُومِئذُ الْحَقِّ فَمِن ثَقَلَت مُوازِينَه فأُولئك هِمَ المُفلِحُونِ.. ﴾ الآيات [الأعراف:٨-٩].

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ونضع الموازين القسط ليوم القيامة..﴾ الآية [الأنبياء:٧٧].

<sup>(</sup>٧) يعني قوله تعالى: ﴿فَمِن تُقلَتُ مُوازِينه فأُولئك هم المُفلحون.. ﴾ الآيات [المؤمنون:١٠٣-٣٠].

والقارعة (١) والحاقة <sup>(٢)</sup>.

وأما الإحباط فقد قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللهِ عَالَى اللهِ وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَلِكُمْ ﴾ [سورة محمد: ٣٣]، وتفسير الإبطال ها هنا بالردة؛ لأنها أعظم المبطلات، لا لأن المبطل ينحصر فيها، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَعْتِكُم بِاللّمِنِ وَٱلْأَذَى ﴾ [البقرة: ٢٦٤]، فهذان سببان عَرَضَا بَعْدُ للصدقة فأبطلاها، شَبّه سبحانه بطلانها بالمَنِّ والأذى بحال المتصدق رياءً في بطلان صدقة كلِّ واحدٍ منها، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرَفَعُوا أَصُوا تَكُمْ فَوقَ صَوْتِ النَّيِ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ مِنْ لِللّهِ وَاللّهُ مِنْ لِللّهِ مَا لَا يَعْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ اللّهِ وَقَاللّهُ وَاللّهُ وَقَلْ صَوْتَ النّي وَلا تَجْهَرُوا لَهُ مِنْ اللّهُ وَلَا تَعْمُ وَقَ صَوْتِ النّي وَلا تَجْهَرُوا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢].

وعن النبي ﷺ قال: "من ترك صلاة العصر فقد حبطَ عملُه"(").

وقالت عائشة رضي الله عنها لأم ولد زيد بن أرقم –وقد باع بيع العينة–: "أخبري زيدًا أنه قد أبطل جهاده مع رسول الله؛ إلا أن يتوب"<sup>(١)</sup>.

وقد نص أحمد على هذا في روايةٍ؛ فقال: ينبغي للعبد أن يتزوج إذا خاف على نفسه فيستدين ويتزوج، لا يقع في محظور فيحبط عمله.

فإذا استقرَّتْ قاعدة الشريعة أن من السيئات ما يحبط الحسنات بالإجماع، ومنها ما يحبطها بالنصِّ؛ جاز أن تُحْبط سيئةُ المعاودة (° حسنةَ التوبة.

<sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿فأما من ثقلت موازينه فهو في عيشة راضية﴾ الآيات [القارعة:٦-٩].

<sup>(</sup>٢) أي قوله تعالى: ﴿فأما من أوتي كتابه بيمينه فيقول هاؤم اقرأوا كتابيه..﴾ الآيات [الحاقة: ١٩–٣٧].

<sup>(</sup>٣) في صحيح البخاري - كتاب مواقيت الصلاة - باب من ترك العصر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني وفي سنده العالية بنت أيفع، وقد روي عن الشافعي أنه لا يصح وقرر كلامه ابن كثير في إرشاده (نيل الأوطار ٥/ ٢٠١)، واحتج به شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى (٢٩/ ٤٣٠)، والحديث في سنن الدارقطني (٣/ ٥٢)، والبيهقي (٥/ ٣٣٠)، من طريق معمر بن راشد عن أبي إسحاق السبيعي عن امرأته العالية أنها دخلت على عائشة رضي الله عنها ... الحديث. قال الدارقطني: العالية مجهولة، ورد ابن التركماني بقوله: العالية معروفة، روى عنها زوجها وابنها وهما إمامان، وذكرها ابن حبان في الثقات، وذهب إلى حديثها هذا الثوري والأوزاعي وأبو حنيفة وأصحابه ومالك وابن حنبل والحسن بن صالح (جامع العلوم والحكم ١/ ٤٣٥، ٤٣٩ بتحقيق الأرناؤوط وباجس).

<sup>(</sup>c) يعنى: المعاودة إلى الذنب بعد التوبة منه.

وقد ذَلَّ القرآن والسنة وإجماع السلف على الموازنة، وفائدتها: اعتبار الراجح، فيكون التأثير والعمل له دون المرجوح، قال ابن مسعود رضي الله عنه: "يُحاسَبُ الناسُ يوم القيامة، فمن كانت سيئاته أكثر من حسناته بواحدة دخل النار، ومن كانت حسناته أكثر من سيئاته بواحدة دخل الجنة"، ثم قَرَأً: ﴿ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وسيئاتُه كان من أصحاب الأعراف"(١).

وعلى هذا فهل يحبط الراجح المرجوح حتى يجعله كأن لم يكن؟ أو يحبط ما قابله بالموازنة، ويبقى التأثير للقدر الزائد؟ فيه قولان للقائلين بالموازنة، ينبني عليهما أنه إذا كانت الحسنات أرجح من السيئات بواحدة مثلاً فهل يدفع الراجح المرجوح جملة فيثاب على الحسنات كلها، أو يسقط من الحسنات ما قابل السيئات فلا يثاب عليه ولا يعاقب على تلك السيئات، فيبقى القدر الزائد لا مقابل له فيثاب عليه وحده؟

وهذا الأصل فيه قولان لأصحاب الموازنة.

وكذلك إذا رجحت السيئات بواحدة هل يدخل النار بتلك الواحدة التي سلمت عن مقابل، أو بكل السيئات التي رجحت؟ على القولين. هذا كله على أصل أصحاب التعليل والحكم"(٢).

ومدار الخلاف بين أهل السنة وغيرهم في ذلك: أن أهل السنة يُقرُّون بتدافع الحسنات والسيئات، وهو مبنى الموازنة بين الحسنات والسيئات، وتذهب الحسنة عندهم بالسيئة، وقد تُبْطِلُ السيئةُ عندهم ثوابَ بعض الأعمال، لكنها لا تُبطل أصل الإيمان وجميع الأعمال، ولا تَبْطُل جميع الأعمال عندهم إلا بالكفر، وذهب جمهور المعتزلة، والخوارج وغيرهم إلى إبطال جميع الحسنات والأعمال بالسيئة الواحدة تقع

<sup>(</sup>١) أصحاب الأعراف: قومٌ استوتْ حسناتهم مع سيئاتهم. راجع: "تفسير ابن كثير" (٢/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) "مدارج السالكين" (١/ ٢٧٧ ـ ٢٧٩)، وانظر: "زاد المعاد" (٣/ ٢٢٣ ـ ٢٢٥).

من المرء، واختلفوا فيها بينهم:

- فقال بعضهم: "إذا ارتكب معصيةً فإنها تحبط مما تقدمها من الطاعات بقدرها، وارتقى بعضهم إلى أصل الإيبان غير أنه لا يقول بالتخليد وأمره موكول إلى الله تعالى إن شاء عفا عنه برحمته أو بشفاعة الشافعين وإن شاء عاقبة بذنوبه ثم أدخله الجنة برحمته "(۱).

- فأما المعتزلة والخوارج: فذهب جمهور المعتزلة، وجميع الخوارج إلى إحباط جميع الطاعات بالمعصية الواحدة، فاتفق "مذهب الخوارج المكفرين بالذنب والمعتزلة المخلدين في النار بالكبيرة التي تقدمها الألوف من الحسنات، فإن الفريقين متفقان على خلود أرباب الكبائر في النار، ولكن الخوارج كفروهم، والمعتزلة فسقوهم، وكلا المذهبين باطلٌ في دين الإسلام، مخالف للمنقول والمعقول"(٢).

قال الإيجي في "المواقف": "بنى المعتزلة على استحقاق العقاب ومنافاته للثواب واستحقاقه: إحباط الطاعات بالمعاصي، ثم اختلفوا فقال جمهور المعتزلة والخوارج أيضًا: بمعصية؛ أي: بكبيرة واحدة تحبط جميع الطاعات، حتى أن من عبد الله طول عمره ثم شرب جرعة خمر فهو كمن لم يعبده أبدًا، ولا يخفى فساده؛ لأنه إلغاء للطاعات بالكلية، ومنافي للعمومات الدالة على ثواب الإيان والعمل الصالح، قال الآمدي: إذا اجتمع في المؤمن طاعات وزلات فإجماع أهل الحق من الأشاعرة "وغيرهم أنه لا يجب على الله ثوابه ولا عقابه، فإن أثابه فبفضله، وإن عاقبه فبعدله، بل له إثابة العاصي وعقاب المطيع أيضًا "، وذهبت المرجئة إلى أن الإيهان يُحبط الزلات فلا عقاب على زلة مع الإيهان، كما لا ثواب لطاعة مع الكفر،

<sup>(</sup>١) حكى ذلك كله البيهقي في "شعب الإيمان" (١/ ٦٥- ٦٧) وردّه، وأجاب عن أدلَّته.

<sup>(</sup>٢) "مدارج السالكين" (١/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٣) كذا في المصدر.

<sup>(</sup>٤) وستأتي حكاية هذا المذهب عن الجبرية نفاة التعليل أيضًا، وهذا مخالف للنصوص القرآنية والنبوية؛ لأن الله ﷺ قد وعد بإثابة الطائعين، وعقاب العاصين، ولا أحد أصدق من الله في قولٍ، أو أَوْفَ منه في وَعْدٍ.

وقالت المعتزلة: إن كبيرة واحدة تحبط ثواب جميع الطاعات وإن زادت على زلاته، وذهب الجبيًا على وابنه إلى رعاية الكثرة في المحبط، وزَعَمَا أنَّ من زادت طاعاته على وذهب الجبيًا على وابنه إلى رعاية الكثرة في المحبط، وزَعَمَا أنَّ من زادت طاعاته أحبطت ثواب طاعاته، ثم اختلفا فقال الجبيًا عي: إذا زادت الطاعات أحبطت الزلات بأسرها من غير أن ينقص من ثواب الطاعات شيء، وإذا زادت الزلات أحبطت الطاعات برمتها من غير أن ينقص من عقاب الزلات شيء، وقال الإمام الرازي: مذهب الجبائي أن الطارئ من الطاعات أو المعصية يبقى بحاله ويسقط من السابق بقدره، ومذهب ابنه أنه يقابل أجزاء الثواب بأجزاء العقاب فيسقط المتساويان ويبقى الزائد، وعلى هذا يحمل قوله، وقال الجبائي: يحبط من الطاعات –أي: السابقة بقدر المعاصي الطارئة من غير أن ينقص من المعاصي شيء أصلاً، فإن بقي له من تلك الطاعات زائد على قدر المعاصي أثيب به وإلا فلا، ولا يخفى أنه تحكم، وليس إبطال الطاعات بالمعاصي –أي: إبطال قدر من الطاعات السابقة بمساويه من المعاصي الطارئة - أولى من العكس؛ لأنه إبطال أحد المتساويين بالآخر، بل العكس المعاصي الطامي المائة عزى بعشر أمناها والسيئة لا تجزى إلا بمثلها"(١).

- وأما المرجئة: فقال أبو الحسن الأشعري رحمه الله: "واختلفت المرجئة في الموازنة على مقالتين: فقال قائلون منهم: الإيهان يجبط عقاب الفسق؛ لأنه أُوزَن منه، وأن الله لا يُعذّب موحدًا، وهذا قول مقاتل بن سليهان. وقال قائلون منهم بتجويز عذاب الموحدين، وأن الله يوازن حسناتهم بسيئاتهم، فإن رجحت حسناتهم أدخلهم الجنة، وإن رجحت سيئاتهم كان له أن يعذبهم وله أن يتفضل عليهم، وإن لم ترجح حسناتهم على سيئاتهم ولا رجحت سيئاتهم على حسناتهم تفضل عليهم بالجنة، وهذا قول أبي معاذ"(۱).

<sup>(</sup>١) كتاب "المواقف" للإيجي (٣/ ٥٠٢ ـ ٥٠٣).

<sup>(</sup>٢) "مقالات الإسلاميين" (ص١٥١).

- وأما الأشاعرة: فقال الآمدي: "إذا اجتمع في المؤمن طاعات وزلات فإجماع أهل الحق من الأشاعرة وغيرهم: أنه لا يجب على الله ثوابه ولا عقابه، فإن أثابه فبفضله، وإن عاقبه فبعدله، بل له إثابة العاصي وعقاب المطيع أيضًا"(١).

بل هذا محالٌ في حقِّ الله على؛ لأنه سبحانه قد وعد الطائعين بالثواب، كما توعَد العصاة بعقابه، ووعد الله ووعيده لا يتخلّف ولا يتبدَّل أبدًا؛ فمن ظنَّ أن الله على أله وعده فقد أعظم على الله الفرية، ونادى على نفسه بالخذلان والشقاء؛ عيادًا بالله من الخذلان والعمى.

وإنها يقول بهذا الجبرية نفاة التعليل والحكم والأسباب واقتضائها للثواب والعقاب، وهذا نحالف للمنقول والمعقول؛ فأما المنقول: فقد نطق القرآن والسنة بئواب الطائعين، وعقاب العاصين، ووردت النصوص القرآنية والنبوية بئواب الأعمال؛ ولذا توارد أهل العلم على التصنيف في ثواب الأعمال ومكفرات الذنوب "، ومن ذلك الذنوب التي تكفرها الصلاة والصيام والصدقة، أو الذنوب التي تُكفرها العُمرة والحج، وعُلِمَ من دين الإسلام أنه يَجُبّ ما قبله، كها تَهدم التوبة ما قبلها وتمحوه.

- "وأما على أصول الجبرية نفاة التعليل والحِكَم والأسباب، واقتضائها للثواب والعقاب:

فالأمر مردودٌ عندهم إلى محض المشيئة من غير اعتبار شيء من ذلك، ولا يُدْرَى عندهم ما يفعل الله، بل يجوز عندهم أن يُعاقِب صاحب الحسنات الراجحة، ويُثيب صاحب السيئات الراجحة، وأن يُدْخِل الرجلين النار مع استوائهما في العمل، وأحدهما في الدرك تحت الآخر، ويغفر لزيد ويُعَاقِب عَمْرًا مع استوائهما من جميع الوجوه، ويُنعِّم مَنْ لم يُطعُه قط، ويُعَذِّب مَن لم يَعْصه قط، فليس عندهم سبب، ولا حريمة، ولا علة، ولا موازنة، ولا إحباط، ولا تدافع بين الحسنات والسيئات،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) وقد صنف الحافظ الدمياطي رحمه الله كتابًا في "ثواب الأعمال"، كما ألّف ابن حجر وغيره في "مكفرات الذنوب" أو "أسباب المغفرة".

- وهذا كله مناقضٌ لدين الإسلام، ومخالفٌ للكتاب والسنة، وإجماع أهل السنة والجهاعة في الموازنة بين الحسنات والسيئات وإقامة الميزان في الآخرة، وثواب المطيع على طاعته، وعقاب العاصي على معصيته، وجعل الطاعة سببًا في الثواب، كما أن المعصية سببٌ في العقاب، وترتيب المسببات على أسبابها، على ما ورد به القرآن، ونطقت به السنة.

قال ابن القيم رحمه الله في كلامه عن غزوة بدر: "وفيها" أن الكبيرة العظيمة مما دون الشرك قد تكفر بالحسنة الكبيرة الماحية؛ كما وقع الجسّ من حاطب (أ) مكفرًا بشهوده بدرًا، فإنَّ ما اشتملت عليه هذه الحسنة العظيمة من المصلحة، وتضمنته من محبة الله لها، ورضاه بها، وفرحه بها، ومباهاته للملائكة بفاعلها؛ أعظم مما اشتملت عليه سيئة الجس من المفسدة، وتضمنته من بغض الله لها، فغلب الأقوى على الأضعف فأزاله وأبطل مقتضاه، وهذه حكمة الله في الصحة والمرض الناشئين من الحسنات والسيئات، الموجبين لصحة القلب ومرضه، وهي نظير حكمته تعالى في الصحة والمرض اللاحقين للبدن، فإن الأقوى منهما يقهر المغلوب، ويصير الحكم المه، حتى يذهب أثر الأضعف، فهذه حكمته في خلقه وقضائه، وتلك حكمته في شرعه وأمره، وهذا كما أنه ثابت في محو السيئات بالحسنات؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنّ مَجْتَنِبُواْ صَبَابِيرَ مَا تُبَوّنَ عَنّهُ لَكُمْ سَيّعًاتِكُمْ هَ وَالنساء: ١٦]، وقوله تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ صَبَابِيرَ مَا تُبَوّنَ عَنّهُ لَعُهُ المَسنة مَنْحُها"؛ فهو لَنْجُو عَنكُمْ سَيّعًاتِكُمْ ﴾ [النساء: ١٦]، وقوله تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ صَبَابِيرَ مَا تُبَوّنَ عَنّهُ لَالسَيْهَ الحسنة مَنْحُها"؛ فهو

<sup>(</sup>١) "مدارج السالكين" (١/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٢) وقد سبقت أدلة ذلك في صدر هذه المسألة عن ابن القيم رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) يعني: غزوة بدر.

<sup>(</sup>٤) يعني: حاطب بن أبي بلتعة ﷺ والحديث المشار إليه: أخرجه البخاري (٣٠٠٧)، ومسلم (٢٤٩٤).

ثابتٌ في عكسه؛ لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَى ﴾ [البقرة:٢٦٤]، وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُواْتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنِّبِيّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَخْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحرات:٢]، وقول عائشة عن زيد بن أرقم أنه لما باع بالعِينة: "إنه قد أبطل جهاده مع رسول الله؟ إلا أن يتوب"، وكقوله على في الحديث الذي أخرجه البخاري في "صحيحه": "من ترك صلاة العصر حبط عمله"، إلى غير ذلك من النصوص والآثار الدالة على تدافع الحسنات والسيئات، وإبطال بعضها بعضًا، وذهاب أثر القوي منها بها دونه، وعلى هذا مبنى الموازنة والإحباط"(۱).

- ولو كانت السيئات عبطة للحسنات مطلقًا كها ذهب إليه جهور المعتزلة والخوارج؛ ما دخل أحدٌ الجنة، بل وما بقي إسلامٌ أصلاً، وإنها تخبطُ الحسنات والأعمال بالكفر والرِّدَة، فإذا ارتد أحدٌ عن الإسلام فقد حبط عمله وذهبت حسناته، ويدلّ على ذلك اجتماع الخير والشر والحسنات والسيئات في الشخص الواحد، ولو كانت السيئات محبطة لحسنات المسلم مطلقًا لما اجتمعا فيه، ومحالٌ أن يبقى بدون ذنب إلاَّ من عصمهم الله على من عباده، وفي الحديث عن النبي على أنه قال: "لو لم تُذنبوا لله من عصمهم الله على من عباده، وفي الحديث عن النبي على أنه قال: "لو لم تُذنبوا لله من الله بكم ولجاء بقوم يُذنبون ثم يستغفرون الله فيغفر لهم"، فدل هذا وما في معناه على اجتماع الحسنات والسيئات في الشخص الواحد، وأهل السنة "متفقون على أن الشخص الواحد يكون فيه ولاية لله وعداوة من وجهين متلفين، ويكون محبوبًا لله مبغوضًا له من وجهين أيضًا؛ بل يكون فيه إيهان ونفاق، وإيهان وكفر، ويكون إلى أحدهما أقرب منه إلى الآخر، فيكون من أهله؛ كها قال تعالى: ﴿هُمْ لِلْكُفْرِيَوْمَهِ لِأَلْقِ لِلَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ وال عمران: ١٦١، وقال: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَحَنَهُمُ مِاللّهِ إِلّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ والى عمران: ١٦١، وقال: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَحَنَهُمُ مِاللّهِ إِلّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ ويعدن أينه مع مقارنة الشرك، فإن كان مع هذا الشرك تكذيبٌ لرسله لم ينفعهم ما معهم من الإيهان بالله، وإن كان معه تصديق لرسله وهم مرتكبون

<sup>(</sup>١) "زاد المعاد" (٣/ ٤٢٣ - ٤٢٥)، وانظر: "الصلاة وحكم تاركها" (ص٨٥).

لأنواع من الشرك؛ لا تخرجهم عن الإيهان بالرسل وباليوم الآخر، فهؤلاء مستحقون للوعيد أعظم من استحقاق أرباب الكبائر، وشركهم قسهان: شرك خفي، وشرك جلي، فالحفي قد يُغْفَر، وأما الجلي فلا يغفره الله تعالى إلا بالتوبة منه؛ فإن الله لا يغفر أن يُشْرَك به، وبهذا الأصل أثبت أهل السنة دخول أهل الكبائر النار، ثم خروجهم منها ودخولهم الجنة؛ لما قام بهم من السببين "(۱).

فدل هذا كله على الموازنة، وتدافع الحسنات والسيئات في الشخص الواحد، وإحباط الحسنات للسيئات، وعكسه.

قال الحليميُّ: "ولسنا ننكر أن يحرم الله تعالى المؤمن بعض جزاء حسناته ويقلل ثوابه لأجل سيئة أو سيئات تكون منه، إنها أنكرنا قولَ مَنْ يقول: إن السيئة قد تحبط الطاعة أو توجب إبطال ثوابها أصلاً، وذلك أنه لم يَأْتِ به كتابٌ ولا حبرٌ ولا يمكن أن يكون مع ثبوت الخلود للمؤمنين في الجنة "(٢).

وذَكَرَ الحليميُّ: "أن سيئات المؤمن متناهية الجزاء وحسناته ليست بمتناهية؛ لأنَّ مع ثوابها الخلود في الجنة فلا يتوهم أن يكون التَّبِعة المتناهية التي يستحقها المؤمن بسيئةٍ تأتي على ثواب حسنةٍ لا نهاية له".

ومعلومٌ أنَّ الله عَلَى قد قسَّم السيئات في كتابه، وعلى لسان نبيه عَلَيْهُ إلى أقسام: فمنها ما تمحوه الصلاة والصيام، ومنها ما يكون مثقال ذرَّة، ومنها ما يُوجب الخلود في النار وهو الكفر والشرك.

قال ابنُ حزم: "فلو كانت كل سيئةٍ أو كبيرة توجب الخلود في جهنم وتحبط الأعمال الحسنة لكانت كل سيئة أو كبيرة كفرًا ولتساوت السيئات كلها، وهذا خلاف النصوص". قال: "وقد نصَّ تعالى أنَّ الأعمال لا يحبطها إلا الشرك والموت عليه". قال: "فصح أنَّ السيئة لا تحبط الحسنة" وحكى عن المعتزلة أنهم خالفوا قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) "مدارج السالكين" (١/ ٢٨١ ـ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) نقله البيهقي في الموضع السابق من "شعب الإيان".

<sup>(</sup>٣) "الفصل في الملل" لابن حزم (٤/ ٤١)، والمراد: أن السيئة لا تُحبط الحسنات مُطَلَقًا؛ فَقُد صَبْحَ أنَّ --

﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود:١١٤] فقالوا هم: إن السيئات يذهبن الحسنات، وقالوا: إن الإيمان يضيع ويحبط وهذا خلاف قوله تعالى: ﴿ فَٱسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لاَ أَضِيعُ عَمَلَ عَدمِلٍ مِنكُم ﴾ [ال عمران: ١٩٥]و قالوا هم: إن الخير ساقطٌ بسيئةٍ واحدة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "فلو كانت الحسنة لا تُقْبَل من صاحب السيئة (١) لم عجها، وقد ثبت بالكتاب والسنة المتواترة: الموازنة بين الحسنات والسيئات، فلو كانت الكبيرة تحبط الحسنات لم تبق حسنة تُوزن معها (٢).

فلا يزول الإيان كله، ولا يجبط إلا بالكفر، وهذا هو الذي يجبط جميع الأعمال، وأما ما دون ذلك فقد يحبط بعض العمل كما في آية المنّ والأذى [البقرة:٢٦٤] فإنّ ذلك يُبطل تلك الصدقة ولا يبطل سائر الأعمال غيرها، فعاد الأمر إلى حديث: الومن همّ بسيئة وعملها كُتبَتْ له سيئة الاتجاوز كونها سيئة؛ سواءٌ في كتابتها، أو العقاب عليها، أو ما قد تُحبطه من الحسنات، فتُكتب واحدة، ويُعاقب صاحبها عليها بعقاب سيئة واحدة لا تتضاعف كما هو شأن الحسنة، وتُحبط ما يُقابل سيئة واحدة، لا تتجاوز ذلك إلى جميع الحسنات والأعمال كما سبقت حكايته عن جمهور المعتزلة والخوارج وغيرهم، كما تدل كتابة السيئة والعقاب عليها على فساد ما سبقت حكايته عن الأشاعرة والجبرية نفاة التعليل من جواز عقاب المطيع وإثابة العاصي؛ فهذا خلاف النصوص الواردة والوعد الإلهي بالثواب للطائع، والعقاب للعاصي، وما وعد الله به لا يتخلف أبدًا.

## • فائدة متعلِّقة بهذه المسألة:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في كلام له: "المقصود هنا أن الله سبحانه

<sup>=</sup> بعض السيئات قد يُجبط بعض الحسنات على ما مضى وما يأتي.

<sup>(</sup>١) وهذا من لازم إحباط السيئة للحسنة مطلقًا، وهو قول جمهور المُعتزلة وغيرهم كما سبق.

<sup>(</sup>٢) "منهاج السنة" (٥/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٤٩١)، ومسلم (١٣١) من حديث ابن عباس، بلفظ مطوَّل؛ فراجعه. وانظر لهذا المبحث أيضاً: "تحفة الأحوذي" (٣٠/٣)، و"فيض القدير"(٤/ ٨٥)، و"زاد المعاد"(٣/ ٤٢٤- ٢٥٥)، و"الوابل الصيب" (ص٢٢)، و"مدارج السالكين"(١/ ٢٧٨).

مما يمحو به السيئات: الحسنات، وأن الحسنات تتفاضل بحسب ما في قلب صاحبها من الإيهان والتقوى"(١). قال: "فالمحو والتكفير يقع بها يتقبل من الأعمال، وأكثر الناس يقصرون في الحسنات حتى في نفس صلاتهم، فالسعيد منهم من يُكْتب له نصفها، وهم يفعلون السيئات كثيرًا، فلهذا يُكَفَّر بها يُقبل من الصلوات الخمس شيءٌ، وبها يُقبل من الجمعة شيءٌ، وبها يُقبل من صيام رمضان شيءٌ آخر، وكذلك سائر الأعمال، وليس كلّ حسنةٍ تمحو كلّ سيئة، بل المحو يكون للصغائر تارة، ويكون للكبائر تارة، باعتبار الموازنة، والنوع الواحد من العمل قد يفعله الإنسان على وجه يكمل فيه إخلاصه وعبوديته لله فيغفر الله له به كبائر"("). ثم ذكرَ رحمه الله حديث البغى التي سقت الكلب العطشان فِغُفِرَ لها بسبب ذلك، وأحاديث أخرى ثم قال: "فهذه سقت الكلب بإيهانٍ خالص كان في قلبها فغُفِرَ لها، وإلا فليس كل ما بغي سقت كلبًا يُغْفَرُ لها، وكذلك هذا الذي نَحَّى غصنُ الشوك عن الطريق؛ فَعَلَهُ إِذْ ذَاكَ بإيهانِ خالصٍ، وإخلاص قائم بقلبه، فغُفِرَ له بذلك، فإن الأعمال تتفاضل بتفاضل ما في القلوب من الإيمان والإخلاص، وإن الرجلين ليكون مقامهما في الصف واحدًا وبين صلاتيهم كما بين السماء والأرض، وليس كل مَن نَحَّى غصنَ شوك عن الطريق يُغْفَر له، قال الله تعالى: ﴿ لَن يَنَالَ ٱللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهَا وَلَيكِن يَنَالُهُ ٱلتَّقَوَىٰ مِنكُمٌ ﴾ [الحج:٣٧] فالناس يشتركون في الهدايا والضحايا، والله لا يناله الدم المهراق ولا اللحم المأكول والتصدق به، لكن يناله تقوى القلوب.."(٢).

# ا وخَالِقِ النَّاسِ بِخُلُقٍ حَسَنِ النَّاسِ بِخُلُقٍ حَسَنِ النَّاسِ

هذه الجملة معطوفة على ما سبقها، وهذا من باب ذكر الخاص بعد العام، اهتهامًا بشأنه؛ لأنه من أهم خصال التقوى.

• وقوله ﷺ: "خَالِق": أي: عامل.

<sup>(</sup>١) "منهاج السنة النبوية" (٦/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) السابق (٦/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) السابق (٦/ ٢٢١ \_ ٢٢٢).

## وفي 'أَالْخُلُق'' مباحث؛ منها:

#### ۱ – تعریفه:

الخُلُق: بضمتين هو مَلَكَة للنفس تصدر عنها الأفعال بسهولة من غير فِكْر وروية. أو هو هيئة راسخة في النفس تصدر عنها الأفعال بسهولة.

وخرج بقولنا "مَلَكَة للنفس أو هيئة راسخة في النفس": كلُّ عارض غير مستقر من الأحوال التي تنشأ عنها أفعال.

وخرج بقولنا "تصدر عن النفس": ما يصدر عن الجوارح من الأفعال على بعض النوائب والمصائب.

وخرج بقولنا "من غير فكر أو روية": ما هو بفكر أو روية وتأمل وتدبر، فهذا كله لا يسمى خلقًا، والخلق هو الأوصاف التي يعامل بها الإنسان غيره وهي محمودة ومذمومة.

- فإذا أُضيف الحسن للخلق كان المقصود هو:

تلك الملكة النفسية التي تحمل صاحبها على فعل كل جميل.

- وقال الهيتمي في "شرح الشهائل": هو ملكه نفسانية ينشأ عنها جميل الأفعال وكهال الأحوال.
- وقال الشيخ محمد رشيد رضا: الخلق الحسن كلمة جامعة للإحسان إلى الناس وإلى كف الأذى عنهم (١)أهـ
- والخلق الحسن عنه تصدر الأفعال المحمودة عقلاً وشرعًا، والخلق السيئ عنه تصدر الأفعال المذمومة عقلاً وشرعًا.
  - وقد تنوعت عبارات السلف في تعريف حُسْن الخلق.

فقال الحسن: حسن الخلق الكرم والبذلة والاحتمال.

<sup>(</sup>١) "شرح الأربعين" (ص٤٦).

وقال الشعبي: حسن الخلق البذلة والعطية والبشر الحسن.

قال ابن رجب في "جامع العلوم والحكم": وكان الشعبي كذلك(١).

وقال ابن المبارك: هو بسط الوجه، وبذل المعروف، وكف الأذي(١).

وقال أحمد بن حنبل: حسن الخلق ألا تغضب ولا تحتدُّ.

وقال أيضًا: حسن الخلق أن تحتمل ما يكون من الناس(").

### ٢ – فضله ومنزلته:

قدّمنا أن هذه الجملة من قبيل عطف الخاص على العام تنويمًا بشأنه.

ولأن كثيرًا من الناس من يظن أن التقوى هي القيام بحق الله تعالى دون حقوق عباده، فأخبر النبي على معاذًا بأن حسن الخلق من أهم ما يعتني به الإسلام، لا سيها لمن كان متصديًا للناس تعليهًا وتأديبًا وقضاءً كشأن معاذ وشأن كل عالم وداعية، وتقوى الله سبيل محبة الله للعبد وحسن الخلق سبيل محبة الخلق للعبد.

وكثيرًا ما يغلب على من يقوم بحق الله ويعتني به أن يهمل حق الناس بالكلية أو يقصر في حقوقهم، والجمع بين ذلك عُزيز جدًا، لا يقوى عليه إلا الكُمَّل من الأنبياء والصديقين.

قال الحارث المحاسبي: "ثلاثة أشياء عزيزة أو معدومة: حسنُ الوجه مع الصّيانة، وحسن الخلق مع الديانة، وحسن الإخاء مع الأمانة"(1).

ومما يدلُّ على أن حسن الخلق من التقوى المأمور بها: قوله تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَّتُ وَٱلأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّفِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٣،١٣٤].

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (١/ ٤٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه المروزي في "تعظيم قدر الصلاة" (٨٧٥).

<sup>(</sup>T) "جامع العلوم" (1/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٤) "جامع العلوم والحكم"(١/ ١٨١).

وقد وردت في فضل حسن الخلق أحاديث؛ منها:

١ – حديث أبي هريرة عن النبي عليه أنه قال: "أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا"(١).

٢ - وفي حديث أسامة بن شريك قال: قالوا: يا رسول الله! ما أفضل ما أعطى المرء المسلم؟ قال: "الخلق الحسن" (١٠٠٠).

٣ – وقد أخبر النبي على بأن الإنسان إذا قام بحق عباد الله فأحسن إليهم وحسن خلقه معهم وصبر على الأذى في سبيل دعوتهم فإنه ينال مرتبة الصائم القائم المعتني بحق الله أعظم العناية.

أخرج الإمام أحمد وأبو داود عن عائشة زوج النبي على أنه قال: "إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجات الصائم القائم".

٤ - وأخرج ابن حبان بسند صحيح من حديث عبد الله بن عمرو عن النبي قال: "ألا أخبركم بأحبّكم إلى الله وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة؟ قالوا: بلى. قال: أحسنكم خلقًا"(¹).

٥ - وعند أبي داود عن أبي أمامة، عن النبي على قال: "أنا زعيم ببيت في أعلى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٧٢، ٢٥٠)، وأبو داود (٤٦٨٢)، والترمذي (١١٦٢)، وابن حبان (٤٧٩) (١٧٦)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (١٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/٨/٤) والنسائي في الكبرى كما في "التحفة" (٢/١١)، وابن ماجه (٣٤٣٦) بإسناد صحيح، انظر صحيح سنن ابن ماجه (٢٧٧٢)، غاية المرام (٢٩٤)، الصحيحة (٤٣٣)، وانظر صحيح الجامع الصغير (١٩٣٢).

<sup>(</sup>٣) أهمد (٦/ ٢٩٤)، وأبو داود (٤٧٩٨)، وصححه ابن حِبان (٤٨٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٦٦٩٦) (٦٩٩٥)، وابن حبان (٤٨٥) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص. وهو عند البخاري (٨٦٨٥)، ومسلم (٢٣٢١)، وابن حبان (٥٥٥) بلفظ: "إن خياركم أحاسنكم أخلاقًا"، لم يذكر فيه المجلس يوم القيامة. وأخرجه أحمد (١٧٢٧٨) (١٧٢٧٨)، وابن حبان (٥٥٥١) من حديث أبي ثعلبة الخشني ﴿ وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (١٥٣٥). وأخرجه الترمذي (٢٠١٨) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنها. وله شاهد من حديث أبي هريرة ﴿ أَيْضًا: أخرجه ابن حبان (٩١)، وهو عند الترمذي (١٣١٦) بلفظ: "أحاسنكم قضاءً".

الجنة لمن حسن خُلُقه" (١).

هذا عن فضله في الآخرة، وأما عن فائدته وثمرته في الدنيا فمعلومة مشهودة، فبه تدوم المحبة، وتكمل المودة، وتتم الألفة بين الأهل والإخوان والأحبة والجيران، بل الأمر أكثر من ذلك؛ حيث إنه يغرس أشجار المودة بين الأعداء.

قال تعالى: ﴿ أَدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ، عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ، وَإِنَّ حَمِيمٌ ﴾ [نصلت: ٣٤].

وقد ورد أنه عندما نزل قوله تعالى: ﴿ خُدِ ٱلْعَفْوَوَأَمْرَ بِٱلْعُرْفِ ﴾ [الأعراف:١٩٩] قال جبريل للنبي ﷺ في تفسير ذلك: "تعفو عمن ظلمك، وتصل من قطعك، وتعطي من حرمك"(٢).

ورُوِيَ هذا بطرق لا تخلو من مقال عن عقبة بن عامر، وعليّ بن أبي طالب (٣). ولما مدح الله نبيه عليه قال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

فكان إذا صافح رجلاً لم ينزع يده من يده حتى يكون الرجل هو الذي ينزع، ولا يصرف وجهه عن وجهه حتى يكون الرجل هو الذي يصرف، ولم يكن يواجه

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو ذاود (٤٨٠٠) بإسنادٍ حسن، وحسنه الألباني في "صحيح الجامع" (١٤٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في "مكارم الأخلاق" (٢٥) بإسنادٍ مرسل.

<sup>(</sup>٣) حديث عقبة بن عامر عند أحمد (١٥٨/٤)، وابن أبي الدنيا في "المكارم" (١٠٠٠)، والروياني (١٥٧)، والحاكم (١٧٨/٤)، والبيهقي في "الشعب" (١٥٩٧)، والطبراني في "الكبر" (١٧/ ٢٦٩-٢٧). وحديث عليّ بن أبي طالب عند الطبراني في "الأوسط" (١٥٥٥)، والبيهقي في "الكبرى" (١٠/ ٢٣٥) و"الشعب" (١٠٨). وله شاهد عن أبي هريرة عند ابن أبي الدنيا في "المكارم" (١١- ٣٢)، والطبراني في "الأوسط" (١٠٩) (١٠٥٥)، والحاكم (٢/ ٣٦٥)، والبيهقي في "المكارم" (١٠/ ٢٣٥) و"الشعب" (١٨٠٨). وشاهد ثانٍ عن عبادة بن الصامت عند البزار (٢٧٢٧). وشاهد ثالث عن أنس عند البيهقي في "الشعب" (١٧٩٧). وشاهد رابع عن عائشة في "الشعب" أيضًا (١٨٠٨). وشاهد خامس عن معاذ بن أنس عند القضاعي (١٢٨٩). وشاهد سادس عن عبد الله بن أبي حسين عند معمر في "الجامع" (١٧٢/١)، وابن أبي الدنيا في "المكارم" (٢٢)، والبيهقي في "الشعب" (١٢٧١)، وابن أبي الدنيا في "المكارم" (٢٢)، والبيهقي في "الشعب" (١٢٨٠).

وفي جميعها مقالٌ، لكن لا مانع من الاعتبار بها في مثل هذا، خاصةً أن المعنى ثابتٌ في الشريعة.

أحدًا بها يكره، وكان كثيرًا ما يُعَرِّضُ بالأمور من العقاب ونحوه (١).

وبالجملة فلقد كان خلقه القرآن يأتمر بأوامره وينزجر بزواجره ويرضى لرضاه . ويسخط لسخطه ﷺ.

# ٣- وهل الخلق الحسن وهبيٌّ جبلِّي أم يحصل بالكسب؟

الجواب: بعضه جبلي وبعضه يحصل بالكسب، قال النبي على الشبح عبد قيس: "إن فيك لخلقين يحبها الله: الحلم والأناة"، قال: يا رسول الله أخلقين تخلقت بها أم جبلني الله عليها؟ قال: "بل جبلك الله عليها"، قال: الحمد لله الذي جبلني على ما يحب (").

فالخلق يكون وهبيًا ويكون بالكسب بمعنى أن الإنسان يمرّن نفسه على الخلق الحسن حتى يكون ذا خلق حسن (٢)، ولو لم يكن ذلك ممكنًا لم يكن لأمره على به معنى.

# • وقوله ﷺ: " وخَالِق النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ " :

هذا أمر عام يشمل جميع الناس.

فجعل المسلم مكلفًا بتحسين خلقه مع الفساق والمبتدعة بل ومع الكفار والظلمة. بَيْدَ أن هذا الأمر العام مخصوصٌ بمن يستحقه، وبهذا يخرج المبتدع والفاجر والفاسق والكافر.

وسان ذلك:

أنَّ الله سبحانه قد فرَّق في الأحكام والأوامر المتعلِّقة بالكافر والمنافق من حالي الله حال، فجعل لهم أحكامًا في حال الحرب والجهاد غير التي لهم في حال السِّلم ودعوتهم إلى الإسلام.

فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلنَّبِيُّ جَنهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنفِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْمٍ ﴾ [النونة:٧٧]

<sup>(</sup>١) راجع: "كتاب: أخلاق النبي 選" لأبي الشيخ الأصبهاني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الإيبان، باب الأمر بالإيبان بالله تعالى ورسوله ﷺ وشرائع الدين (١٧).

<sup>(</sup>٣) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص١٩٧).

عيى (الرَّحِيُّ الْمُغِنَّدِيُّ السِّكِيْرُ الْمِغْرُدُ الْمِغْرُوفِ مِنْ (الْمِزُوفِ مِنْ الْمِنْرُ)

و[التحريم: ٩]، ووصف الله المؤمنين فقال: ﴿ أَشِدَّآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيَّنَهُم ﴾ [الفتح: ٢٩].

وأمر سبحانه بالغلظة حال إقامة الحدود، وإنكار المنكر؛ تأديبًا للمسلم والذمي، وردعًا للظالم، وذلك من غير تعدِّ.

قال تعالى في إقامة الحدود: ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُم بِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ ﴾ [النور: ٢].

ومع هذا فقد قال سبحانه: ﴿ وَلَا تَجُدِلُوٓا أَهْلَ ٱلۡكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [العنكبوت: ٦] وذلك حال عرض الإسلام ومناقشة أهل الشبهات، وطلبًا لتأليف القلوب، "وما كان الرفق في شيء إلا زانه وما كان العنف في شيء إلا شانه "عدد".

قال ابن رجب: "قال بعض أهل العلم: حسن الخلق كظم الغيظ لله، وإظهار الطلاقة والبشاشة إلا للمبتدع والفاجر، والعفو عن الزالين إلا تأديبًا أو إقامة حدّ، وكف الأذى عن كل مسلم أو معاهد إلا تغيير منكرٍ أو أخذًا بمظلمة لظلوم من غير تعدّ "(٢).

# لطائف وملح وآداب وفوائد تربوية ودعوية

﴿ فِي قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا اَللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران:١٠٢]. وقوله ﷺ: "اتق الله حيثها كنت":

دعوة لأهل الإسلام عامة وللدعاة خاصة أن يتجنبوا أسباب سخط الله تعالى ومن ذلك ما يلي:

ان يتقوا التعصب المذموم لفرقة أو طائفة من دون أهل الإسلام والإيهان المتبعين لسلف الأمة الكرام، وليعرفوا الحق حتى يعرفوا رجاله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٢٥٨)، ومسلم (٢٥٩٤).

 <sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" (١/ ٥٥٨).

٢ - أن يتقوا أن يكون معقد الولاء والبراء والحب والبغض أمرًا لم يشرعه الله
 على لسان رسوله، من انتهاء لراية أو شيخ أو نحو ذلك.

٣ - أن يتقوا الله في نصرة هذا الدين فلا يتباغضوا ويتدابروا بسبب القضايا الفروعية التي لم تحسم على مدار القرون السوالف، فليتقوا الله وليصلحوا ذات بينهم، وليشتغلوا بالوقوف صفًا مشتركًا موحدًا ضد الكفر وأهله والعلمانية وأذنابها.

٤ -- أن يتقوا أن يقولوا ما لا يفعلون، ويفعلوا ما لا يؤمرون، وأن يجتنبوا محالفة الظاهر للباطن.

٥ - أن يتقوا التشدُّق بعبارات منمَّقة والقلوب غير سليمة، والصدور غير حليمة، والألسنة متخوضة في الباطل، والنفوس تعبث بها الأهواء، والأحكام تطلق على الخلق جزافًا من غير تثبت.

٦ - أن يتقوا الله في إخوانهم الدعاة، فليسدوا خللهم وخطأهم، ويجبروا كسرهم، ولا يفرحوا بزلاتهم، ولا يضخموا سلبياتهم، لا سيها ما كان منشؤه الضعف البشري دون تَبن لبدعةٍ أو أصل يخالف أصول أهل السنة.

٧- أن يتقوا الله أن يكون البديل عن النهي عن التعصب المذموم هو الفوضوية والتسيَّب فيها يقومون به من أعمال، وليكن البديل هو الاجتماع على أصول أهل السنة والجماعة: أصول السلف الصالح، والتعاون في إقامة أعمال مشتركة بشكل جماعي.

رَأْيُ الْجُمَاعَةِ لَا تَشْقَى البِلادُ بهِ رُغْمَ الْخِلافِ وَرَأْيُ الْفَرْدِ يُشْقِيهَا

٨- أن يتقوا الله في الدعوة إلى الله، فلا يخلطوا بين القوة والعنف، والرفق والضعف، والنصيحة والتشهير، والغيرة على المحارم والتهور غير المنضبط، وقمع الفتنة والجبن والخوف، والمداراة والمداهنة، وليسموا الأشياء بأسمائها؛ فإن الكلمة أمانة.

# ﴿ وقوله ﷺ: "وأَتْبِعِ السيئةَ الحسنةَ تَمْحُهَا":

١ - فإن أسأتَ أيها الأخ الكريم إلى أحد إخوانك فبادر بالحسنة وهي

اعتذارك، ولا تأخذك العزة بالإثم.

٢ - إذا أسأت، بأن أدخلت نفسك فيها لا يعنيك من الشئون المتعلقة بالدعوة أو العلم، أو أسأت في نقل فتوى أو تقرير حكم بَانَ لك خطؤه، فلتبادر بالحسنة وهي تصحيح النقل أو تصحيح الفتوى، ولا تستحي من ذلك.

٣ - إذا أسأت بأن سَكَتَ عن الحق في موضع يحتاجك فيه فانصره في موضع آخر، ولا تستمرئ السكوت عن الحق، فإن الساكت عن الحق شيطان أخرس.

إذا أسأت في دعوة بعض الأفراد إلى الله فلتبادر بالحسنة، وهي استفادتك من أخطائك واجتنابها في المستقبل ولا تتغاض عن ذلك أو تبرره.

قوله ﷺ: "وخَالِقِ الناسَ بخُلُقِ حَسَنٍ":
 وقوله ﷺ: "إنها بعثت لأتم مكارم الأخلاق"(١):

يُقيم منهجًا للأخلاق في حسَّ الداعية المسلم، هذا المنهج مكوَّن من أمور يجب أن يتركها الداعية تخلقًا بأحسن الأخلاق، وأمور يجب أن يأتيها تخلقًا بأحسن الأخلاق أيضًا.

#### وهذا تفصيلها:

• أولاً: أمور يجب اتَّقاؤها في التعامل مع الناس عامة والمدعوين خاصة:

### ١- التخلِّي عن الحكمة حال النصح:

أ - من الحكمة أن تعلم أن الناس فُطِروا على كراهة الملام، وكذا من تدعوه إلى الله يكره أن يلام أو أن يلوم هو نفسه، ويكره أن يقوم مقام المخطئ أو يقف موقف المدافع عن نفسه، لا سيا إذا حصل هذا اللوم أمام غيره، وقد تغلبه نفسُه فيأبى الرجوع إلى الحق.

#### قال الشافعي:

تَعَمَّدْنِي بنصحكَ في انْفِرَادِي وَجَنَّبنِي النصيحةَ في الجهاعة فإنَّ التَّوْبيخ لا أَرْضى اسْتِهَاعَهُ فإنَّ التَّوْبيخ لا أَرْضى اسْتِهَاعَهُ

<sup>(</sup>١) صححه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٣٤٩)، وسلسلة الأحاديث الصحيحة رقم٥٤.

فإِنْ خَالْفُتَنِي وعصيتَ أَمْرِي فلا تَجْزَع إذا لم تُعْطَ طَاعَهْ بب – وعليك أيها الداعية أن تعلم أن من تدعوه ليس دائم صاحب منطق واتباع للحق، بل قد تكون نفسه ممتلئة هوى أحيانًا وكبرياء أحيانًا أخرى، وقد يمنعه كبرياؤه أن يُظْهِرَ امتثاله للأمر فورًا وحالاً حفاظًا على كبريائه، فعليكَ إذا نصحت أن تتغافل شيئًا ما لتترك له فرصةً للانسحابِ من موقفه أو عمله القديم فإنَّ ذلك سيكون عونًا له على الخير.

وإذا كنت تظن أنه ليس صاحب منطق وعقل راجح فعليك أن تكون متأكدًا من أنه صاحب أحاسيس ومشاعر، وأنه قد يتأثر بالنظرة فضلاً عن الكلمة، فالنقد المباشر وتوجيه الأوامر قد يسبب آثارًا سلبية ونتائج غير مأمونة، فلا تلجأ إلى هذا حتى تتأكد من قبول صاحبك لهذا الأسلوب منك، وأسلوب الحض والحث على الخير يؤثر غالبًا أكثر من أسلوب الأمر المباشر، وأسلوب التعريض يؤثر غالبًا أكثر من أسلوب المواجهة.

وتأمل قوله ﷺ إذا بلغه عن رجل بعينه شيء فكان يقول: "ما بال أقوام يقولون أو يفعلون كذا وكذا"(١)، فكن ذكيًا وانقد الأفعال دون الرجال.

جـ - ومن الحكمة في النصح أن تعلم أن الشرع جعل لك سعةً في اختيار الأسلوب الذي يجعل الخطاب أَدْعَى لقبول المدعو، وحتى توجه خطابًا إلى غيرك يحمله على ترك القبيح وفعل الجميل فإن عليك أن تعرف أحواله وصفاته، حتى تواجه كل حالةٍ بها يصلحها وتعطى كل إنسانٍ ما ينفعه.

د - ومن الحكمة في النصيحة لصاحبك ألا تدعوه لأجل نفع شخصي أو حزبي وإنها تدعوه لمبدأ سام، وليس لك من هذا سوى إيصال الخير إليه وليس لذلك من سبب سوى محبتك له وشفقتك عليه، ولتتمثّل قول النبي على له لمعاذ رضي الله عنه قبل أمره له: "يا معاذ والله إني لأحبك فلا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك"(").

<sup>(</sup>١) إنظر علي سبيل المثال: "صحيح البخاري" (٤٥٦، ٧٥٠، ٢٧٣٥)، ومسلم (١٤٠١، ١٥٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه أَبو داوّد (١٥٢٢)، والنسائي (١٣٠٣) بإسنادٍ صحيح.

فدافع الحب الممزوج بالخوف هو ما يدفعك إلى نصيحة صاحبك، قال تعالى على لسان أنبيائه ورسله كافة قولهم: ﴿ إِنّي **أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف:٥٩].** 

وهذا مؤمن آل يس يقول ما يقول من النصيحة لقومه فيقتلونه جزاء على نصحه فيقول بعد موته: ﴿ يَللَّتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ آيس:٢٦] شفقة منه عليهم بعد موته.

فَمَثُلُ الناس مثل الفراش يقتحم في النار، وأنت أيها الداعية آخذ بحجزهم تدفعهم بالراح منك والصدر حتى لا يقعوا في النار.

هـ - وإذا أردتَ أن تأمرَ بأمرِ فاذكر فضلَه قبل أن تأمر به، فإن النفس تتشوق للمحبوب، واقْتَدِ برسول الله ﷺ حين قال تشويقًا للجهاد والقتال: "من يأخذ هذا السيف بحقّه؟"(١)، وقال: "لأعطين الراية غدًا رجلاً يحبه الله ورسوله"(١).

### ٢ - إهمال الإنصاف:

فعليك دائيًا أيها الداعية المربّي بالإنصاف، وأن تعرف الفضل لأهله، وتأمَّل كيف عالج النبي ﷺ موقف الأنصار في أعقاب حنين:

فَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ أَنَّ نَاسًا مِنْ الْأَنْصَارِ قَالُوا لِرَسُولِ الله عَلَيْ حِينَ أَفَاءَ الله عَلَى رَجَالًا مِنْ قُرَيْشِ الْمِائَةَ مِنْ الْإِبِلِ، وَسُولِهِ عَلَيْ مِنْ أَمُوالِ هَوَازِنَ مَا أَفَاءَ فَطَفِقَ يُعْطِي رِجَالًا مِنْ قُرَيْشِ الْمِائَةَ مِنْ الْإِبِلِ، فَقَالُوا: يَغْفِرُ الله لِرَسُولِ الله عَلَيْ يُعْطِي قُرَيْشًا وَيَدَعُنَا وَسُيُوفُنَا تَقْطُرُ مِنْ دِمَائِهِمْ، قَالَ أَنْسُ: فَحُدِّتَ رَسُولُ الله عَلَيْ بِمَقَالَتِهِمْ فَأَرْسَلَ إِلَى الْأَنْصَارِ فَجَمَعَهُمْ فِي قُبَّةٍ مِنْ أَدَمٍ، وَلَمْ وَلَمُ الله عَلَيْ فَقَالَ: "مَا كَانَ وَلَمْ مَعُهُمْ أَحَدًا غَيْرَهُمْ، فَلَمَا اجْتَمَعُوا جَاءَهُمْ رَسُولُ الله عَلَيْ فَقَالَ: "مَا كَانَ حَدِيثٌ بَلَغَنِي عَنْكُمْ؟" قَالَ لَهُ فُقَهَاؤُهُمْ: أَمَّا ذَوُو آرَائِنَا يَا رَسُولُ الله عَلَيْ يُعْطِي قُرَيْشًا وَيَرْجُعُوا الله عَلَيْ يُعْطِي وَرَعَالًا مَنْ الله عَلَيْ يُعْطِي وَكُولُوا وَيَرْجِعُوا إِلَى وَعَلِي الله عَلَيْ يُعْطِي وَيَرْجُعُوا إِلَى اللهُ عَلَيْ يَعْطِي وَيَرْبُكُ الْأَنْصَارَ وَسُيُوفُنَا تَوْضُونَ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالْأَمُوالِ وَتَرْجِعُوا إِلَى رِحَالِكُمْ خَدِيثٌ عَهْدُهُمْ بِكُفُورٍ، أَمَا تَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالْأَمْوَالِ وَتَرْجِعُوا إِلَى رِحَالِكُمْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲٤۷٠).

<sup>(</sup>٢) أحرحه البخاري (٢٩٧٥)، ومسلم (٢٤٠٧).

بِرَسُولِ الله ﷺ ؟ فَوَاللهِ مَا تَنْقَلِبُونَ بِهِ خَيْرٌ مِمَّا يَنْقَلِبُونَ بِهِ" قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله قَدْ رَضِينَا، فَقَالَ لَمُمْ: "إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً شَدِيدَةً فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْا الله وَرَسُولَهُ عَلَى الحُوْض". قَالَ أَنسٌ: فَلَمْ نَصْبِرْ(').

وقد قيل:

ولست بمستبقٍ أخًا لا تَلُمَّه على شعثٍ أي الرجال المهذب وقيل:

والمرء يعجب من صغيرة غيره أي امرئ إلا وفيه مقال لسنا نرى من ليس فيه غميزة أي الرجال القائل الفعال

وكان رجل جُلِدَ في الخمر مرارًا فجيء به ذات يوم فقال رجلٌ من القوم: اللهم الْعَنْهُ، ما أكثر ما يُؤْتَى به؟ فقال ﷺ: "لا تلعنوه، فوالله ما علمتُ إنَّه يحبُّ الله ورسولَه"(°).

فلا يزال فيه من الصفات التي يُحَبُّ لها، ولا يُبْغَضُ بالكلية، هذا في حق عامة المسلمين، وهو في حق علمائهم وأصحاب الفضل أجدر وأولى.

قال سعيد بن المسيب رحمه الله: ليس من شريف ولا عالم ولا ذي فضل إلا فيه عيب، ولكن من الناس من لا ينبغي أن تُذْكَر عيوبه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣١٤٧)، ومسلم (١٠٥٩).

<sup>(</sup>٢) يعني: بطانتي وخاصَّتي.

<sup>(</sup>٣) يقصد صلى الله عليه وسلم أنهم وفوا بها تعهدوا به في بيعة العقبة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٧٩٩)، ومسلم (٢٥١٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦٧٨٠).

وقال الذهبي: ثم إن الكبير من أئمة العلم إذا كَثُرَ صوابه وعُلِم تحرِّيه للحق، واتسع علمه، وظهر ذكاؤه وعُرف صلاحه وورعه واتباعه، يُغفَر له زلَلُه، ولا نضلله ونطرحه، وننسى محاسنه، نعم ولا نقتدي به في بدعته وخطئه ونرجو له التوبة من ذلك(١).

وينبغي أن يعلم الداعية أننا في زمن كثُرَ دخنه وقل صفاؤه، وتَطَلُّب الكهال مستحيل أو يكاد، والمطلوب تكثير الحسنات وتقليل السيئات قدر الإمكان.

ثم إذا أخطأ من تدعوه فأقرَّ بذلك الخطأ، سواء كان هذا الخطأ في حقك أو حق غيرك أو حق الله تعالى، فلا مجال بعد ذلك لذِكْرِ الأخطاء والأفضل نسيانها وعدم تذكيره بها.

فلنتذكر قوله ﷺ: "ومن ستر مسلمًا ستره الله في الدنيا والآخرة"".

وتأمَّلْ قولَ أبي الدرداء ﷺ: "لا تكلِّفوا الناسَ ما لم يُكلَّفوا، ولا تُحَاسبوا الناس دونَ ربِّم، ابن آدم، عليك نفسك فإنَّه مَن تتبَّع ما يرى في الناس يَطُل حزنُه ولا يَشْفِ غيظه"(").

ولا تترك الستر عليه إلا إذا تعدى الضرّر وأصرّ على الخطأ رغم الستر والنصح.

### ٣ – معاملة الناس باستعلاء:

عليك أيها الداعية المربي أن تَعُدَّ نفسَكَ كواحدٍ من الناس، فلا ترى لنفسك فضلاً، ولا ترى لنفسك فضلاً، ولا ترى لك عليهم حقًا، مهما بلغ شأنك في هذه الحياة، وعامِلِ الناس بها تحب أن يعاملوك به، فلا تتميز عنهم بشيء، ولا تقبل أن يميزوك هم بشيء، فإن هذا من كهال الخُلق الحسن.

وكثيرٌ من الدعاة والمتكلمين والمتصدِّرين إذا أدمنوا الجلوس في مقاعد التعليم وواصلوا الرقي في درج المنابر وأداموا الوقوف خلف مكبرات الصوت يرَوْنَ لأنفسهم ما لم يكن يراه أبو بكر وعمر لنفسه، بل ما لم يكن يراه الذي قال

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٥/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٤٤٢)، ومسلم (٢٥٨٠).

<sup>(</sup>٣) "حلية الأولياء" لأبي نعيم (١/١١).

عن نفسه ﷺ: "لا تُطْرُوني كما أَطْرَت النصارى ابن مريم، فإنها أنا عبد، فقولوا عبدُ الله ورسولُه"(۱).

فلا تأخذ بعلمك جاهًا ولا بدعوتك أمراً ليس لك، ولا تشتر بها آتاك الله من الهدى عَرَضًا من عرض الدنيا الزائل.

قال هارون بن عبد الله الحمال: "جاءني أحمد بن حنبل بالليل فدقَّ عليَّ الباب فقلتُ: مَنْ هذا؟ فقال: أنا أحمد، فبادرت إليه فمسَّاني ومسَّيْتُه.

فقلت: حاجةُ أبي عبد الله (أي: ما حاجتك)؟

قال: شغلتَ اليوم قلبي.

فقال: جزت عليك اليوم وأنت قاعد تحدِّث الناس في الفيء (٢) والناسُ في الشمس بأيديهم الأقلام والدفاتر، لا تفعل مرة أخرى، إذا قعدتَ فاقعد مع الناس".

فتأمَّل كيف عاونه أحمد بن حنبل على ذلك بقوله: شغلت اليوم قلبي، ولم يقل له: أسأت إلى الناس، وكيف عَلَّمَهُ ألا يتميز عليهم في المجلس وأن يكون كأحدهم.

ولأجل هذا الخلق الكريم وغيره سُمِّيَ الإمام أحمد إمامًا للعامة.

وتأمَّلُ ما جرى من حاطب بن أبي بلتعة حين أرسل خطابًا إلى أهل مكة فلما جيء به إلى النبي ﷺ قال عمر دعني يا رسول الله فلأضرب عنق هذا المنافق، فأعرض النبي ﷺ عن هذا الكلام وهذا الأسلوب، وقال لحاطب: "ما حملك على ما صنعت؟" "

فتثبت من العمل أولاً، ثم بحث عن الدوافع ثانيًا، ثم نظر في الإيجابيات التي تقابل هذه السلبيات ثالثًا، ثم كان الحكم أُخيرًا منه ﷺ بقوله: "وما يدريك يا عمر! لعلّ الله قد اطلع إلى أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرتُ لكم".

فلا تتسرع في اللوم على الخطأ، لا سيها إذا كان لصاحبه وجهة نظر، ولا تعجل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٤٤٥)، ومسلم (١٦٩١).

<sup>(</sup>٢) يعنى: الظل.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٠٠٧)، ومسلم (٢٤٩٤).

ولا تُكْثر في اللوم، لا سيما إذا كان الخطأ مشتركًا بينك وبين صاحبك، كمن يلوم أخًا له: لماذا لا تأتينا وتزورنا؟ ونحو ذلك، وينسى أنه هو أيضًا لم يفعل، وكما أن له حقوقًا فإن عليه مثلها نحو إخوانه.

وربها جالس الداعية أناسًا لا يجبهم ولا يرتاح إليهم لتحقيق مصلحة أو دفع مفسدة، وربها اشتاق قلبه إلى من يحب فلا يجتمع بهم إلا كل سنةٍ مرة.

قال القائل:

وَمِنْ نَكَدِ الدنيا على الخُرِّ أَنْ يَرَى عدوًّا له ما مِن صداقته بدُّ

٤ – التهادي في الخطأ مع وضوحه:

أيها الداعي الحبيب:

إذا كنت مخطئًا فسلّم بخطئك ولا تتعصب، وهذا يحتاج منك إلى شجاعة ومجاهِدة فعوَّد النفس عليه، وكلما زاد علمك وفضلك وحسن خلقك زاد تحريِّك للصواب ورجوعك عن الخطأ سريعًا، فإذا أخطأت فلا تطل الذيل في الحديث بغية التبرير، فهذا مما يحطّ من قدرك ويفقد الناس الثقة فيك.

فكثير من العلماء من إذا استبان له خطؤه رجع في الحال عنه ويقدِّم فيقول: كل قول قلتُه خلاف ما صح عن رسول الله ﷺ فإنا راجع عنه في حياتي وبعد مماتي.

وأنت أيها الداعية الموفق عليك أن توطِّن نفسك على نفس المبدأ، وأن تصدر حديثك إلى من تدعوه أو تناقشه بقولك: قد أكون مخطئًا؛ فإن كنتُ مخطئًا فأرجو أن تصحِّحَ لى، ونحو ذلك.

وابتعد في حديثك عن عبارات العناد والتحدِّي كقولكَ: سأثبتُ لك، أو: إن كلامك خطأ من أساسه، ونحو ذلك مما يثير حفيظة مستمعك.

٥ - نسبة الفضل إلى نفسك أو توجُّهك، ونسبة الفشل لغيرك:

الناس يكرهون دائمًا من ينسب الفضل لنفسه، وإذا حَدَثَ فشلٌ أو خطأ ألقى

بالتَّبِعَةِ على الآخرين، وإذا حدث نجاحٌ نَسَبَهُ إلى نفسِه، فكل الناس يبغضون ذلك الإنسان ويكون منبوذًا(١٠).

وبعض الذين لم يتحققوا بالإخلاص يغضبون إذا حمل الناس أفكارهم ونسبوها لأنفسهم دون أولئك؛ لأنهم يريدون أن يقولوا للناس: إن الفضل لي، أما الداعية الذكبي المخلص فله شأنٌ آخر.

سعادة المخلصين من الدعاة والمفكرين أن يتقاسم الناس أفكارهم وعقائدهم وأن يحملوا دعوتهم ويؤمنوا بها إلى حدِّ أن ينسبوها إلى أنفسهم لا إلى أصحابها الأولين.

وهنا ينبغي للداعية الذكي أن يتجنَّبَ في حديثه استعال ضمير المتكلم؛ لأنه أول فساد النية وهو يعطي السامع انطباعًا منفرًا من هذا الذي يتعالم عليه ويُظْهر أفضلية عليه.

وينبغي أن تعلم أن المشاورات ذات قيمة عظيمة في تبنّي الرجال للقضايا، سواء أكانت علمية أو عملية، وتأمّل مشاورة النبي على أصحابه في أسارى بدر، وفي الخروج للمشركين في أحد، وفي مكان النزول في بدر، ونحو ذلك، وكيف تحمّل المسلمون القضية؛ لأنها صارت قضيتهم وهم الذين قطعوا فيها.

٦ - الخلط بين الفكرة وصاحبها، ورفع الصوت، والغضب خلال النقاش:

قد تستحق الفكرة المناقشة والنقد، ولا يستحق صاحبها ذلك، فلا تكن طعَّانًا ولا فاحشًا بذيئًا، فهذا لم يكن من وصف المؤمن.

وعليه فاعرف لذي الفضل فضله ولأخيك حقه ولو أخطأت سهامه كبد الصواب فيها سمعتَ منه أو نُقِلَ لك عنه.

إذا رُمْتَ أَن تحيا سليمًا مِنَ الأذى وحظَّكَ موفور وعرضك صَيِّنُ لسانكَ لا تذكُر به عورةَ امرئٍ فكلُّك عوراتٌ وللنَّاسِ أَلْسُنُ

<sup>(</sup>١) "فن التعامل مع الناس" د. عبد الله الخاطر (ص٣٦).

وأما رفع الصوت فوق الحاجة فإنه رعونة، وغالبًا ما يكون رفع الصوت في نقاش محاولة لتقوية حجة ضعيفة سترًا لعجز بدَتْ أماراته.

وكُنْ كالبحر في أعماقه دُرر.

ولا تكن كالبحر على شاطئه ضجيج الموج وضحالة الماء.

والصوت المعتدل ينفذ إلى الأعماق ويحفظ الوقار والهيبة.

وأما الغضب حال النقاش لأن المناقش لم يقتنع برأيك فهو رعونة أخرى، ما دامت القضية محل المناقشة من قبيل الرأي الاجتهادي المحتمل للخطأ.

فقد اختلفت وجهات نظر الصحابة في أمورٍ عديدة فها أنكر بعضهم على بعض وما غضب كل منهم من الآخر.

فمثلاً اختلفت وجهات نظر الفاروق عمر وابن مسعود في نحو مائة مسألة كما ذكر ذلك ابن القيم، فها حمل عُمر على ابن مسعود، بل كان وَالِيَهُ.

فلماذا الغضب والناس لم تجتمع، ولن تجتمع على المسائل الاجتهادية، ولم يحدث عبر التاريخ ذلك الإجماع إلا قليلاً!

ولقد رفض مالك رحمه الله أن يحمل المنصور الناس على موطئه؛ لأن الناس قد اختلفوا وتشعبت بهم الآراء والبلاد.

واعلم أنه ليس من الأدب أن تجيب من لا يسألك، أو تسأل من لا يجيبك، أو تحدِّث من لا يُنصت لك.

• ثانيًا: أمور ينبغي الأخذ بها ومراعاتها في التعامل مع الناس:

١ - إظهار الاهتمام بهم وحسن الاستماع لحديثهم والبشر عند لقائهم:

عليك أيها الداعية أن تُشعر من حولك من الناس أو من تقوم بدعوته إلى الله تعالى بأنه موضع اهتهامك، في أفكاره ومشاغله ومشاكله، فإذا تحدث عن ذلك أنصت إلى حديثه وأقبلت بوجهك عليه مظهرًا البِشْرَ والسرورَ بكلامه، وعليك أن تُحْسِنَ الإنصات له، فكها أنك متحدِّثٌ بارع فكن أيضًا مستمعًا بارعًا.

وكثيرٌ من الدعاة يخفقون في دعوتهم؛ لأنهم لا يتمكنون من إحداث أثر طيب في نفوس من يدعونهم لأول مرة؛ وذلك لأنهم لا يحسنون الاستماع ولا يصغون باهتمام.

ولقد عَلَّمَنَا النبيُّ عَلَيْ موقفًا من مواقف الدعوة الفردية مع أحد المشركين المعاندين وهو عتبة بن ربيعة، حين جاء يُحاور النبي على ويعرض عليه العروض، فيا كان منه على إلا أن أنصت له حتى فرغ من كلامه فقال: "أفرغت يا أبا الوليد؟"(")، (تأمل تكنيته له) قال: نعم، فقرأ عليه صدر سورة فُصِّلَتُ إلى أن بلغ قول الله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلُ أَنذَرْتُكُمْ صَعِقَةً مَثِلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ ﴾ [فصلت: ١٣] فقال عتبة: حسبك، وفي رواية قال: ناشدتك الله والرحم، ووضع يده على فم النبي على وانقلب إلى قومه بوجه غير الوجه الذي ذهب به، وقال لهم قولاً عظيمًا حتى إنه لكاد أن يُسلم، المهم لقد تغير موقفه مما سمع ورأى من النبي على حتى كان من كلامه: يا معشر قريش أطيعوني واجعلوها بي وخلُوا بين هذا الرجل وبين ما يقول فاعتزلوه، فوالله ليكون لقوله الذي سمعت نبأ عظيم، فإن نصبه العرب كُفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فملكه ملككم، وعزّه عزكم، وكنتم أسعد الناس به، قالوا: سحرك يا أبا الوليد، قال: هذا رأيي فاصنعوا ما بدا لكم.

وقال ابن المقفع: تَعَلَّم حُسْنَ الاستهاع كما تتعلم حسن الكلام، ومن حُسن الاستهاع إمهال المتكلم حتى ينقضي حديثه، وقلة التلفت إلى الجواب، والإقبال بالوجه والنظرات إلى المتكلِّم، والوعي لما يقول.

ومن صور الاهتمام بالناس والإخوان: السعي في قضاء حاجتهم والتودُّد إليهم بالهدية ونحوها كما قال ﷺ: "تهادوا تحابوا"(٢).

والناس يرتبطون بمن يُحْسن إليهم دومًا.

أَحْسِنْ إلى الناسِ تَسْتَعْبِد قلوبهم فطالما استعبدَ الإنسانَ إحسانُ

<sup>(</sup>١) انظر: "الاعتقاد" للبيهقي (ص٢٦٧)، و"تفسير ابن كثير" (٤/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في "الأدب المفرد" (٥٩٤)، والبيهقي في "الشعب" (٨٩٧٦)، وحسنه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٠٠٤).

والناس يرتبطون بمن يعرف اهتماماتهم ويعيش مشاكلهم لا بمن يكتفي معهم بمجرد اللقاء بالوعظ حينًا والأوامر حينًا آخر، ويُكْثر عليهم من قوله (افعلوا كذا.. وانتهوا عن كذا).

والناس يرتبطون بمن يعرفون البِشْر منه عند اللقاء والائتناس عند الزيارة والابتسامة على كلِّ حالٍ.

فإن الابتسامة تعمل عمل السحر في النفوس، وطلاقة الوجه تفتح مغاليق القلوب وتنفذ إلى الأعماق.

فلتبتسم وتكلُّفْ أن تبتسم فإن تبسُّمك في وجه أخيك صدقة.

ومن حُسن الأدب أن تشجع جليسك وأخاك على أن يتحدث عن نفسه فإن الناس يحبون من يستمع إلى حديثهم أكثر ممن يحدثهم هو عن نفسه.

والنبي على القدوة في ذلك، فقد كان إذا حدَّثَه أحدٌ التفت إليه بوجهه وحسِّه، وأصغى إليه تمام الإصعاء، ولا يقطع الحديث حتى يكون المتكلم هو الذي يقطع كلامه (۱).

وتَرَاهُ يُصغي للحديث بسمعهِ وبقلبهِ ولعلَّه أَدْرَى به وتأمَّلْ قولَ عطاء بن أبي رباح: "إنه ليحدثني الرجل بالحديث سمعته قبل أن تلده أمه فيحملني حسن الأدب على استهاعه والإنصات إليه"(٢).

وقد ورد نحو هذا القول عن الإمام سفيان الثوري أيضًا (٣).

ونحن نتعلم منه ﷺ ليس مجرد حسن الاستهاع إلى حديث الآخرين بل أيضًا إثارة المتحدِّث لكي يبسط الحديث كما كان يصنع النبي ﷺ مع أصحابه.

فهذا جابر بن عبد الله يسأله عن أحواله فيخبره بأنه تزوج فيقول له: "بكرًا أم

<sup>(</sup>١) "تفسير ابن كثير" (٤/ ٧٠)، و"حياة الصحابة" (٣/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: "تاريخ دمشق" لابن عساكر (٤٠١/٤٠)، و"تهذيب الكمال" للمزي (٢٠/ ٨٣)، و"السير" (٥/ ٨٦) و"الميزان" (٥/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في "التاريخ" (٥/ ٦٦).

ثيبًا؟"، فيقول جابر: بل ثيبًا فيقول له: "هلا بكرًا تلاعبها وتلاعبك"(١) فيجيب جابر عن سبب زواجه من الثيب بأن له إخوة صغارًا من أبيه يريد أن تقوم زوجته الثيب عليهم وعلى رعايتهم.

وهكذا يجب أن يكون الداعية فطنةً ورعايةً لمشاعر الآخرين، فالأحداث التي تمرّ بالإنسان من زواج أو طلاق أو ولادة أو وفاة هي أحداث مهمة جدًّا لديه، ويحسنُ بك أيها الداعية أن تُبدي اهتهامًا بها بتهنئةٍ أو بنصيحة أو عزاء أو نحو ذلك، مما يُقوِّى أواصر المحبة وروابط الألفة ويُشعر بالتعاطف والقرب.

#### ٢ - البعد عن الجدل:

الجدال منه ما هو مذموم قال عنه عمر بن الخطاب على: "يهدم الدين: زَلَّةُ العالم، وجدال المنافق بالكتاب، وحُكْم الأئمة المُضلِّين"(٢).

وقال ميمون بن مهران: "إياك والخصومة والجدال في الدين، لا ثُجَادلنَّ عالمًا ولا جاهلًا، أمَّا العالم يَخْزنُ عنكَ عِلْمه ولا يُبالي ما صنعت، وأمَّا الجاهلُ فإنَّه يُحَشِّن بصدْركَ ولا يُطيعك"(٣).

ومن الجدال ما هو محمود قال الله عنه: ﴿وَجَندِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]. وقال تعالى: ﴿وَلَا تَجُدِلُوۤا أَهْلَ ٱلۡكِتنبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [العنكبوت: ٤٦].

فإذا أُرِيدَ بالجدال الوصول إلى الحق دون مغالطة أو اتباع هوى أو تعصُّبِ فهو جدالٌ محمود.

وإذا كان المراد من الجدال إظهار التفوُّق وحُسْن المحاضرة، وقوة الحجة ونحوها أو كان على سبيل المغالطة أو المكابرة والعناد فهو محرم.

والجدال المحمود ينبغي أن يكون بالتي هي أحسن من الأساليب والوسائل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٩٧)، ومسلم (١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي (٢١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (٣٠٢).

والأحوال والكلمات والبراهين والأدلة الموصله إلى المطلوب.

فإذا لاحظتَ أن الحديث اتجه للجدال فلتنسحب منه بلطف، ولتعلم أن حير السُّبل لكسب النقاش أن تتجنَّب الجدال.

وإذا لاحظت أن محاورك سيجنح إلى الجدال فعاونه على أن يبتعد عنه فلا تحرجه أمام الآخرين، ولا تهدده بأنكَ ستبيِّن له خطأه، أو توضح له أنك أعلم منه.

وعليك أن تستخرج من نفسه الحق بسهولة متذرعًا في ذلك بالرفق واللين في الكلام، ودعه يتبنى الفكرة ويدير الحديث، وصَدِّرْ كلامَكَ بطلب النصيحة منه في هذه القضية إذا كنت مخطئًا، واثْنِ على ما في كلامه من الصواب والحق.

### ٣ - إظهار تقديرهم واحترامهم:

الإنسان بطبعه يحب من يحترمه ويقدره، والداعية الموفق يُنزل الناس منازلهم امتثالاً لقوله وفعله ﷺ.

فمن قوله: ما قاله ﷺ للأنصار حين دنا سعد بن معاذ من المسجد: "قوموا إلى سيدكم أو خيركم" (١).

ومثل ذلك ثناؤه على ما قدَّمَ الأنصار حين وجدوا عليه في أنفسهم حين أعطى غيرهم وتركهم (٢٠).

ومن فعله ﷺ: تقديره لكبار القوم من المؤلفة قلوبهم وإعطاؤه لهم عطايا عظيمة كما فعل بالأقرع بن حابس التميمي ﷺ.

والناس جميعًا يجبون أن يشعروا باحترام الآخرين لهم، وحين يتحقق هذا الشعور يكون بمثابة الدافع والمحرك للعمل والعطاء بلا حدود؛ وذلك لوجود الطمأنينة بأنه لا إهمال ولا احتقار ولا تغافل عن الأقدار والأدوار.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٤٣)، ومسلم (١٧٦٨).

<sup>(</sup>٢) وقد مضى الحديث قريبًا في ذِكْر موقف الأنصار عقب وقعة حُنَيْن.

ولكي يتحقق لديك القدر المطلوب من احترام الآخرين على اختلاف أعهارهم ومستوياتهم الاجتهاعية والثقافية والعلمية عليك أن تتأمل جوانب الإحسان والإيجابية في الآخرين فكلها أدركت الصفات الحسنة في الناس زاد احترامك لهم.

والاحترام ينشأ أيضًا من معرفتك بأن الأفكار تتباين والرغبات تتنوَّع بتنوُّع البيئات والثقافات والخبرات.

وإذا وضعت نفسك مكان الآخرين ونظرت إلى الأمور من زاويتهم كان ذلك أدعى لتقدير آرائهم.

والمقصود بالاحترام ليس الإطراء أو التملُّق أو المبالغة في المدح، وإنها المقصود هو التقدير الذي يجعلك مهذبًا أولاً ثم ما يكون في محلَّه من غير إفراطٍ أو تفريط.

وملامح ذلك ما يلي:

 ۱ – إبداء القول والثناء على ما عند الآخرين من أفكار أو أساليب أو ممارسات جيدة والاقتباس من ذلك الجيد.

٢ - إظهار التعاطف مع الرغبات والتطلعات عند الآخرين ما دامت رغبات مشروعة.

٣ – مناداة الآخرين (صغارًا أو كبارًا) بأحب الأسماء إليهم وقد كَنّى رسول
 الله كثيرًا من الكبار والصغار.

ومجرد مناداة الإخوان بعبارة (يا أخ فلان) خير من أن تناديه باسمه، وأن تناديه بكنيته التي يحبها خير من ذلك كله، وهكذا الألقاب المتعارف عليها.

٤ - ومن ذلك الاحترام: أن تحفظ أساءهم ولا تنساها، وإن نسيتها فلا تتحرج
 أن تسأل عنها بأسلوب التعارف المهذب، فإن السؤال بحد ذاته يدل على الاهتمام.

٥ - ومن التقدير المطلوب: ألا تُسَفَّهَ للآحرين رأيًا ولا تقطع لهم حديثًا.

التشجيع على استغلال الإمكانات وتفجير الطاقات والثناء على المحسن.
 والداعية الذكي يستبدل النقد اللاذع بالتشجيع النافع، ويزرع روح التفاؤل

والتيسير والتبشير بدلاً من أضدادها ويمتلك رغبة في رفع الروح المعنوية عند الآخرين والمعاونة في إنجاح الأعمال.

فتنمية الإيجابية عند المدعوين أمرٌ مطلوب والقدرة على تخفيف حِدَّة السلبيات في الأعمال ومعالجة ذلك من حِكم الداعية.

ولا يجوز أن يمنع الداعية إخوانه من المهارسة بحجة أنهم يخطئون أو لا يصلون إلى الكهال!

فلابد من استعمال عبارات مثل: "أتصور أنك ستحسن هذا العمل، جرّب وأعتقد أنك من الأكفاء لهذا الأمر"، فبذا تتفجر الطاقات وتتحفّز النفوس للنجاح. وإذا حصل المأمول وتحقّق المقصود فهنا دور الشكر والثناء.

ولا يجوز أن يُترك الثناء والشكر للمحسن بحجة الخوف من غرور قد يعتريه فـ"من لم يشكر الناس لم يشكر الله"(').

"ومن صُّنِعَ إليه معروفٌ فقال لصاحبهِ: جزاك الله خيرًا؛ فقد أَبْلَغَ في الثناء"(٢).

ففاعلُ الخير لابد أن يُشْكَرَ، وإنها الذي لا يجوز أن يُثْنَى على الإنسان بها ليس فيه، والمدح الذي يغلب على الظن أنه مدعاة للغرور.

فلا يُغْلَق بابُ الثناء والدعاء لمجرد الاحتمال، على أن الشكر ليس فقط باللسان، بل يكون بالتقدير والعرفان ونحو ذلك في المواقف المتعددة.

وقد كان النبي ﷺ يدعو للمزكِّي حين يدفع زكاته.

وقد كان يقول في الثناء على أصحابه: "أرحم أمتي بأمتي أبو بكر، وأشدهم في أمر الله عمر، وأصدقهم حياءً عثمان، وأقرؤهم لكتاب الله أيّ بن كعب، وأفرضهم زيد بن ثابت، وأعلمهم بالحلال والحرام معاذ بن جبل، ولكل أمة أمين وأمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح".

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٨١١)، والترمذي (١٩٥٤)، وأحمد (٧٤٥٢)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٥٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٠٣٥)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٦٣٦٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٣٧٩٠) بطوله، وروى بعضه البخاريّ (٤٤٧٤)، ومسلم (٢٤١٩).

وقال مادحًا الأنصار: "لولا الهجرة لكنت امرءًا منّ الأنصار، اللهم ارحم الأنصار". وقال لأشجع عبد القيس: "إن فيك خصلتين يحبهما الله ورسوله: الحلم والأناة".". ٥ - تصحيح الأخطاء والتغلُّب على السلبيات بأسلوب رقيق:

الداعية الموفق هو من تسري دماء التوجيه في داخله ولكن من غير تكلُّف ولا تعشف، ويمتلك قدرةً على تخفيفِ التَّوتُّر وتصحيح الأخطاء وتقويم العيوب بصورة طبيعية لا تسبب حرجًا لأحد أو جرحًا للمشاعر؛ لأن هذه المعالجة تتم في جوِّ من التفاؤل والأمل والتشجيع على تخطي العقبات، فتراه حينًا يُعرِّض بالخطأ تعريضًا، ويعالجه من طرف حفي حينًا، ويطلب الخلوات في النصائح حينًا، ويكتب الكلمات الرقيقة المعبرة أحيانًا، ويهدي الكتيب النافع، والشريط الهادف، ويواجه الخطأ تلميحًا، وكل ذلك ينظر فيه إلى المصلحة، مصلحة الدعوة والمدعو، ويتأمل في أفضل الطرق التي بها يحفظ ماء الوجه.

ومن الأمثلة في هذا: إذا وجدت شخصًا لا يُحسِنُ عملاً من أمور الدعوة مثلاً، لا تقل له: لا تصلح لهذا العمل أو أنك ستفشل فيه، وتُشعره بالعجز عن القيام به، وإنها تبحث عن العمل الذي يناسبه ويُحسنه وتطلب منه أن يهارسه بقولك: نحن نحتاجك هنا أكثر ولا يوجد من يسدّ مكانك،

وإذا أردت أن تُنبَّه على خطأ في حديثٍ ما فلتبدأ بذكر إيجابيات الحديث ومواضع الفائدة فيه، ومواضع الاتفاق ثم تُنتَّي بعد ذلك بها ترى أن فيه خللاً، فذلك أَدْعَى لتقارُبِ القلوب وإبعاد شبهة التحامل وتسهيل الاقتناع بها ترى من رأى... وهكذا.

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٣٠)، ومسلم (١٠٦١)، وأحمد (١١٣٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٠١١)، وابن ماجه (١٨٨٤)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٢١٣٦).

رَفعُ عبى (لرَّحِيجُ لِلهِجَنِّي (سِلنَمُ (لِعَبْرُمُ (الِفِودَ كَرِسَ

### الحديث التاسع عشر

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عنهُمَا قَالَ:

كُنْتُ خَلْفَ النَّبِيِّ ﷺ يَوْمًا فَقَالَ: "يَا غُلَامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتِ: احْفَظْ الله يَحْفَظْ الله تَجِدْهُ ثُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ الله، وَإِذَا الله يَحْفَظْ الله يَجِدُهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ الله، وَإِذَا الله يَعْفَظُكَ، احْفَظْ الله تَجِدُهُ تُجَاهَلُ أَنَّ الْأَمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله لَك، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّ وكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّ وكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله عَلَيْكَ، رُفِعَتْ الْأَقْلَامُ وَجَفَّتْ الصَّحْفُ».

رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وقَالَ: "حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ".

وفي روايةِ غيرِ التَّرْمذيِّ: «احْفَظْ الله تَجِدْهُ أَمَامَكَ، تَعَرَّفْ إِلَى الله فِي روايةِ غيرِ التَّرْمذيِّ: «احْفَظْ الله تَجِدْهُ أَمَامَكَ، تَعَرَّفْ إِلَى الله فِي الشَّدَةِ، وَاعْلَمْ أَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئكَ، وَاعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ لِيُصِيبَكَ، ومَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ، وَاعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ الْغُسْرِ يُسْرًا».

رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ (سِلنَمُ (لِنَبْرُ) (الِفِرُوفُ مِسِّى

### طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه ابن وهب، والترمذي وغيرهما من طريق قيس بن الحجاج، عن حنش، عن ابن عباس به (۱).

ورُوِيَ عن يزيد بن أبي حبيب عن حنش نحوه (٢).

قال ابن منده (٦): "وروى هذا الحديث عن ابن عباس رضي الله عنهما:

أبو سعيد الخدري<sup>(۱)</sup>، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة<sup>(۱)</sup>، وعطاء بن أبي رباح<sup>(۱)</sup>، وعكرمة<sup>(۱)</sup>!!اهـ

وقال ابن رجبٍ (^): "وقد رُوِيَ هذا الحديث عن ابن عباس من طرقي كثيرة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن وهب في "القدر" (۲۸)، والفريابي في "كتاب القدر" (۱۵۳) (۱۵۳)، والترمذي (۲۰۱)، والطبراني في "الكبير" (۲۲/ ۲۳۸ رقم ۱۲۹۸۸ ـ ۱۲۹۸۹) و"الدعاء" (٤٢)، والضياء في "المختارة" (۱۰ ۲۰)، والبيهقي في "الاعتقاد" (ص۱۳۹)، واللالكائي (۱۰۹۰)، وابن منده في "معرفة أسامي أرداف النبي ﷺ" (ص۲۰)، والنقاش في "فوائد العراقيين" (۹)، والمزي في "تهذيب الكهال" (۲۶/ ۲۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الفريابي في "القدر" (١٥٧).

<sup>(</sup>٣) في "معرفة أسامي أرداف النبي ﷺ" (ص٢٥ ـ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلى (١٠٩٩) ومن طريقه: القزويني في "التدوين" (١/ ٣٩٩)، والخطيب في "التاريخ" (١٤) ١٢٥) واللالكائي في "اعتقاد أهل السنة" (١٠٩٦)، وقد ذكره ابن عدي في "الكامل" في مناكير يحيى بن ميمون، وفيه: ابن جدعان أيضاً وهو متروك الحديث مشهور الضعف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في "الدعاء" (٤٣)، وأبو نعيم في "الحلية" (١/٣١٤) بإسنادٍ ضعيف، وفيه مجاهيل وضعفاء.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن الجعد (٣٤٤٥)، والفريابي في "القدر" (١٥٨)، والعقيلي (٣/ ٥٣)، والطبراني في "الكبير" (١١٤١٦)، ومداره على عبد الواحد بن سليم، وهو ضعيف. وأخرجه عبد بن حميد (٦٣٦) من طريق المثنى بن الصباح، عن عطاء باللفظ الثاني المذكور عند "صاحب الأربعين" معروًا لغير الترمذي. والمثنى ضعيف أيضاً.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبراني في "الكبير" (١١٥٦٠) بإسناد ضعيف أيضاً.

<sup>(</sup>٨) في "جامع العلوم والحكم" (١/ ٤٦٠ ـ ٤٦٢).

من رواية: ابنه عليَّ، ومولاه عكرمة، وعطاء بن أبي رباح، وعمرو بن دينار، وعُبيد الله، وعمر مولى غُفْرَة (')، وابن أبي مليكة (')، وغيرهم (').

وأصح الطرق كلها: طريق حنش الصنعاني التي خرَّجَها الترمذي؛ كذا قال ابن منده وغيره. وقد رُوِى عن النبي عَلَيُ أنه وَصَّى ابنَ عباسٍ جذه الوصية من حديث عِلَّ بن أبي طالب طالب على سعيد الخدري، وسهل بن سعد أن وعبد الله بن جعفر، وفي أسانيدها كلها ضعف.

وذكر العقيلي: أن أسانيد الحديث كلها لينة، وبعضُها أصلح من بعض، وبكل حالٍ فطريق حنشِ التي خرَّجُها الترمذي حسنة جيدة"أهـ

وقد أوصى عبادة بن الصامت ابنَه بنحو ذلك حين حضره الموتُ، وروى عبادة بعض ذلك مرفوعاً عن النبي ﷺ (٢٠).

<sup>(</sup>۱) وهو ضعيف، كثير الإرسال، وروايته عن ابن عباس مرسلة. وانظر: "تهذيب الكهال" (۲۱-٤٢ مع التعليق عليه). وخبره هذا عن ابن عباس ذكره هناد في "الزهد" (٥٣٦)، والفريابي في "القدر" (١٥٥)، والأصبهاني في "مجلس في رؤية الله" (١٨٨). ولكن روى الطبراني في "الكبير" (١١٥٦) حديثه هذا عن أبي يعلى الموصلي، ثنا غسان بن الربيع، ثنا إسهاعيل بن عياش، عن عمر بن عبد الله مولى غفرة، عن عكرمة، عن ابن عباس. فأثبت فيه الواسطة وذكر القزويني في "التدوين" (١/ ٣٩٩ ـ ٤٠٠) الوجهين عن عمر مولى غفرة. وقال الفريابي: سمعت إسحاق ـ وهو ابن راهويه ـ يقول: قال عيسى: قلت لعمر: أسمعته من ابن عباس؟ قال: قد أدركته.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الفريابي في "القدر" (١٥٤)، والحاكم (٣/ ٥٤٢)، والبيهقي في "الآداب" (١٠٧٣)، والطبراني في "الدعاء" و"الكبير" (١١٢٤٣) من طريق عيسى بن محمد القرشي، عن ابن أبي مليكة به. وصحَّحَهُ الحاكم، وتعقبه الذهبي بقوله: "عيسى ليس بمعتمد".

<sup>(</sup>٣) ومن ذلك: ما أخرجه الحاكم (٣/ ٥٤١ - ٥٤٢) من طريق عبد الله بن ميمون القداح، عن شهاب بن خراش، عن عبد الملك بن عمير، عن ابن عباس. وقال الذهبي في "التلخيص": "القداح؛ قال أبو حاتم: متروك، وشهاب بن خراش مختلف فيه، وعبد الملك لم يسمع من ابن عباس فيها أرى "أهـ

<sup>(</sup>٤) أخرجه محمد بن عبد الواحد الأصبهاني في "مجلس في رؤية الله عز وجل" (٧١٦).

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي في "الدر المنثور" (١/ ١٥٩ ـ ١٦٠) للدارقطني في "الأفراد"، وابن مردويه، والبيهقي، والأصبهاني في "الترغيب".

<sup>(</sup>٦) أخرجه اللالكاثي (١٠٩٧).

وصحَّحَهُ الخطابي (١)، والقرطبي (١).

وفي الرواية الأخرى المشار إليها عند المصنف لغير الترمذي: عن ابن عباس؛ أنه قال: كنت رديف النبي على فقال: "يا غلام \_ أو يا غليم \_ ألا أعلمك كلمات ينفعك الله بهن؟" فقلت: بلى، فقال: "احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده أعامك، تعرّف إليه في الرخاء يعرفك في الشدة، وإذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، قد جف القلم بها هو كائن، فلو أن الخلق كلهم جميعًا أرادوا أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله عليك لم يقدروا عليه، وإن أرادوا أن يضروك بشيء لم يكتبه الله عليك لم يقدروا عليه، واعلم أن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا، وأن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسرًا"".

## راوي الحديث

- اسمه: عبد الله بن العباس بن عبد المطلب(1).
  - كنيته: يكنى أبا العباس.
    - مولده:

ولد في الشَّعب وبنو هاشم محصورون قبل خروجهم منه بيسير، وذلك قبل الهجرة بثلاث سنين.

<sup>(</sup>١) في "الغنية عن الكلام وأهله" (ص٢٩).

<sup>(</sup>٢) في "تفسيره" (٦/ ٩٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٣٠٧)، وعبد بن حميد (٦٣٦)، والطبراني في "الكبير" (١١٢٤٣) (١١٥٦٠)، والقضاعي في "الشهاب" (٧٤٥)، والبيهقي في "الاعتقاد" (ص ١٤٠) و "الشعب" (٧/ ٣٠٠)، والخطيب في واللالكائي في "اعتقاد أهل السنة" (٤/ ٦١٤)، والخطيب في "الإرشاد" (١/ ٢٨١)، والخطيب في "الفصل" (٢/ ٨٥٨\_ ٢٨١))، ومن عبر وجه من حديث ابن عباس به.

<sup>(</sup>٤) انظر في ترجته: "الطبقات" لابن سعد (٢/ ٣٦٨)، و"فضائل الصحابة" لأحمد (٢/ ٩٦٨)، و"المتظم" (٦/ ٤٧) و"صفة الصفوة" لابن الجوزي (١/ ٧٤٦)، و"تاريخ بغداد" للخطيب (١/ ١٧٥)، و"حلية الأولياء" (١/ ٣٢٤)، و"سير أعلام النبلاء" للذهبي (٣/ ٣٣٣)، و"البداية والنهاية" (٨/ ٢٩٥) وما بعدما، و"الإصابة" لابن حجر (٤/ ١٥٤).

وتُوفِي النبي عَلَيْهُ وهو ابن ثلاث عشرة سنة، وقيل: ابن خس عشرة سنة، وصححه أحمد، وقيل: ابن عشر، ويؤيد القول الأول ما صح عنه من قوله في حجة الوداع: "وأنا يومئذ قد ناهزت الاحتلام".

### أولاده:

وُلد له: العباس، وعلى السَّجَّاد، والفضل، ومحمد، وعبيد الله، ولبابة، وأسماء.

#### • **علم**ه:

كان ابن عباس يُدْعى حبر الأمة، ويُسمَّى "البحر" لغزارة علمه، وكان عمر وعثمان رضي الله عنهما يُدخلانه فيشير عليهما مع أهل بدر، وكان يُقتي في عهدهما إلى أن مات.

دعا له النبي ﷺ بالعلم والفقه في الدين فقال: "اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل"(').

وعن عكرمة عن ابن عباس قال: ضمني إليه رسول الله ﷺ وقال: "اللهم علمه الحكمة"(").

وقال عمر لعبد الله بن عباس: والله إنك لَأَصْبَحُ فتياننا وجهًا، وأحسنهم عقلاً، وأفقههم في كتاب الله عز وجل.

وكان عمر إذا ذكره قال: ذاكم فتى الكهول، له لسان سؤول، وقلب عقول (٢).

وقال بعض أكابر الصحابة لعمر: أتأذن لهذا الفتى في الدخول معنا، وفي أبنائنا من هو مثله؟ قال: فإنه من أعلمكم، فأذن لهم يومًا وأذن له معهم، فسألهم عن هذه السورة: ﴿ إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ ﴾، فقالوا: أمر الله نبيه ﷺ إذا فتح عليه أن

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣٣٩٣، ٢٤١٨، ٢٨٧٤، ٢٨٧٤، ٣٠٩٢)، والحاكم (٣/ ٢١٧) وصححه، والطبراني في "الكبير" (١١/ ٢٣٨ رقم ١٠٥٨)، وصححه ابن عبد البر في "الاستيعاب" (٣/ ٩٣٥). والحديث أخرجه البخاري (١٤٣)، ومسلم (٢٤٧٧) من حديث ابن عباس أيضًا دون قوله: "وعلمه التأويل". (٢) أخرجه البخاري (٣٧٥)، والترمذي (٣٨٢٤)، وابن ماجه (١٦٦)، والطبراني في "الكبير" (١٠/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) المعجم الكسر (٤/ ٢٢٦).

يستغفره ويتوب إليه، فقال له: ما تقول يا ابن عباس؟ فقال: ليس كذلك ولكنه أخبر نبيه على بحضور أجله، فقال: ﴿إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾، فتح مكة، ﴿وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ فذلك علامة موتك ﴿ فَسَبَحْ يَحَمْدِ رَبِكَ وَالنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ فذلك علامة موتك ﴿ فَسَبَحْ يَحَمْدِ رَبِكَ وَالسّتَغْفِرْةُ إِنّهُ كَانَ تَوَابًا ﴾ أن فقال لهم: كيف تلوموني على هذا بعد ما ترونه؟ وكان يسأله مع أصحاب رسول الله على ويقول له: لا تتكلم ليتكلموا ، فإذا تكلم ابن عباس قال: غلبتموني أن تأتوني بمثل ما جاء به هذا الغلام ".

وسئل ابن عباس: أُنِّي أصبتَ هذا العلم؟ فقال: لسانٌ سؤول وقلب عقول.

وقال ابن مسعود: نِعْمَ تُرْجُمانُ القرآن ابن عباس.

وحَدَّثَ عن حرصه على العلم، واجتهاده فيه، وصبره عليه، ودأبه في طلبه، مما ينبغي أن يقتفي فيه أثرة طالبُ العلم؛ فقال: "لما قُبِضَ رسول الله على قلتُ لرجل من الأنصار: هلم فلنسأل أصحاب رسول الله على فإنهم اليوم كثير، فقال: واعجبًا لك يا ابن عباس أترى الناس يفتقرون إليك وفي الناس من أصحاب رسول الله على من فيهم؟! قال: فتركتُ ذلك وأقبلتُ أسأل أصحابَ رسول الله على عن الحديث، فإن كان يبلغني الحديث عن الرجل فآتي بابه، وهو قائلٌ (")، فأتوسد التراب، فيخرج فيراني، فيقول: يا ابن عم رسول الله ما جاء بك؟ ألا أرسلتَ إليَّ فآتيك؟ فأقول: لا، أنا أحق أن آتيك فأسألك عن الحديث.

قال ابن عباس: فعاش ذلك الفتى الأنصاري حتى رآني وقد اجتمع الناس حولي يسألونني، فيقول: هذا الفتى كان أعقل مني النام.

وكان ابن عباس من الحفاظ المكثرين ومروياته ألف وستمائة وثمانية وسبعون حديثًا.

ومن هذا يستفاد ما يلي:

<sup>(</sup>١) البخاري في التفسير (٤٩٧٠) ، بنحوه ، وأبو نعيم بلفظه (١/٣١٧) .

<sup>(</sup>٢) الجواهر البهية (ص١١٩).

<sup>(</sup>٣) يعنى: ناثيًا في نصف النهار، من القيلولة. انظر: "لسان العرب" (١١/ ٥٧٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك(٣/ ٦١٩) وقال: هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه.

١ - حفظ الأوقات واغتنامها بصالح الأعمال.

٢ - المداومة والاستمرار ضهانة الثمرات اليانعات والنتائج المذهلات.

٣- تحديد الأولويات في طلب العلم، وتخيُّر الطريق الصحيح في الوصول إليه.

وإذا طلبتَ العلمَ فَاعْلَمْ أَنَّه حِمْلٌ فَأَبْصِرْ أَيَّ شيءٍ تَحْمِلُ وإذا علمتَ بأنَّه متفاضِلٌ فأشْغِلْ فؤادَكَ بالَّذِي هُو أَفْضَلُ

وابن عباس تَخَيَّرَ العلم الذي به نال الرتبة العلية في شريعتنا الإسلامية، ولولا العزيمة الماضية، والهمة العالية، ومتابعة الأعمال، ورصف المسألة بجوار المسألة، وتقييد الخاطرة تلو الخاطرة، ووضع النظير مع نظيره، مع محاسبة النفس على دقائق العمر وثوانيه، متوِّجًا ذلك كله بصدق النية، وصدق التوكل، لولا ذلك كله ما وصل ابن عباس رضي الله عنها وغيره من أهل العلم والفضل إلى ما وصلوا إليه.

اليومَ شيءٌ وغدًا مثلُه ومِن نخبِ العلمِ التي تُلْتَقَطْ يُحصِّلُ المرءُ بها حكمةً وإنها السيلُ اجتماعُ النَّقَطْ

ويكفي ابن عباس رضي الله عنها دليلاً على ما قدمنا من اجتهاعه على طلب العلم، وإقباله إليه، واغتنامه لوقته: ما روى أبو صالح -من التابعين- قال: لقد رأيت من ابن عباس مجلسًا لو أن جميع قريش فخرت به لكان لها فخرًا، رأيت الناس اجتمعوا حتى ضاق بهم الطريق فها كان أحد يقدر على أن يجيء ولا أن يذهب قال: فدخلت عليه فأخبرته بمكانهم على بابه فقال: ضع لي وضوءًا قال: فتوضأ وجلس، وقال: اخرج فقل لهم: من أراد أن يسأل عن القرآن وحروفه وما أراد منه فليدخل.

قال: فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملأوا البيت والحجرة، فها سألوه عن شيء إلا أخبرهم عنه، وزادهم مثل ما سألوا عنه أو أكثر، ثم قال: إخوانكم، فخرجوا. ثم قال: اخرج، فقل: من أراد أن يسأل عن تفسير القرآن وتأويله فليدخل، قال:

فخرجت فآذنتهم، فدخلوا حتى ملأوا البيت والحجرة، فهأ سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثله. ثم قال: إخوانكم، فخرجوا ثم قال: اخرج فقل: من أراد أن يسأل عن الحلال والحرام والفقه فليدخل، قال: فخرجت فقلت لهم فدخلوا حتى ملأوا البيت والحجرة، فها سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثله، ثم قال: إخوانكم، فخرجوا، ثم قال: اخرج فقل: من أراد أن يسأل عن الفرائض وما أشبهها فليدخل قال: فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملأوا البيت والحجرة فها سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثله، ثم قال: إخوانكم، فخرجوا ثم قال: اخرج فقل: من أراد أن يسأل عن العربية والشعر والغريب من الكلام فليدخل، قال: فذخلوا حتى ملأوا البيت والحجرة فها سألوه فذخلوا حتى ملاء وزادهم مثله.

قال أبو صالح: فلو أن قريشًا كلها فخرت بذلك لكان لها فخرًا، فها رأيت مثل هذا لأحدِ من الناس (١).

#### • عبادته:

روى ابن أبي مليكة قال: صحبت ابن عباس رضي الله عنهما من مكة إلى المدينة، فكان إذا نزل قام شطر الليل يرتل ويكثر في ذلك التسبيح.

وكان يقول: لأن أقرأ البقرة في ليلة فأدَّبَّرها أَحَبُّ إليَّ من أن أقرأ القرآن هذرمة (٢٠).

وقال طاووس: ما رأيت أحدًا أشدَّ تعظيمًا لحرمات الله ﷺ من ابن عباس، والله لو أشاء – إذا ذكرته – أن أبكى لبكيت.

وعن عكرمة قال: قال ابن عباس رضي الله عنهما: لأن أعول أهل بيت من المسلمين شهرًا أو جمعة أو ما شاء الله أحبّ إليّ من حجةٍ بعد حجة، ولطبقٌ بدانق<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء (١/ ٣٢١).

 <sup>(</sup>٢) الهذرمة: السرعة في الكلام والمشي، ويقال للتخليط: هذرمة، أيضًا. انظر: "النهاية" لابن الأثير
 (٥/ ٢٥٥)، و"لسان العرب" (٦٠٦/١٢).

<sup>(</sup>٣) الدَّانَق والدَّانِق: من الأوزان، وهو سدس الدرهم، والجمع: دوانِق، ودوانيق. انظر: "لسان =

أهديه إلى أخ لي في الله أحبّ إليَّ من دينارٍ أنفقه في سبيل الله عِند (١٠).

### ومن أقواله التي تدل على تعظيمه لحرمات الله:

قوله: يا صاحب الذنب لا تأمنن سوء عاقبته ولما يتبع الذنب أعظمُ من الذنب إذا عملته، فإن قلة حيائك ممن على اليمين وعلى الشيال وأنت على الذنب وضحكك وأنت لا تدري ما الله صانع بك، أعظم من الذنب، وفرحك بالذنب إذا عملته أعظم من الذنب، وحزنك على الذنب إذا فاتك، أعظم من الذنب إذا ظفرت به، وحوفك من الربح إذا حركت ستر بابك وأنت على الذنب ولا يضطرب فؤادك من نظر الله إليك -أعظم من الذنب إذا عملته.

وقد أُصِيبَ في آخر عمره بفَقْد بصره، فأنشد فقال:

إِنْ يَأْخَذُ اللهُ مِنْ عَيْنَيَّ نـورَهَا فَفِي لساني وقلْبي منهما نـورُ قلبي مَنهم نـورُ قلبي وعقلي غير ذي دَخَلِ وفي فمي صارمٌ كالسيفِ مأثورُ

### وفاته:

تُوفِي الطائف سنة ثمان وستين، وهو ابن إحدى وسبعين سنة، وصلى عليه محمد بن الحنفية، وقال: اليوم مات ربَّانيُّ هذه الأمة.

وعن ميمون بن مهران قال: شهدتُ جنارة ابن عباس فلما وُضع ليُصَلَّى عليه، جاء طائر أبيض حتى دخل في أكفانه فالتُمِسَ فلم يوجد، فلما سُوِّيَ عليه سمعنا صوتًا نسمع صوته ولا نرى شخصه: ﴿ يَتَأْيَتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَةُ ۞ ٱرْجِعِي إِلَىٰ رَبِلكِ رَاضِيَةً مُرْضِيَّةً ۞ فَآدَخُلى فِي عِبَىدِي ۞ وَآدَخُلى جَنَّتِي ﴾ [الفجر: ٢٧-٣٠] (٢).

ولما بلغ جابر بن عبد الله رضي الله عنهما وفاة ابن عباس رضي الله عنهما صفق

<sup>=</sup>العرب" (١٠/ ١٠٥)، و"المصباح المنير" (١/ ١٩٣).

<sup>(</sup>١) "حلية الأولياء" (١/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) "المعجم الكبير" (١٠/ ٢٣٦).

بإحدى يديه على الأخرى وقال: مات أعلمُ الناس وأحلمُ الناس، ولقد أصيبت به هذه الأمة مصيبة لا تُرتق.

### أهمية الحديث ومنزلته

- قال ابن الجوري رحمه الله: "تدبرت هذا الحديث، فأدهشني وكدت أطيش، فوا أسفا من الجهل بهذا الحديث وقلّة التفهم لمعناه"(۱).
  - وقال النووي: "هذا حديث عظيم الموقع"(<sup>''</sup>).
- قال ابن رجب رحمه الله تعالى: "وهذا الحديث يتضمن وصايا عظيمة وقواعد
   كلية من أهم أمور الدين"".
- وقد أفرده ابن رجب بالشرح في كتاب مستقل أسهاه: "نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي على لابن عباس".
- وقال ابن علان على هامش "الأذكار" للنووي: "وهي من أبلغ العبارات وأوجزها وأجمعها لسائر الأحكام الشرعية، فهو من بدائع جوامعه ﷺ "(¹).

### شرحالفردات

"الغلام": أصله من الاغتلام وهو شدة الشَّبَق، ويُطلق على الرجل مجازًا باعتبار ما كان عليه.

والغلام الصبي من حين يفطم حتى تسع سنين أو عشر سنين. وقيل غير ذلك، والجمع: أَغْلِمَة، وغِلْمَان (°).

<sup>(</sup>١) ذكره ابن رجب في "نور الاقتباس" (ص٢٣) عن "صيد الخاطر" لابن الجوزي.

<sup>(</sup>٢) "الأذكار" (ص٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم" (١/ ٤٦٢).

<sup>(</sup>٤) هامش "الأذكار" (ص٣٦٧) عن "شرح الأربعين" لأبي صفية.

<sup>(</sup>٥) انظر: "لسان العرب" (١٢/ ٤٣٩)، و"المصباح المنير" (٢/ ٥٦)، و"غريب ألفاظ التنبيه" (١/ ٤٧).

"كلمات": جمع كلمة، وتطلق على اللفظة المؤلفة من حروف ولها معنى، والمراد بها هنا الجملة المفيدة ﴿كَلَّا ۚ إِنَّهَا كَلِمَةً هُوَقَآبِلُهَا ﴾ [المؤمنون:١٠٠].

"احفظ الله": أي: احفظ دين الله في نفسك بالوقوف عند أوامره امتثالاً، وعند نواهيه اجتنابًا.

" يحفظك " : في نفسك عما يضرك في دنياك، وعند موتك، وفي أُخْرَاك.

أُنْتَجِده تُجَاهَكُ أَ: وفي رواية: "أمامك" وفي أخرى: "معك".

وتجاهك بضم الناء وفتح الهاء بمعنى أمامك، وهذا ما أَكَّدَتُه الرواية الأخرى، ويُرْوى بكسر التاء والمعنى واحد، والمقصود أنه يكون معك بالحفظ والعناية والتأييد، فهى مَعِيَّةٌ خاصة للمؤمنين.

وأصلها "وجاهك" بضم الواو وكسرها فقلبت تاءً(١).

"إذا سألت": أي: أردت السؤال والدعاء.

"إذا استعنت": أي: طلبت الإعانة.

"استعن بالله": أي: اطلب معونته تعالى دون سواه، والمراد ألا تعتمد بقلبك على غير الله تعالى؛ لأنه خالق الأسباب ومسخرها، وهو القادر على كل شيء.

"الأمة": الخلق أو الناس.

"تعرَّف إلى الله": أي: تحبب إليه وتقرب منه بالطاعات.

"في الرخاء": زمان السعة في العيش والصحة في البدن وخلو الفكر من الهم.

"يعرفك": يجازيك.

"في الشدة": فيفرجها عنك.

"واعلم": كلمة تنبيه معناها تيقَّنْ وتحقَّقْ.

<sup>(</sup>١) قال ابن منظور: "وُجَاهَكَ، ووِجَاهَكَ، وتُجَاهَكَ، ويَجَاهَكَ: أي حِذاءَك من تِلقاء وجهك". "لسان العرب" (١٣/ ٥٥٧).

"ما أخطأك": ما جاوزك من المقادير فلم تصبك بإذن الله.

"ما أصابك": أي: ما قدر أزلاً فحصل لك بقدر الله.

### الشرح الإجمالي

في هذا الحديث العظيم يتوجه النبي على لغلام حَدَثِ بالتعليم وهو ابن عباس رضي الله عنها؛ لما لمس فيه من كهال العقل ووفور الذهن، حتى ينشأ هذا الصبي على أكمل الأخلاق وأحسن الأحوال، والنبي على يطلب منه أن يحفظ أوامر الله تعالى ونواهيه على كل أحيانه وفي كل أوقاته، ويُصَحِّح له النبي على عقيدتَهُ من الصِّغرِ فها من خالق إلا الله، وما من قادر دون الله، وما من مدبِّر للأمر مع الله، ولا واسطة بين العبد وبين ربه ومولاه، فهو سبحانه المرجو عند حلول العقاب، والحديث بجملته أصلٌ في رعاية حقوق الله تعالى وتفويض الأمر إليه، وشهود توحيده وبيان عجز الخلق وافتقارهم إليه، وعلى هذا المعنى دار هذا الحديث.

فَمَنْ عَلِمَ أَنَ الله هو المعطي المانع الضار النافع فتوجه إليه في دقيق الأمر وجليله فقد حقق التوحيد وأفرد ربه بالطاعة وحَفِظَ حدوده في جميع أحواله.

# الشرح التفصيلي

😵 قوله 🕸: "كنت خلف النبي ﷺ ":

أي: كنت راكبًا خلفه على دابته.

🏶 قوله 🕸: "يومًا": أي: في يوم.

ودابته المذكورة: هي بغلة أُهْدِيَتْ له ﷺ فركبها بحبل من شعر وأردف ابن عباس رضي الله عنهما خلفه.

وفي هذا دليل على جواز الإرداف خلف الدابة إذا أطاقت ذلك(١).

<sup>(</sup>١) ولابن منده كتاب مطبوع باسم: "معرفة أسماء أرداف النبي ﷺ" أورد فيه أسماء مَن أردفهم النبي =

## 🕏 قوله ﷺ: "يا غلامُ إني أعلمك كلمات":

وفي رواية أحمد: "يا غُليم" بالتصغير وفيه معنى التمليح والإيناس لابن عباس. ولماذا قال: "إني أعلمك كلمات" قبل أن يبدأ بذِكْر هذه الكلمات؟!

والجواب: ليكون ذلك أوقع في نفسه؛ إذْ حصول الشيء بتشوُّقِ له ألذّ مِن الماء البارد على الظمأ؛ لأن الموصول بعد الطلب أعز من المساق بلا تعب (').

ولماذا قال له: "كلمات" ولم يقل: "كلامًا"؟

والجواب: في هذا إشعار منه بأنها قليلة اللفظ فيسهل عليه حفظها، وهي من جموع القلة.

- ثم أَعْلَمَهُ بعِظَم قدر هذه الكلمات بأمرين: الأول: ما ورد في روايات الحديث من قوله: "ينفعك الله بهن" وما جاء في عَجُزِ الكلمة من التنوين الذي يُفيد التعظيم، وبالجملة فقد جمعتْ هذه العبارة أمورًا تحتاج إلى التدبُّر؛ منها:

١ - أنه على نادى ابن عباس بالحرف "يا" الذي يُنادى به البعيد لينبهه.

٢ - زاده تنبيهًا بالتأكيد بالحرف "إن".

٣ - ولم يُخبره ابتداءً بالكلمات ليزدادَ شوقًا فيسهل عليه الطلب.

٤ – وقلَّل الكلمات تخفيفًا عليه ومراعاةً لحاله.

وهذا من كمال حكمته في الدعوة والتعليم ﷺ.

🕏 وقوله ﷺ: "احفظ الله يحفظك":

قيه أمور:

١ - معنى الحفظ:

حقيقة الحفظ صيانة المحفوظ من الضياع والأذي.

وهذا المعنى بالنسبة إلى الله مستحيل، فالمراد يظهر بتقدير محذوف وهو احفظ

<sup>=</sup> ﷺ خلفه، من خلال الروايات والأحاديث.

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" (ص١٨٣).

دين الله يحفظك الله.

ودين الله هو جملة العقائد والحدود والحقوق والأوامر والنواهي والآداب.

فمن حفظ العقائد فلم يغيرها، وحفظ الحدود فلم يتجاوزها، وحفظ الحقوق فلم يفرط فيها، وحفظ الحقوق فلم يفرط فيها، وحفظ الأداب بالتحلي يفرط فيها، وحفظ الأوامر بالامتثال، وحفظ المناهي بالاجتناب، وحفظ الآداب بالتحلي بها – فقد حفظ دين الله، وهو من الحافظين لحدود الله الذين مدحهم الله بقوله: ﴿هَنذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ مَن خَشِي ٱلرَّحَمْنَ بِٱلْغَيْبِ وَجَآءَ بِقَلْبٍ مَّنِيبٍ ﴾ [ق:٣٦-٣٣].

٢ - وأما أنواع الحفظ لدين الله؛ فنوعان:

الأول: حفظ لدين الله في نفسه.

والثاني: حفظ لدين الله في غيره.

- فأما صور حفظ دين الله في النفس فكثيرة؛ منها:

١ - التوحيد: فهو أعظم ما ينبغي أن يحفظه العبد وأن يجدده وأن يخشى عليه أن يُسْلَبه.

٢- الطهارة: وهي مفتاح الصلاة وفي الحديث: "مفتاح الصلاة الطهور"('' وفيها قال على الوضوء إلا مؤمن"('').

٣- الصلاة: فهي أعظم ما يجب حفظه بعد التوحيد من أوامر الله وأمر سبحانه
 بالمحافظة عليها ومدح المحافظين عليها.

فقال تعالى ﴿ حَنفِظُوا عَلَى ٱلصَّلَوَاتِ وَٱلصَّلَوٰةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

وقال ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوْ بِمِ مُتَكَافِظُونَ ﴾ [المؤمنون:٩].

٤ - الأيهان: قال تعالى: ﴿ وَٱحْفَظُواْ أَيْمَنكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩].

٥ حفظ الجوارح، كما في الحديث عن ابن مسعود مرفوعًا "الاستحياء من الله حق الحياء: أن تحفظ الرأس وما وعى، وتحفظ البطن وما حوى"(").

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣)، وابن ماجه (٢٧٥)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٥٨٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٢٨٢)، والدارمي (١/ ١٦٨)، وصححه ابن حبان (١٠٣٧). ۗ

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣٦٦٢)، والترمذي (٣٤٥٨)، وفي جامع العلوم والحكم بتحقيق شعيب الأرناؤوط إيراهيم=

وهو حديثٌ ضعيفُ المبنى، صحيحُ المعنى، دلَّت النصوص على معناه، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْفُمَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَكُلُ أُولَتَهِكَكَانَ عَنْهُ مَسْنُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

وفي حفظ البطن قوله على: "كلُّ جسم نبتَ من سُحْتٍ فالنار أَوْلَى به" (١).

وحفظ الرأس يدخل فيه حفظ البصر واللسان من المحرمات. وحفظ البطن يتضمن حفظ القلب من الذنوب، والحفظ من إدخال المحرمات من المأكل والمشرب.

وحفظ اللسان والفرج: فهما من أعظم أسباب دخول الناس النار وحفظهما من أعظم أسباب دخول الجنة.

أما حفظ الفرج: فأمر الله تعالى بذلك ومدح من حفظ فرجه فقال: ﴿ وَٱلْحَافِظِينَ فَرُوجَهُمْ وَٱلْحَافِظَاتِ وَٱلذَّ كِرِينَ ٱللَّهُ كَثِيرًا وَٱلذَّ كِرَاتِ أَعَدُّ ٱللَّهُ لَهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥] [المعارج: ٢٩].

وأما حفظ اللسان: فقد ذَكَرَهُ النبيُّ ﷺ بجوار حفظ الفرج، وذلك في حديث سهل بن سعدٍ عن رسول الله ﷺ قال: "من يضمن لي ما بين لِجُلَيْه أَضْمَنْ له الجنة"".

وأما صور حفظ الدين في غيره؛ فمنها:

١ حفظه بنشره أصولاً وفروعًا، وتعليمه الناس ابتغاء وجه الله. وعن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي على قال: "نَضَرَ الله امرَءًا سَمِعَ مقالتي فوعاها

<sup>=</sup>باجس: حديث ضعيف في سنده الصباح بن محمد البجلي الأحمسي الكوفي وهو ضعيف (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۱٤) من حديث كعب بن عجرة، وضعّفه، وأُخرجه الطّبراني في "الكبير" (۱) أخرجه الترمذي (۲۱۷،۰۷۹) من حديث ابن عباس، وأخرجه البيهقي في "الشعب" (۱۱٥٤،۰۷۹) وأبو نعيم (۱/ ۳۱) من حديث أبي بكر الصِّدِّيق ، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٤٥١٩).

<sup>(</sup>٢) يعني: فَكَنَّيهِ، والمراد: لسانه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٤٧٤).

وحفظها وبلُّغَها" الحديث''...

٢- حفظه بالذود عنه، ورد الشبهة، وإقامة السنة، وقمع البدعة. وإنرام
 المعاندين بالحجة.

• قوله: "يحفظك":

مجزوم في جواب الطلب، وحذف المعمول لإفادة العموم.

أي: في نفسك وأهلك ومالك.

و مصداق هذا قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكِرٍ أُوْ أُنتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنَحْيِيَنَهُۥ حَيَوةً طُيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧].

وعبر النبي ﷺ بقوله: "يحفظك" تنبيهًا إلى أن الجزاء من جنس العمل كما قال تعالى: ﴿وَأُوفُواْ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٢].

وحفظ الله لعبده على نوعين، حفظٌ له في نفسه، وحفظٌ له في دينه:

١ - في نفسه، قال تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِنَ اللَّهِ مِنْ خَلْفِمِ مَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾
 [الرعد: ١١]. قال ابن عباس: هم الملائكة يحفظونه بأمر الله فإذا جاء القدر خلّوا عنه.

فمن حفظ الله لعبده أن يحفظه في الجهات السّب، كما كان من دعاء النبي ﷺ: "واحفظني من بين يديّ ومن خلفي، وعن ميمنتي وعن شمالي ومن فوقي، وأعوذ بعظمتك أن أُغْتَالَ من تحتي "ا(٢).

وقال عليٌ ﷺ: "إن مع كل رجلين ملكين يحفظانه ما لم يقدّر، فإذا جاء القدر خلّيا بينه وبينه، وإن الأجل جنّة حصينة"(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦٥٨)، وابن ماجه (٢٣٢)، وله شاهد من حديث جُبَيْر بن مُطعم عند البزار (١) أخرجه الترمذي (ص٢٥٦)، وصححه الإلباني في "صحيح الجامع" (٦٧٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٢٥)، وأبو داود (٥٠٧٤)، والنسائي (٥٥٢٩ ـ ٥٥٣٠)، وابن ماجه (٣٨٧١)، من حديث ابن عمر بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد (٣/ ٣٤)، والطبري (١٣/ ١١٩) ورجاله ثقات.

## • حفظ ألبدن والصحة والعافية:

ولقد حفظ الله تعالى الصالحين زمان الكِبَر لما حفظوه زمان الصّبا والشباب، ولقد جاوز الحسن البصري والبغوي والجويني مائة سنة وهم مُمَتَّعون بقوة البدن وكمال العقل.

وَثَبَ الإمام العلامة شيخ الإسلام القاضي أبو الطيب طاهر بن عبد الله الطبري الشافعي وَثُبَةٌ عظيمة بعد أن جاوز المائة وهو مُمَتَّع بقوة عقله وبدنه، فعُوتِبَ في ذلك فقال: هذه جوارح حفظناها عن المعاصي في الصغر، فحفظها الله علينا في الكبر (۱). والجزاء من جنس العمل.

#### • حفظ الولد والذرية:

قال تعالى: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا ﴾ [الكهف: ٢٨]، قال الحافظ ابن كثير: "فيه دليل على أن الرجل الصالح يحفظ في ذريته، وتشمل بركة عبادته لهم في الدنيا والآخرة بشفاعته فيهم ورفع درجتهم إلى أعلى درجة في الجنة لتقر عينه بهم، كما جاء في القرآن ووردت السنة به، قال سعيد بن جبير عن ابن عباس: حفظا بصلاح أبيهما. اهـ.

قال عمر بن عبد العزيز: ما من مؤمن صالح يموت إلا حفظه الله ﷺ في عَقِبه وعقب عقبه.

وقد يتعدَّى الحفظ إلى جيرانه وأهل ناحيته؛ لقول ابن المبارك: إن الله ليحفظ بالرجل الصالح ولده، وولد ولده، والدويرات التي حوله''.

#### • حفظ المال:

روى الإمام أحمد: "كانت امرأة في بيت فخرجت في سرية من المسلمين وتركت ثنتي عشرة عنزًا وصيصيتها كانت تنسج بها، قال: ففقدَتْ عنزًا لها وصيصيتها،

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٢) "شرح الجوداني" (ص١٣٨).

<sup>(</sup>٣) قال ابن رجب: "الصيصية: هي الصِّنارة التي يُغْزَل بها ويُنْسَجِ". "جامع العلوم" (١/ ٤٦٧).

فقالت: يا ربّ! إنك قد ضمنت لمن خرج في سبيلك أن تحفظ عليه، وإني قد فقدتُ عنزًا من غنمي وصيصيتي، وإني أنشدك عنزي وصيصيتي، قال: وجعل رسول الله عنزي يذكر شدَّة مناشدتها ربها تبارك وتعالى، قال رسول الله على: "فأصبحت عنزها ومثلها، وصيصيتها ومثلها!"().

قال بعضهم. رأيتُ راعيًا يصلي والذئب يحفظ غنمه فلما فرغ من صلاته قلت له: متى اصطلح مع الغنم؟ قال: لما اصطلح رب الغنم مع رب الذئب.

# النوع الثاني من الحفظ، وهو أشرف النوعين:

حفظ الله للعبد في دينه وإيهانه من الكفر والنفاق والبدع والشبهات المضلة والشهوات المحرمة.

فهو حفظ للدين أصلاً وفروعًا في قلب العبد ونفسه من كل شبهة تُورِثُ وهنًا في الاعتقاد، ومن كل شهوة تورث وهنًا في العمل.

ولذا كان من دعاء النبي ﷺ: "إن قبضت نفسي فارحمها، وإن أرسلتها فاحفظها بها تحفظ به عبادك الصالحين".

قال ابن رجب: "فالله ﷺ يحفظ على المؤمن الحافظ لحدوده دينَه، ويحول بينه وبين ما يفسد عليه دينه بأنواع من الحفظ، وقد لا يشعر العبد ببعضها، وقد يكون كارهًا له، كما قال تعالى في حق يوسف عليه السلام: ﴿كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوءَ وَاللَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤].

وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ حَمُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْيِمِ. ﴾ [الأنفال: ٢٤] قال: يحول بين المؤمن والمعصية التي تجره إلى النار"".

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٦٧)، وقال الهيثمي في "المجمع" (٥/ ٢٧٧): "رجاله رجال الصحيح".

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٣٢٠)، ومسلم (٢٧١٤) من حديث أبي هريرة ﷺ. `

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم" (١/ ٢٩٤).

### 🕸 قوله ﷺ: "احفظ الله تجده تجاهك":

احفظ الله: أي: بما مرّ ذِكْره من حفظ الجوارح والقلب وغير ذلك.

"تجده تجاهك": أي: أمامك مما يلي وجهك، والمقصود: معك بالنَّصْرَةِ والتأييد والحفظ والتسديد.

فهي معية الله الخاصة لعباده المؤمنين المذكورة في قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَـــحِبِهِــ لَا تَحْزَنُ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠].

وقوله تعالى: ﴿ لَا تَحَافَآ ۚ إِنِّنِي مَعَكُمَ ٓ أَسْمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٢٦].

وهي بخلاف المعية العامة، معية العلم والإحاطة والاطلاع.

وهذه العبارة توكيد لما سبقها، وخُصَّ "الأمام" بالذِّكْر من الجهات الست مع أنه يحفظه فيها مصداقَ دعاءِ النبي ﷺ: "اللهم احفظني من بين يديّ ومن خلفي وعن يميني وعن شهالي ومن فوقي وأعوذ بعظمتك أن أُغْتَالَ من تحتي"(").

ولأن "الأمام" فيه إشعار بشرف المقصد، ولأن الإنسان مسافر إلى الآخرة، والمسافر إنها يطلب أمامه لا غير.

وجمعَ هاتين الجملتين بالعطف؛ لأنها واردتان في مقام واحد وهو الحث على تعلَّق القلب بالله والإعراض عن غيره في جلب النفع ورفع الضر.

وحذف معمول الفعلين لأجل العموم، أي: إذا أردتَ أن تسأل شيئًا ما أو تطلب العون في شيء ما -مِمَّا يحل سؤاله أو الاستعانة به (٢٠) فتوجَّه إلى الله وحده بالسؤال والاستعانة وفرغ قلبك من جميع الخلق.

وهذا هو التوحيد الخالص ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيرَ ﴾ [الفاحة: ٥]، ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرٍّ فَلَا كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الانعام: ١٧].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح، سبق تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٢) وقُيَّدَ بها يحل؟ إِذْ لا يجوز طلب الإعانة على الإثم أو سؤال الضرر للنفس أو الغير من المسلمين بغير حقّ بخلاف ما لو كان مظلومًا فدعا على ظالمه.

ولذا كانت "لا حول و لا قوة إلا بالله كنزًا من كنوز الجنة"(١)؛ لما فيها من البراءة من الحول والطول والإقرار لله بالقدرة المطلقة والتأثير الكامل والاختيار للفعل.

ولذا قال النبي على مرشدًا إلى البراءة من كل حَوْلِ والاستعانة بالله في كلّ أمرٍ وسؤاله على كل حال: "إذا سألت فاسأل الله" وهذا عمومٌ يشمل السؤال في كل الأمور، وفي حديث مرسل: "ليسأل أحدكم ربه حاجته كلها حتى بسأله شِسْعَ نعله إذا انقطع"(") وشِسْعُ النعل: سيره الذي بين الأصابع.

وفي النهي عن سؤال الخلق آثار كثيرة؛ منها:

ما صح من بيعة بعض الصحابة للنبي على ألا يسألوا الناس شيئًا(٣).

قال ابن رجب: "واعلم أن سؤال الله دون خلقه هو المتعين؛ لأن السؤال فيه إظهار الذل من السائل والمسكنة والحاجة والافتقار، وفيه الاعتراف بقدرة المسئول على دفع هذا الضرر ونيل المطلوب، وجلب المنافع ودرء المضار، ولا يصلح الذلّ والافتقار إلا لله وحده؛ لأنه حقيقة العبادة"(أ).

وكان الإمام أحمد يقول في دعائه: "اللهم كما صنت وجهي للسجود لغيرك فصنه عن المسألة لغيرك".

قال ابن القيم في قوله تعالى ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ ﴿ [الحجر: ٢١]، قال: "إنَّ كل شيء لا يطلب إلا ممن عنده خزائنه ومفاتيح تلك الخزائن بيديه، وإن طلبه من غيره طلب ممن ليس عنده ولا يقدر عليه"(٠).

ولقد تواترت وصايا السلف بترك سؤال الخلق فقال طاوس لعطاء: "إياك أن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٢٠٥)، ومسلم (٢٧٠٤) من حديث أبي موسى الأشعوي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٦١٢)، والطبراني في "الدعاء" (٢٥)، وابن حبان (٨٦٦) وغيرهم عن أنس بن مالك ﷺ، وهو حديث ضعيف، ويغني عنه العموم الوارد في حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) ثبت ذلك في "صحيح مسلم" (١٠٤٣)، وُغيره.

<sup>(</sup>٤)"الجامع" لابن رجب (١/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٥) "الفوائد" (ص٢٠٢).

تطلب حوائجك ممن يغلق بابه دونك، وعليك بمن بابه مفتوح إلى يوم القيامة، أمرك أن تسأله ووعدك أن يجيبك".

قال الفضيل بن عياض: "أحب الناس إلى الناس من استغنى عن الناس، وأبغض الناس إلى الناس من احتاج إلى الناس وسألهم، وأحب الناس إلى الله عز وجل من سأله واستغنى به عن غيره، وأبغض الناس إليه من استغنى عنه وسأل غيره".

وقال : "والله لو يئست من الخلق حتى لا تريد منهم شيئًا، لأعطاك مولاك كل ما تريد"(\).

وما أحسن قول من قال:

لا تقصد المخلوق ربُّك أقربُ ومن قصدَ المخلوقَ لا شكَّ يتعبُ لا تقصد المخلوقَ لا شكَّ يتعبُ لا تسألَنَّ بُنيَّ آدمَ حاجةً وسَلِ الذي أبوابه لا تُحْجَب بُ اللهُ يغضبُ إِنْ تركتَ سؤالَهُ وبُنيَّ آدمَ حين يُسْأَلُ يَغْضَبُ

وما أجمل قول الخليل إبراهيم حين ألقي في النار ، فسأله جبريل : "ألك حاجة؟" قال : "أما إليك فلا"<sup>(٢)</sup> .

# • حكم السؤال:

السؤال قسمان: أحدهما: لم تجر العادة بجريانه على أيدي الخلق، كالهدى والتوفيق والفهم في العلوم وشفاء المريض وحصول العافية من بلايا الدنيا والآخرة والعفو والرضى ونحو ذلك، فلا يجوز أن يُسْأَلُ فيها غير الله، وسؤال غيره شرك.

والثاني: ما جرت عادة الله بجريانه على أيدي خلقه، كالدراهم والأموال

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (١/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري ، شرح الأربعين النووية لابن دقيق العيد بتعليق أسامة الرفاعي، (ص١٤٢).

والمعونة على حمل الشيء الثقيل والزرع والصناعة ونحوها، فيسأل الله تعالى أن يسره له وأن يعطف عليه قلب خلقه، وأن يُسَبِّبَ له الأسباب في حصوله، ولو سأل المخلوق أو استعان به فيها يقدر عليه جاز.

### وتحل المسألة للفقير بشروطٍ؛ منها:

١ – أن يكون عاجزًا عن الكسب غير واجدٍ لما يكفي يومه وليلته، فإن سأل بعد ذلك لغير حاجة فقد أثم، ولا تحل الزكاة لغني ولا لذي مِرَّةٍ سويِّ(١).

٢ - ألا يؤذي المسئول. ٣ - ألا يلحّ عليه في السؤال.

وأما الاستعانة بالله على دون خلقه؛ فلأن العبد عاجز عن الاستقلال بجلب مصالحه، ودفع ما يضره، ولا معين له على ذلك إلا الله على، فمن أعانه الله فهو المعان ومن خذله فهو المخذول.

فصاحب الإيمان الكامل قلبه متعلِّقٌ بالله وحده، والمستعين بغيره تعالى مخذول إذا كانت استعانته بالمخلوق في الباطن والظاهر.

وأما الموفق فإنه يستعين بالله في الباطن وبالخلق في الظاهر، ولا يُنافي هذا التوكل؛ فإن الله تعالى أجرى عادته بأن يعين عبده بواسطةٍ وبغير واسطة.

ولكن على العبد أن تشتد ثقته بها عند الله، وقد عاتب الله المؤمنين فقال: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنِ ۚ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ مَنْكُمْ اللهِ عَنْكُمْ شَيَّا ﴾ [التوبة: ٢٥].

فالأسباب يسعى إليها المؤمن امتثالاً لأمره تعالى، ولا يعتقد أنها تحقق غرضه قطعًا، بل لا يتحقق الغرض أو النتيجة إلا بإذن الله، فالدواء لا يشفي بنفسه، والدعاء لا يمنع البلاء بنفسه.

سأل رجلٌ الإمامَ أحمد أن يعظه فقال: "إن كان الله تكفَّلَ بالرزق فاهتمامك

<sup>(</sup>١) أي: قوة صحيح البدن.

لماذا؟ وإن كان الرزق مقسومًا فالحرص لماذا؟ وإن كان الخلف على الله فالبخل لماذا؟ وإن كانت الجنة حقًّا فالراحة لماذا؟ وإن كانت النار حقًّا فالمعصية لماذا؟ وإن كانت الله فانية فالطمأنينة لماذا؟ وإن كان الحساب حقًّا فالجمع لماذا؟ وإن كان كل شيء بقضاء الله وقدره فالحزن لماذا؟".

#### قال الشاعر:

أَيَا مَالكُ لا تَسْأَلِ الناسَ والْتَمِسْ بكفَّيْكَ فضلَ الله، واللهُ أَوْسَعُ ولو سُئل الناسُ الترابَ لأَوْشَكُوا إِذَا قَيلَ هاتوا أَنْ يملُّوا وَيَمْنَعُوا

قوله ﷺ: ''واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك رفعت الأقلام وجفت الصحف'':

قال ابن رجب رحمه الله: "واعلم أن مدار جميع هذه الوصية على هذا الأصل، وما ذُكِرَ قبله وبعده متفرعٌ عليه، وراجع إليه، فإن العبد إذا عَلِمَ أنه لن يصيبه إلا ما كتب الله من خير وشرّ، ونفع وضرّ، وأن اجتهاد الخلق كلهم على خلاف المقدور غير مفيد البتة؛ علم حينئذٍ أن الله وحده هو الضار النافع، المعطي المانع، فأوجبَ ذلك للعبد توحيد ربه عز وجل، وإفراده بالطاعة، وحفظ حدوده، فإن المعبود إنها يُقصد بعبادته جلبُ المنافع ودفعُ المضار ولهذا ذم الله من يعبد من لا ينفع ولا يضر ولا يغني عن عابده شيئًا، فمن عَلِمَ أنه لا ينفع ولا يضر ولا يعطي ولا يمنع غير الله؛ أوجب له ذلك إفراده بالخوف والرجاء والمحبة والسؤال والتضرُّع والدعاء وتقديم طاعته على طاعة الخلق جيعًا، وإفراده بالاستعانة به والسؤال له، وإخلاص الدعاء له في حال الشدة وحال الرخاء"(۱).

<sup>(</sup>١)"الجامع" لابن رجب (١/ ٤٨٤ – ٤٨٥).

# ❸ قوله ﷺ: "واعلم أن الأمة":

"الأمة": جميع الخلق، كما صرّح بذلك في رواية أحمد.

وقد تُطلق على الجاعة؛ كقوله تعالى: ﴿ أُمَّةً مِنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ ﴾ [النصص: ٢٣].

وقد تطلق على الرجل الجامع لخصال الخير: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ [النحل:١٢٠].

وقد تطلق على الدين والمذهب والطريقة؛ كقوله: ﴿ وَجَدَّنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ ﴾ [الزخرف:٢٣،٢٢].

وقد تطلق على الزمان؛ كقوله: ﴿ وَآدَكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾ [يوسف: ٤٥]، وقوله: ﴿ إِلَّى أُمَّةٍ مُعْدُودَةٍ ﴾ [مود: ٨].

### 🏶 قوله ﷺ: "لو اجتمعت":

ولماذا قال: "لو" في النفع، وقال: "إن" في الضر؟

"لو": حرف امتناع لامتناع، ففيه إشارة إلى أن اجتهاعهم على النفع مستحيل.

بخلاف "إن" في الإضرار فهي تفيد التشكيك فاجتماعهم ممكن؛ لأن الظلم من شيم النفوس وهو ممكن من غير المعصومين.

أي: أَثْبَتُهُ فِي اللوح المحفوظ أو أراده وقدَّره أزلاً.

ولا ينافي هذا كله قوله تعالى حكاية عن موسى عليه السلام: ﴿فَأَخَافَأُن يَقْتُلُونِ ﴾ [الشعراء: ١٤]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴾ [طه: ٤٥]، وكذا قوله: ﴿ خُذُواْ حِذْرَكُمْ ﴾ [النساء: ٧١]، إلى غير ذلك، بل السلامة بقدر الله والعطب بقدر الله، والإنسان يفر من أسباب العطب إلى أسباب السلامة، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا

تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلتَّهُ لُكَةٍ ﴾ [البنرة: ١٩٥] ٢٠.

# 🕸 قوله ﷺ: "رفعت الأقلام":

أي: تُرِكَتُ الكتابة بها لفراغ الأمر وإبرامه، وهي كناية عن تقدُّم كتابة المقادير كلها والفراغ منها من أَمَدٍ بعيد، وهي كناية لطيفة.

وجُمِعَ للتعظيم وإلا فهو واحد.

ففي حديث عبادة بن الصامت عن النبي على قال: "إن أول ما خلق الله القلم، ثم قال: اكتب، فجرى في تلك الساعة بها هو كائنٌ إلى يوم القيامة"(").

#### 🕸 قوله ﷺ: "وجفت الصحف":

أي: يبست وجفَّ المداد عليها ليدلّ على أن الأمر قد فُرِغَ منه تمامًا، وهي من أحسن الكنايات.

و"الصحف": جمع صحيفة، وجُمِعَ للتعظيم، والمقصود اللوح المحفوظ.

فإن قيل: كيف الجمع بين هذا وبين قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آللَهُ مَا يَشَآءُ وَيُثَبِتُ ﴾ [الرعد:٣٩].

فيقال: إن القضاء قسمان: مبرم ومعلَّق:

فالمعلَّق يجيء منه ما يشاء الله، ويثبت القلم ما ثبت في علم الله القديم الذي لا يتغير.

وقيل: إن ما في اللوح المحفوظ لا يتغير، وإنها الذي يُمحى ما في صحف الملائكة من زيادة العمر ونقصانه والرزق وبسطه والعمر ومده.

وقيل: من القضاء ما يكون واقعًا محتومًا وهو الثابت، ومنه ما يكون مصروفًا بأسباب وهو الممحو.

وقيل: يمحو سيئات التائب ويُثبت الحسنات مكانها.

<sup>(</sup>١) شرح النووي للأربعين ، (ص٤٥، ٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه أحمد (٥/ ٣١٧)، وأبو داود (٤٧٠٠)، والترمذي (٢١٥٥) (٣٣١٩)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٠١٦).

وقيل: يمحو ما يشاء ويثبت إلا الحياة والموت والشقاء والسعادة(١٠).

والمحو فيها يتعلق بعلم المخلوقين، وأما ما في علم الله فلا محو فيه ولا إثبات.

🕸 قول النووي: "وفي رواية غير الترمذي":

وهي رواية عبد بن حميد والإمام أحمد وغيرهما كها سبق في طرق الحديث.

🕏 قوله ﷺ: "احفظ الله تجده أمامك":

تقدم الكلام عليه قريبًا.

@ قوله ﷺ: "تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة":

"تعرّف": بالتشديد، والتعرُّف إلى الآخر يكون بفعل ما يكون سببًا في معرفته إياك. وهذا المعنى مستحيلٌ في حقِّ الله تعالى.

قال تعالى: ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَأَكُم مِنَ ٱلأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَ يَكُمْ ﴾ [النجم: ٣٢].

فالمقصود من العبارة لازمها، وهو التقرُّب إلى الله تعالى بعمل الطاعات وترك المحرمات حتى يحبك الله تعالى، وذلك زمن سعة الرزق وصحة البدن، وخلو الفكر من الهم، فمن عمل بذلك صار بينه وبين ربه معرفة خاصة، فعرفه ربه في الشدة. ورعى له تقربه إليه في الرخاء؛ فنَجَّاهُ من الكروب والأهوال.

قال ﷺ: "من سره أن يستجيب الله له عند الشدائد فليكثر الدعاء في الرخاء"(").

قال ابن رجب: "فمعرفة العبد لربه نوعان:

أحدهما المعرفة العامة: وهي معرفة الإقرار به والتصديق والإيهان، وهذه عامة للمؤمنين.

<sup>(</sup>١) انظر: "تفسير القرطبي" (٩/ ٣٣٢)، و"البيضاوي" (٣/ ٣٣٤) (٤/ ٢٢٨)، و"ابن كثير" (٢/ ٥٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (١/ ٤٤٥)، وصححه ووافقه الذهبي.

والثانية: معرفة خاصة تقتضي ميل القلب إلى الله بالكلية، والانقطاع إليه والأنس به، والطمأنينة بذِكْره والحياء منه والهيبة له، وهذه المعرفة الخاصة هي التي يدور حولها العارفون، كما قال بعضهم: مساكين أهل الدنيا، خرجوا منها وما ذاقوا أطيب ما فيها، قيل نه: وما هو؟ قال: معرفة الله على.

ومعرفة الله بعبده نوعان:

معرفةٌ عامة: وهي عِلْمه سبحانه بعباده، واطلاعه على ما أَسَرُّوه وما أعلنوه كما قال: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ مَنْفُسُهُ ﴿ [ق: ١٦]، وقال: ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَا كُر مِن وَ إِذْ أَنتُمْ أَجِنَةً فِي بُطُونِ أَمَّهَ يَتِكُمْ ﴾ [النجم: ٣٢].

معرفة خاصة: وهي تقتضي محبته لعبده، وتقريبه إليه، وإجابة دعائه، وإنجاءه من الشدائد، وهي المشار إليها بقوله على فيها يحكي عن ربه: "ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أُحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأُعيذنه الله وفي رواية: "ولئن دعاني لأُجيبنه "(۱).

وقد دلت الحوادث والوقائع على معنى هذه العبارة كما في قصة الثلاثة الذين أووا إلى الغار، فنزلت عليهم صخرة سدت فم الغار فدعوا الله بصالح أعمالهم ففرَّج الله عنهم (<sup>1)</sup>.

وفي قصة موسى على وفرعون لعنه الله آية، فالأول ذكر الله في الرخاء فلما نزلت به الشدة عرفه الله، والآخر لم يذكر الله في الرخاء فلما نزلت به الشدة قال: ﴿ ءَامَنتُ ﴾ [يونس: ٩٠]، فقال له الله: ﴿ ءَ آلْنَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس: ٩٠].

وأعظم الشدائد التي تنزل بالعبد في الدنيا: الموت، وما بعده أشد منه إن لم يكن

<sup>(</sup>١) "الجامع" لابن رجب (١/ ٤٧٣)، والحديث المذكور سيأتي في "الحديث الثامن والثلاثين" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) أخرجُه البخاري (٢٢٧٢)، ومسلم (٢٧٤٣) من حديث ابن عمر رضي الله عنه مطوَّلًا.

مصير العبد إلى خير ولهدا يقنط المفرطون عند الموت، ويرجو الطائعون عنده لما يرود من بشائر الكرامة ومبادئ الفوز.

قال بعضهم (١): "كيف لا أرجو ربي وقد صمت له ثبانين رمضان".

وقال أبو بكر بن عياش لابنه عند موته: "أترى الله يضيع لأبيك أربعين سنة يختم القرآن كل ليلة؟"(٢).

بل قد يكون العبد في سياق الموت فيشغله التعرف إلى الله في هذا الموقف عن هذا الكرب الذي نزل به.

قال ثابت البناني: ذهبت أُلقِّن أبي فقال. يا بني دعني، فإني في وِرْدِي السادس.

ودخلوا على بعض السلف عند موته، وهو يصلي، فقيل له، فقال: الآن تُطُوَى صحيفتي.

الواعلما: أي: تيقَّنْ وتحقَّقْ.

"أن ما أخطأك": أي: حاوزكَ من نعمةٍ فلم تصل إليك.

"لم يكن ليصيبك": اللام لام الجحود ينصب بعدها المضارع بأن مضمرة وجوبًا وتفيد تأكيد النفي، والتقدير لم يكن مقدرًا عليك ليصيبك؛ أي: لن يصل إليك؛ لأنه بَانَ بكونه أخطأك أنه غير مقدور لك، واستعمال الخطأ هنا فيه مجاز؛ لأن حقيقته العدول عن الجهة أو الوقوع على خلاف المراد.

"وما أصابك": أي: لحقك ووصل إليك من خيرٍ أو شر.

"لم يكن ليخطئك": أي: يجاوزك ويفوتك؛ لأنه بوصوله إليك بان أنه مقدّر

<sup>(</sup>١) هو أبو عبد الرحم السلمي، أخرجه أحمد في "الزهد" (ص١٣٥)، وأبو نعيم (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخطيب في "تاريخه" (١٤/ ٣٨٣)

عليك؛ إذ لا يصيب الإنسان إلا ما قدر عليه.

قال تعالى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا ﴾ [التوبة: ١٥].

وتمرةُ هذا العلم: حصول الرضا بالقضاء.

فمن تيقن من قضاء الله السابق وتقديره الماضي صَبَرَ على المكروه وتَرَقَّتْ نفسُه بعد ذلك إلى الرضا بالمقدور وهي رتبة عليّة.

وهذا يثمر أيضًا ترك الهم لما يأتي في المستقبل، وقيل في هذا:

سيكونُ الذي قُضِي سَخِطَ العبدُ أو رَضِي فَدَعِ الممَّ يا فَتَى كلُّ هَمٍّ سَيَنْقَضِي

وقد بلغ من رضا السلف أنهم كانوا يفرحون عند نزول البلاء حين يلاحظون حكمة الله في البلاء ورحمته.

سئل السريّ السقطي: هل يجد المحب ألم البلاء؟ فقال: لا.

قال بعضهم:

عذائِهُ فيكَ عَـذْبُ وبُعْدُهُ فيك قُـرْبُ وأنتَ مِنها أحبُّ وأنتَ مِنها أحبُّ حَسْبِي مِنَ الحُبُّ أَنِّي لِلَا تُحِبُّ أَنِي لِلَا تُحِبُّ أَجِبُّ أَنِي لِلَا تُحِبُّ أَجِبُ

# 🕏 قوله ﷺ: "واعلم أن النصر مع الصبر":

وهذا كما قال تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلَقُوا ٱللَّهِ كَم مِن فِعَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَيلَةٍ عَلَينَةً وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّيرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

والنصر لغةً: العون، والنَّصِير المعين(!).

والصبر: الحبس والمنع، وهو حبس النفس عن التسخُّطِ والجزع عند نزول

<sup>(</sup>١) وانظر: "لسان العرب" (٥/ ٢١٠).

البلاء المؤلم، وكفّ الجوارح عن العمل بمقتضى هذا الجزع.

وقال الجنيد: المسيرُ من الدنيا إلى الآخرة سهلٌ هينٌ على المؤمن، وهُجْران الخلق في جنب الله شديد، و المسيرُ من النَّفْس إلى الله صعبٌ شديد، والصبُر مع الله أشدّ.

وسُئل عن الصبر فقال: تجرُّع المرارةِ من غير تعبُّسِ.

والصبر مع الله؛ أي: وَقُف النفس على أوامره ومحابه، وهو أشدّ أنواع الصبر وأصعبها.

وقال ذو النون المصري: الصبر التباعد من المخالفات، والسكون عند تجرُّع غصص البلية، وإظهار الغني مع حلول الفقر بساحات المعيشة.

وقيل: الصبر الوقوف مع البلاء بحسن الأدب.

وقال عمرو بن عثمان: هو الثبات مع الله، وتلقِّي بلائه بالرحب والدّعة.

وقال الخواص: هو الثبات على أحكام الكتاب والسنة.

وقيل: الصبر هو الاستعانة بالله. وقيل: هو ترك الشكوي.

وقيل:

الصَّبْرُ مِثْلُ اسْمِهِ مُرُّ مَذَاقتُهُ لكِنْ عَوَاقِبُهُ أَحْلَى من العَسَلِ وقال علي بن أبي طالب: الصبر مطيةٌ لا تكبو(١٠).

• في الرِّضي:

قيل: الرضى ارتفاع الجزع في أيِّ حُكْم كان.

وقيل: رفع الاختيار.

وقيل: استقبالُ الأحكام بالفرح.

<sup>(</sup>١) "مدارج السالكين" لابن القيم (٢/ ١٦٤ - ١٦٥).

وقيل: سكون القلب تحت مجاري الأحكام.

وقيل: نظرُ القلب إلى قديم اختيار الله للعبد، وهو ترك التسخُّط(١).

وقال عبد الواحد بن زياد: ما أحببتُ أن شيئًا من الأعمال يتقدَّم الصبر إلا الرضا، ولا أعلم درجة أشرف ولا أرفع من الرضا، وهو رأس المحبة<sup>(٢)</sup>.

قوله: "وأن الفرج مع الكرب" أي: الشدة ، وفيه تسلية وتأنيس بأن الكرب نوع من النعمة لما يترتب عليه ("). وله شواهد في القرآن كقوله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا السَّتَيْفَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنَّوَا أَنَهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَآءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّى مَن نَشَآءُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ الوسف ١١٠].

#### ومثله قول بعضهم:

عسى الكرب الذي أمسيت فيه وقول الآخر:

إذا اشتملت على اليأس القلوبُ وأوطنت المكاره واطمأنت ولم يُر لانكشاف الضر وجه أتاك على قنوط منك غوث وكل الحادثات إذا تناهت وقول الآخر:

ضاقت فلم استحكمت حلقاتها

یکون وراءه فرج قریب

وضاق لما به الصدر الرحيب وأرست في أماكنها الخطوب ولا أغنى بحيلته الأريب يمن به اللطيف المستجيب فموصول بها الفرج القريب

فرجت وكنت أظنها لا تفرج

<sup>(</sup>١) السابق (٢/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) "روضة العقلاء" لابن حبان (ص١٦١).

<sup>(</sup>٣) الجوهر البهية ، (ص١٢٣).

# لطائف ومُلَح وآداب

#### • في الصبر:

عليكَ إِذَا ضَاقَتْ أمورُكَ والتَوَتْ بصبرِ، فإِنَّ الضيقَ مفتاحُه الصَّبرُ عَسَى فَرَجٌ يَأْتِي بهِ الله إِنَّـهُ لهُ في كلِّ يومٍ في خليقتِه أَمْرُ وأَنْشَدَ عبد الله بن الأحوص بن عمار القاضي:

صَبْرًا جميلاً على ما نابَ مِنْ حَدَثٍ والصبرُ ينفعُ أحيانًا إذا صبروا الصبرُ أفضلُ شيء تستعين به على الزمان إذا ما مسَّكَ الضررُ أنشد أبو يعلى الموصلي:

إنِّي رأيتُ- وفي الأيام تجربةٌ- للصبرِ عاقبةً محمودةَ الأَثْرِ وقلَّ مَنْ جَدَّ في شيءٍ يحاوله فاسْتَصْحَبَ الصبرَ إلاَّ فَازَ بالظَّفَرِ (١)

# فوائد دعوية وتربوية

۱ - يحرص الداعية على الاختلاط بالمدعوين، ومشاركتهم أمورهم الحياتية، ومناسباتهم المهمة، والحرص على تعليمهم وإرشادهم، كبيرهم وصغيرهم، كما فعل النبي على مع ابن عباس.

والتعليم بالفعل والعمل أقوى وأثبت من التعليم بالقول واللسان، ولذا جاء حرص الشريعة على بناء القدوة الصالحة والمثل الأعلى في نفوس المسلمين، وقَيَّد العلماء في ذلك شيئًا تراه في كتب الآداب لطالب العلم، أو الأبحاث الخاصة بالدعوة والمدعوين. ومتى يتربَّى الطالب إذا لم يختلط بالشيخ ويأخذ عنه الأدب؟

٢ - ترك التميُّز على المدعوين، وقد كان النبي ﷺ مخالطاً لأصحابه، يأتي

<sup>(</sup>١) "روضة العقلاء" لابن حبان (ص١٦١).

الرجل فيسأل عنه وهو أمامه فلا يعرفه من بين أصحابه؛ لأنه لا يتميّز عنهم بشيءٍ يميزه، وقد كان يُرْدف أصحابه خلفه على ناقته فها يعرفه الغريب حتى يُكلّ عليه.

" - في توجيه النبي على الله الله عباس إلى حفظ الله: إرشاد للداعية أن يحرص على حفظ الله في نفسِه، وفي غيره، وأهمية ذلك في دعوته، وأهمية حرص الداعية على تزكية النفس بالطاعات، والتقرُّب إلى الله تعالى بصالح العمل، وضرورة العناية بتزكية نفوس المدعوين، خاصة أنَّ العمل في مجال العلوم الجامدة ربها أثمر قسوة في النَّفْس مع الزمان الطويل وإهمال التزكية.

ولا غنى للداعية عن وِرْدٍ ثابتٍ من القرآن والأذكار والصّلوات على وَفْق مراد الشرع، وحَسْب نصوص الشريعة.

ويمكن أن يستعين الداعية على ذلك بسماع بعض دروس الوعظ أو قراءة بعض الكتب الوعظية ونحو ذلك.

٤ - التوحيد أولاً: وهو مدار هذه الوصية العظيمة.

فإن أعظم ما أمر الله به هو التوحيد، كما قال تعالى: ﴿ فَاعَلَمْ أَنَّهُ لِا إِلَهَ إِلَّا اللّهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣]، وفي حديث المعاذ ، وقال سبحانه: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُوۤا إِلّا إِيّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣]، وفي حديث معاذ ، قال رسول الله على العباد، وما حق العباد على الله؟"، قلت: "الله ورسوله أعلم"، قال: "حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا"(۱)، وفي حديث معاذ الآخر قال على الله إلا الله وأن محمدًا رسول الله الله إلا الله وأن محمدًا رسول الله الله الله إلا الله وأن محمدًا رسول الله الله الله وأن محمدًا رسول الله وأن محمد والله وأن محمد والله وأن محمد والله وأن الله وأن محمد والله وأن محمد والله وأن محمد والله وأنه والله وأنه والله وأنه والله وأنه والله وأنه والله والله والله والله وأنه وأنه والله والل

فكان أول الواجبات وأوجب التكليفات، هو إفراد الله تعالى بالتوحيد والبراءة من الشرك باتفاق أهل السنة.

ولذا قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "لا يصح مقام من المقامات، ولا حال من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٨٥٦)، ومسلم (٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٤٥٨)، ومسلم (١٩).

الأحوال؛ إلا به، فلا وجه لجعله آخر المقامات، وهو مفتاح دعوة الرسل، وأول فرض فرضه الله على العباد، وما عدا هذا من الأقوال فخطأً؛ كقول من يقول: أول الفروض النظر، أو المقصد إلى النظر، أو المعرفة، أو الشك الذي يوجب النظر، وكل هذه الأقوال خطأ؛ بل أول الواجبات: مفتاح دعوة المرسلين كلهم، وهو أول ما دعا إليه فاتحهم نوح فقال: ﴿ يَنقَوْمِ ٱعْبَدُواْ ٱللهُ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۚ ﴾ [الأعراف: ٩٥]، وهو أول ما دعا إليه خاتمهم محمد "(١).

قال الإمام ابن أبي العز رحمه الله: "اعلم أن التوحيد هو أول دعوة الرسل وأول منازل الطريق، وأول مقام يقوم فيه السالك إلى الله على ... ولهذا كان الصحيح أن أول واجب يجب على المكلف شهادة أن لا إله إلا الله لا النظر (٢)، ولا القصد إلى النظر (٢)، ولا الشك (١). فالتوحيد أول ما يدخل به في الإسلام، وآخر ما يخرج به من الدنيا، فهو أول واجب وآخر واجب" (٠).

قال الشيخ حافظ حكمى رحمه الله في منظومته:

أول واجب على العبيد معرفة الرحمن بالتوحيد إذ هو من كل الأوامر أعظم وهو نوعان أيا من يفهم

ومما يدل على أنه آخر واجب، حديث أبي هريرة ﴿ أَنَ النَّبِي ﷺ قَالَ: "لقنوا موتاكم لا إله إلا الله" (٢)، وفي الصحيح من حديث عثمان ﴿: "من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله، دخل الجنة" (٢).

<sup>(</sup>١) "مدارج السالكين" (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٢) وهذا مُذَّهب الأشاعرة. انظر: "الإنصاف" للباقلاني (ص٢٢).

<sup>(</sup>٣) وهذا مذهب الجويني. انظر: "الإرشاد" (ص٣).

<sup>(</sup>٤) وهذا مذهب المعتزلة. انظر: "الأصول الخمسة" للقاضي عبد الجبار، وهذا كله مبني على أن الإيهان بالخالق كسبى نظري في أصله، وأهل السنة على أن الإيهان بالخالق في أصله فطري وهبى.

<sup>(</sup>٥) "شرح العقيدة الطحاوية" (١/ ٢١-٣٣)، وقد مضى قريبًا بيان أقوال الفِرَق المخالفة في قضَّية النظر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٩١٧).

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم (٢٦).

ومن هنا لزمت العناية بالواجب الأول والأخير على العباد، ويلزم أن تكون العناية به على مستوى خطر هذا الركن ومنزلته في الإسلام.

٥- كما أن هذا الحديث أصل عظيم لتصحيح العقيدة ، فهو أيضًا دواء شاف من داء اليأس ، ومن ذلة الخضوع للناس ، ثم هو علاج ناجع لحمى الانتحار الوافدة من الغرب (۱).

٦- الحرص على تعليم الأبناء وتثقيفهم مع مراعاة كل مرحلة من مراحل حياتهم التي يمرون بها وقدرة استيعابهم فيها ، وضرورة تعويدهم على روح المراقبة منذ نعومة أظفارهم وتعليمهم أن القادر والغني هو الله وحده وبيده الخير كله ، وتعويدهم على عدم الخوف إلا من الله (").

\*\*\*

<sup>(</sup>١) مختصر النبراوي (ص٦٧)، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) الجواهر البهية (ص١٢٤)، يتصرف يسير.

# رَفْعُ بعِس (لرَّحِيُ (الْنِجَّنِيِّ (سِكنتر) (انبِّرُرُ (الِفِرُووکرِسِی

# الحديث العشرون

عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ عُقْبَةَ بْنِ عَمْرِو الأَنْصَارِيِّ ، قَالَ:

قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النُّبُوَّةِ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النُّبُوَّةِ الأَوْلَى: إِذَا لَمْ تَسْتَحْي فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ».

رواه البخاري.

\*\*\*

رَفْعُ بعبر (لرَّعِلَ (النَّجَلِي رُسِلنَم (النِّير) (الفِرون يرسى

## طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه البخاري في "الصحيح" من طريق شعبة، عن منصور، عن ربعي، عن أبي مسعود (١٠)، وتابعه الثوريُ (١٠)، وزُهير (١٠)، وجرير (١٠)، وفضيل بن عياص (١٠)، وكامل أبو العلاء (١٠)، وقيس بن الربيع (١٠)، وأبو شيبة (١٨)، وحماد بن شعيب (١٠)، وإبراهيم بن

- (۱) أخرجه الطيالسي (۲۲۱)، وابن الجعد (۸۱۹)، وأحمد (٤/ ١٢١ ـ ١٢٢)، والبخاري في "الصحيح" (٤٤٤) و"الأدب المفرد" (١٣١٦)، وأبو داود (٤٧٩٧)، وابن أبي الدنيا في "مكارم الأخلاق" (٨٣٨)، وأبو نعيم في "الحلية" (٤/ ٢٧٠)، وعبد الله بن أحمد في "زوائد المسند" (٥/ ٢٧٣)، وابن حبان (٢٠٧)، والبيهقي في "الكبرى" (١١/ ١٩٢) و"الشعب" (٢٧٣٧ ـ ٢٧٣٧)، والطبراني في "الكبير" (١١/ ٢٣٥)، والقضاعي في "الشهاب" (١١٥٦) (١١٥١)، وابن قانع في "المحجم" (٢/ ٢٧٢)، وعمم في "الفوائد" (١٧٤١) (١١٥٣)، والقزويني في "التدوين" (١/ ٢٨٤)، والخطيب في "التاريخ" (٣/ ١١٠) (١١٥٠)، وابن عبد البر في "التمهيد" (١/ ٢٨٠)، والمزي في والتهذيب" (١/ ٢١٨)، والذهبي في "السبر" (١٠/ ٢٥٥) (١٠/ ١٠٥)، وأبو الفيض الفاداني في "العجالة في الأحاديث المسلملة" (ص١٤)، جميعاً من طرق عن شعبة به.
- (٢) أخرجه أحمد (٤/ ١٢١، ١٢٢) (٥/ ٢٧٣)، والطبراني في "الكبير" (٢٣ / ٢٣٦ رقم ٢٥٢)، وأبو نعيم في "الحلية" (٤/ ٣٧٠)، وابن عبد البر في "التمهيد" (٢٠/ ٦٩)، وابن عساكر (٥٣/ ١١٩) وقال إبراهيم بن سعد: عن الثوري عن منصور عن ربعي عن حذيفة. قال الدارقطني في "العلل" (٣/ ١٩٧ رقم ٣٥٨): "ووهم أيضاً"؛ وراجعه. وانظر منه أيضًا (٦/ ١٧٩ رقم ١٠٥٢).
- (٣) أخرجه البخاري في "الصحيح" (٣٤٨٣) و"الأدب المفرد" (٥٩٧) ومن طريقه البغوي في "شرح السنة" (٣٥٩)، والطبراني (٢١/ ٢٦٦)، وابن عبد البر في "التمهيد" (٢٠/ ٦٩)، وابن عساكر (٤٠/ ٥٠٩).
  - (٤) أخرجه ابن ماجه (٤١٨٣)، والطبراني (١٧/ ٢٣٨ رقم ٦٦١)، وابن عساكر (٥٣/ ١١٩) (٦٤/ ٦٣).
    - (٥) أخرجه الطبراني (١٧/ ٢٣٦ رقم٤٥٤)، وأبو نعيم في "الحلية" (٨/ ١٢٤).
- (٦) أخرجه ابن عدي (٦/ ٨٢)، والطبراني (١٧/ ٢٣٦ رقم ٦٥٣)، وابن حيان في "طبقات المحدثين بأصبهان" (٣/ ٥٥٩).
  - (٧) أخرجه الطبراني (١٧/ ٢٣٧ رقم ٢٥٦).
  - (٨) أخرجه الطبراني (١٧/ ٢٣٧ رقم ٦٥٨).
  - (٩) أخرجه الطبراني (١٧/ ٢٣٧ رقم ٢٥٩).

عطية الثقفي (١)، وشريك، واختُلِفَ عليه فيه (١)، ورواه معمر، واخْتُلِفَ عليه أيضًا (١)، وكذا مُفَضَّل بن مُهلهل، واختُلِفَ عليه أيضًا (١).

جميعهم عن منصور، عن ربعي، عن أبي مسعودٍ به.

ورواه أبو مالكِ الأشجعي سعد بن طارق بن أشيم فقال فيه: عن ربعي، عن "حذيفة"(٥)، بدلاً من "أبي مسعود".

قال البزار: "وهذا الحديث قد اختلفوا فيه عن ربعي، فقال منصور: عن ربعي عن أبي مسعود، وقال أبو مالكِ: عن ربعي عن حذيفة".

وقال ابن عبد البر عقب رواية حذيفة هذه: "هذا الحديث خطأ، ويقولون: إن الخطأ فيه من أبي مالكِ الأشجعي، ورواية منصور عندهم صواب، رواها شعبة والثوري وشريك وغيرهم عن منصور عن ربعي عن أبي مسعودٍ الأنصاري، ولا

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطيب في "التاريخ" (٦/ ١١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في "الأوسط" (٢٣١١)، وقال: "لم يرو هذا الحديث عن معمر عن منصور إلاً رباح، وأخرجه عبد الرزاق عن معمر، عن الأعمش، عن أبي الضحى، عن مسروق، عن أبي مسعود، عن النبي ﷺ"اهـ. ورواية عبد الرزاق المشار إليها: ذكرها عبد الرزاق في "المصنف" (٢٠١٤٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني (١٧/ ٢٣٨ رقم ٢٦٠)، والبيهقي في "الشعب" (٧٧٣٦)، والإسهاعيلي في "معجم الشيوخ" (٢١٠). وقيل: عن المفضل عن ثابت عن أنس، أخرجه ابن عساكر (٤١، ٣٠٠ ـ ٢٠٠) وقال: "لم أكتبه من مسند أنس إلا من هذا الوجه، وفي إسناده غير واحدٍ من المجهولين"أهـ (٥) أخرجه أحمد (٥/ ٤٠٥)، والبزار (٧٨٣٥)، وابن حبان في "الثقات" (٨/ ٢٣٧)، وأبو نعيم في

٥) اخرجه احمد (٥/ ٥٠٥)، والبزار (٢٨٢٥)، وابن حبان في "الثقات" (٨/ ٢٣٧)، وابو نعيم في "الحلية" (٤/ ٣٧١) و"أخبار أصبهان" (٢/ ٧٨)، والخطيب في "التاريخ" (١٢/ ١٣٥ ـ ١٣٦)، وابن والمحاملي في "الأمالي" ومن طريقه الذهبي في "التذكرة" (١/ ٢٧٢) و"السير" (١٢/ ١٢٧)، وابن عبد البر في "التمهيد" (١٠/ ٢٨)، وابن عساكر (١٢/ ٣٢٢)، والذهبي في "التذكرة" (١٣٢٧/٤) و"السر" (١٢/ ٤٥).

يصح في هذا الحديث هذا الإسناد، وإنها هو لربعي بن حراش عن أبي مسعود الأنصاري عقبة بن عمرو عن النبي ﷺ وليس لربعي عن حذيفة".

وقال أبو زرعة الرازي: "الصحيح عن ربعي عن أبي مسعود"".

وقال الدارقطني: "وحديث أبي مسعودٍ هو الصواب"(٢).

- وقد ورد الحديث بلفظ: "فاصنع ما شئت" وفي رواية: "فافعل" وفي ثالثةٍ: "فاعمل".
- ولفظُ أبي مالكِ في روايته السابقة المشار إليها عند أحمد وغيره: "إنَّ آخر ما تعلَّق به أهلُ الجاهلية من كلام النبوة: إذا لم تستحي فافعل ما شئت".
- ورُوِيَ نحوه عن أبي الطفيل، عن النبي ﷺ قال: "كان يقال: إن مما أدرك الناس من كلام النبوة: إذا لم تستحي فاصنع ما شئت".
- ورواه ليث بن أبي سليم عن واصلِ الأحدب، عن أبي وائل، عن ابن مسعود، عن النبي ﷺ قال: "إنَّ آخر ما حُفِظَ من كلام النبوة: إذا لم تستحي فاصنع ما شئت"(١٠).

# راوي الحديث

اسمه ونسبه: عُقبة، بضم العين وسكون القاف، ابن عمرو الأنصاري:
 نسبة إلى الأنصار، وهم الأوس والخزرج، شُمُّوا بالأنصار؛ لأنهم نصروا رسول

<sup>(</sup>١) "العلل" لابن أبي حاتم (٢/ ٣٣٨ رقم ٢٥٣٨).

<sup>(</sup>٢) "العلل" للدارقطني (٣/ ١٩٧ رقم ٣٥٨) وانظر منه أيضًا: (٦/ ١٧٩ رقم ١٠٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في "الأوسط" (٩٤٠٠)، وقال الهيثمي في "المجمع" (٨/ ٢٧): "وفيه مَنْ لم أعرفهم"اهـ

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في "الأوسط" (٤٨٠٢)، وابن قتيبة في "تأويل مختلف الحديث" (ص٢٣٨)، وليثٌ بَيِّنُ الضعفِ مشهوره

الله على ، وعقبة من الخررج.

البدري: نسبة إلى بدر؛ لأنه نزلها وسكنها.

واختلف العلماء في حضوره بدرًا.

فقال البخاري ومسلم. شهدها، وقال الجمهور: لم يشهدها، وصحَّحَ العلماء قول الجمهور.

فنسبته إلى بدر؛ لأنه نزلها وسكن فيها لا لحضوره الغزوة.

- كنيته: أبو مسعود.
- أعماله ومناقبه ومروياته: شهد أُحُدًا وما بعدها باتفاق، كما شهد بيعة
   العقبة الثانية مع السبعين، نزل الكوفة وابتنى بها دارًا.

وروي له اثنان ومائة حديث، اتفق البخاري ومسلم على تسعة أحاديث، وانفرد البخاري بواحد، ومسلم بسبعة.

• وفاته: قيل: تُوفِّيَ بالمدينة، وقيل بالكوفة سنة إحدى وأربعين، أو ثنتين وأربعين، على الراجح.

# أهمية الحديث ومنزلته

- عده الكتاني في نظمه المتناثر من المتواتر وذلك في حديث النبي ﷺ "الحياء من الإيمان".
- وقال المناوي: "عليه مدار الإسلام من حيث إن الفعل إما أن يشتحيا منه وهو الحرام والمكروه، وخلاف الأولى، واجتنابها مشروع، أو لا يستحيا منه، وهو الواجب والمندوب والمباح، وفعلها مشروع، فهو يتضمن الأحكام الخمسة"(١).

<sup>(</sup>١) "فيض القدير" (١/ ٤٣).

### شرح المفردات

"إن مما أدرك": أي: مما وصلهم أو بلغهم.

و"الإدراك": يأتي بمعنى الإحاطة الكاملة بالشيء.

والمعنى مما أدركه الناس: أي: توارثوه وظفروا به وبقي مأثورًا لديهم.

"الناس": ضُبِطَتْ بالرفع والعائد محذوف وهو الأشهر وضُبطت بالفتح والعائد ضمير الفاعل، و"الناس": من النوس وهو التحرك، أو من الأنس؛ لأن بعضهم يأنس ببعض، أو من النسيان.

"من كلام النبوة": والمعنى من كلام أصحاب النبوة.

"الأولى": أي: ما قبل النبي على وهم الأنبياء السابقون.

"تستحي": مضارع استحيا وحُذِفَت الياء الثانية للجزم بالجازم.

وفي رواية: "إذا لم تستح": مضارع استحى. يقال: استحيى واستحى، والرواية الأولى أصح وأفصح، قال الله تعالى: ﴿ \* إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيِ - أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً ﴾ [البقرة: ٢٦].

# الشرح الإجمالي

- اخْتُلِفَ في المراد من هذا الحديث، وأيًّا ما كان فهو أصلٌ في قاعدة الحياء والحث عليه، وتَرْك المنهيات والزَّجْر عنها، ويفيد الحديث العمل بها يوافق شرعنا من كلام النبوة الأولى، وفيه بيان فضيلة الحياء ومنزلته من الإسلام، وفيه اعتبار الحياء من موانع المخالفة والوقوع في المعاصي.

# الشرح التفصيلي

🏶 قوله ﷺ: "إن عا أدرك الناس":

قوله: "من ما":

"من": حرف جر، والجار والمجرور خبر "إنّ"، واسمها: قوله الآتي: "إذا لم تستح" إلخ، على تقدير القول؛ أي: قولُهم.

ويصح أن تكون: "إذا لم تستح فاصنع" هي الاسم على إرادة اللفظ؛ أي. هذا اللفظ.

أي: إن بعض ما أُدْرِكَ جملة: "إذا لم تستحي".

"فاصنع": هي الخبر.

والعائد على "ما": محذوف تقديره: إِنَّ مما أدركه الناس؛ أي. بلغهم وأحاطوا به، وهذا عند رفع "الناسُ" على أنهم فاعل

وأما على النصب "الناس" فالفاعلُ ضمير.

"من كلام النبوة الأولى": أي من كلام أصحابها.

ومعنى ذلك:

١ - مما اتفق عليه الأنبياء؛ لأنه جاء في زمن النبوة الأولى، أي: قد جاء منذ نبوة آدم عليه السلام إلى نبينا عليه السلام إلى نبينا عليه السلام الى نبينا عليه الله المسلم الى نبينا عليه الله الله المسلم المس

٢ - من آخر ما وُجِدَ مأمورًا به في زمن النبوة الأولى حتى إدراكه شرعنا، ولم يُنْسَخْ في ملَّةٍ من الملل، بل كل نبيِّ ندب إليه.

٣- مما بقى فأدركوه من كلام الأنبياء السابقين.

ويُستفاد منه: العمل بها وافق شرعنا من الشرائع السابقة، وهذا محلُّ إجماع. وفيه: تعظيمٌ لما ورد في الحديث؛ يحيث اتفقتْ عليه الشرائع، وتتابَعَتْ على التواصي به النبوات، فهو من نتائج الوحي، ثم تطابقت عليه العقول، وتلقته جميع الأمم بالقبول

# ﴿ قُولُه ﷺ: "إذا لم تَسْتَحِ": فيه مسائل:

• الأولى: في معنى الحياء:

وهو من الحياة، ومنه قيل للمطر: حيًا- بالقصر - لكونه به حياة الأرض، كما قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءِ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ [البقرة: ١٦٤].

وعرَّفه القاضي عياض بقوله: "رقّةٌ تعتري وجه الإنسان عند فعل ما يُتَوقَّعُ كراهيتُه أو ما يكون تركُه خيرًا من فعله".

ونقل الماورديُّ عن بعض البلغاء قوله: "حياةُ الوجهِ بحيائهِ، كما أنَّ حياة الغَرْس بهائه".

وعن محمد بن عبد الله البغدادي قال:

إِذَا قُلَّ مَاءُ الوجهِ قُلَّ حَيَاؤُهُ ۖ فَلَا خَيْرَ فِي وَجِهِ إِذَا قُلَّ مَاؤُهُۗ ۗ ۖ

- الثانية: معني الحياء في لسان السابقين (٢):
- قال ذو النون: الحياءُ وجود الهيبة في القلب مع وحشةِ ما سبق منك إلى ريك، والحبُّ يُنْطِقُ والحياء يُسْكِتُ والخوف يُقْلِقُ.
- وقال السَّرِي: الحياء والأُنس يطرقان القلبَ، فإن وجدا فيه الزُّهْد والورع وإلاَّ رَحَلا.
- وقال الفضيل بن عياض: خسٌ من علامات الشَّقْوَةِ: القسوة في القلب،
   وجمود العين، وقلَّة الحياء، والرغبة في الدنيا، وطول الأمل.
- وقال بعض الحكماء: أُحْيوا الحياء بمجالسة من يُشتَحْىَ منه، وعمارة القلب بالهيبة والحياء، فإذا ذهبا من القلب لم يَبْق فيه خيرٌ.

<sup>(</sup>۱) "الشفاء" للقاضي عياض (۱/ ٦٨)، و"أدب الدنيا والدين" للماوردي (ص١٩٨)، و"الداء والدواء" لابن القيم (ص٩٣)، و"المروءة وخوارمها" لمشهور حسن (ص٥١).

<sup>(</sup>٢) "أدب الدنيا والدين" للماوردي، و"مدارج السالكين" لابن القيم (منزلة: الحياء).

- وقال ابن القيم: وعلى حَسْب حياة القلب يكونُ فيه قوةً خُلُق الحياء، وقلَّة الحياء من موت القلب والروح، فكلّما كان القلب أخيًا كان الحياء أتمّ.

- وقيل: الحياء: خُلُقٌ يبعث على ترك القبيح ويمنع من التقصير في حقّ ذي الحق سواء أكان للخالق أو المخلوق.

### • نفي شبهة عن معنى الحياء:

زعم بعضهم (١) أن: "الحياء مُركَب من جُبنِ وعفةٍ، ولذلك لا يكون المستحيي فاسقًا، ولا الفاسق مستحييًا، لتنافي اجتهاع العفة والفسق، وقلَّ ما يكون الشجاع مستحييًا، والمستحي شجاعًا، لتنافي اجتهاع الجبن والشجاعة "اهـ

وفيه نظر؛ إذ الحياء لا ينافي الشجاعة أصلاً، ولا مانع من اجتماع الحياء والشجاعة في محلَّ واحدٍ كما اجتمعا في أشجع الخلق وأشدهم حياءً: النبي على والشجاعة في محلَّ واحدٍ كما اجتمعا في أشجع الخلق وأشدهم حياءً: النبي على وإنها جاء الخلط في مفهوم الحياء عند من سوَّى بين الحياء والعجز والضعف، والحياء برَاءٌ من ذلك كله؛ لأنه ذلك الحُلُق الرفيع الذي يسمو بصاحبه عن درجة البهائم ويرتفع به عن مواطن اللوم والعيب، ويرقى به من صفات النقص إلى التحلي بصفات الكهال، ومِنْ ثَمَّ كان شُعْبَةً من شُعب الإيهان، فكيف يجتمع مع الجبن الذي استعاذ منه النبي على المنها المهائم النبي المتعاذ منه النبي الله النبي الله المتعاذ منه النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي المتعاذ منه النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي ال

قال ابن رجب: "الحياء الممدوح هو الخلق الذي يبعث على فعل كل جميل وترك كل قبيح، فأما الضعف والعجز الذي يوجب التقصير في شيء من حقوق الله تعالى أو حقوق عباده فليس منه الحياء وإنها هو ضعف وخور، وعجز ومهانة"أهـ

ولهذا يكون الحياء مذمومًا إذا منع من تحصيل عِلم مطلوب، كما قالت عائشة رضي الله عنها في الثناء على نساء الأنصار: "رحم الله نساء الأنصار، لم يمنعهن الحياء أن يسألن عن أمر دينهن، وأن يتفقهن في الدين"(").

<sup>(</sup>١) وهو الراغب الأصبهاني في كتابه: "الذريعة إلى مكارم الشريعة"(ص٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠/ ٥٤٠) في باب: "ما لا يُسْتَحْيا من الحق للتفقُّه في الدين".

وأخرج البخاري عن أم سلمة أنها قالت: جاءت أم سليم إلى رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله الله على المرأة غسل إذا المحتى من الحق، فهل على المرأة غسل إذا احتلمت؟ فقال: "نعم إذا رأت الماء".

ومن ذلك: ما رُوِي من سؤافنً عن كيفية التطهير من دم الحيض ، وغير ذلك.

• الثالثة: منزلة الحياء في الإسلام (٢):

جَعَلَهُ النبيُّ ﷺ شعبةً من شُعَب الإيهان، بل وخصَّهُ بالتعظيم بين الشُّعَبِ فقال: "الإيهان بضع وستون شعبة، والحياء شعبة من الإيهان"<sup>(1)</sup>.

وقد تقرَّر أنَّ ذِكْر الخاص بعد العام يدلُّ على التعظيم، وسيأتي أنه لا يأتي إلاَّ بخير، وأن الحياء خير كله؛ بل جعل الشرع الحياء من البِكْرِ وعدم نُطْقِها دلالةً على رضاها بالزواج (٥) وأصبح ذلك حكمًا شرعيًّا مقرَّرًا في الإسلام، فهذه إضافة أخرى لمنزلة الحياء في الإسلام.

وخرج الإمام أحمد والنسائي من حديث الأشج، قال: قال لي رسول الله ﷺ: "إن فيك لخلقين يحبهما الله"، قلت: ما هما؟ قال: "الحلم والحياء"، قلت: أقديمًا كان أو حديثًا ؟ قال: "بل قديمًا"، قلت: الحمد لله الذي جعلني على خلقين يحبهما الله (١).

• الرابعة: في أنواع الحياء:

۱ – فطري غريزي:

فهو خُلُق وجبله خلق الله عليها عبده، وهو يكفُّ عن القبائح والشنائع ويحث على مكارم الأخلاق. فهو من خصال الإيهان بهذا الاعتبار.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦١٢١)، ومسلم (٣١٣).

<sup>(</sup>٢) راجع: "صحيح مسلم" (٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) راجع: "الحياء نُحلُق الإسلام" لمحمد إسهاعيل، و"الحياء من الكتاب والسنة" لسليم الهلالي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٩)، ومسلم (٣٥).

<sup>(</sup>٥) راجع: البخاري (١٣٧٥)، ومسلم (١٤٢٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد (٤/ ٢٠٦)، والنسائي في "فضائل الصحابة" (٢١٠)، وأخرجه مسلم في صحيحه (١١)، في خبر مطول من حديث أبي سعيد الخدري بلفظ "إن فيك لخصلتين يجبهما الله: الحلم والأناة".

قال الجرّاح بن عبد الله الحكمي: تركتُ الذنوب حياءً أربعين سنة ثم أدركني الورع.

وقال غيره: رأيت المعاصي نذالةً، فتركتها مروءة، فاستحالت ديانة.

٢ - مكتسب من معرفة الله ومعرفة قَدْره العظيم.

فهذا من أعلى خِلال الإيهان؛ لأنه يُقرِّب العبدَ من الرب ويُوجب أعلى مراتب الإحسان. فهذا النوع ينشأ من رؤية نِعَم الله العظمى، ورؤية تقصير العبد في أداء شكرها والقيام بحقها.

• فإنْ قيل: كيف يُعتبر الحياء الغريزي من الإيهان؟ مع أنه لا دخل للعبد في اكتسابه؟ والله تعالى يقول: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩]؟

فالجواب: ما نقله النووي عن القاضي عياض (''): وإنها جُعل من الإيهان؛ لأنَّه قد يكون تخلُّقًا واكتسابًا كسائر أعمال البر.

وقد يكون غريزة، ولكن استعماله على قانون الشرع يحتاج إلى اكتساب ونية وعلم، فهو بذلك يكون من الإيمان. ولكونه أيضًا باعثًا على أفعال البر ومانعًا من المعاصي (٢٠). اهـ. والوسائل لها حكم المقاصد.

فهو من الإيمان من حيث كونه باعثًا على امتثال المأمور واجتناب المنهي.

- والحديث شاملٌ لكلا النوعين الفِطْري الغريزي والمُكْتَسَب.

• تقسيم آخر للحياء باعتبار من يُسْتَحْيَا منه" :

١ - حياء من الله. ٢ - حياء من الناس. ٣ - حياء من النفس.

• فالأول: يكون بامتثال الأوامر الإلهية، وهو ينشأ من صحة الدين وقوة

<sup>(</sup>١) "شرح مسلم" للنووي (٢/ ٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: "أدب الدنيا والدين" للماوردي (ص٢٩٨).

اليقين وهو المراد بقوله ﷺ: "الحياء شعبة من الإيمان"".

• والثاني: يكون بكف الأذي وبذل الندي منزلة المجاهرة بالقبيح.

روي أن حذيفة بن اليهان أتى الجمعة فوجد الناس قد انصرفوا فتَنكَّبَ الطريق عن الناس وقال: لا خير فيمن لا يستحيي من الناس.

وينشأ من كمال المروءة وحب الثناء والذِّكْر الجميل.

والثالث: العِقّة وصيانة الخلوات وحفظ القلوب والجوارح من التصرُّف
في السرِّ بها يشين في العلانية، بل يتشابه سرّه وعلانيته.

قال بعض الأدباء: "من عمل في السر عملاً يستحيي منه في العلانية، فليس لنفسه عنده قدر".

• الخامسة: في فضائل الحياء:

١ - هو من صفات الملائكة:

لقول النبي ﷺ في حقّ عثمان ﷺ: "ألا أستحي من رجلٍ تَسْتَحي منه الملائكة"(").

٢- هو من صفات الأنبياء:

للحديث الذي معنا وفيه: "إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى".

ولقول النبي ﷺ: ''إن موسى كان رجلاً حييًّا ستِّيرًا، لا يُرى من جلده شيءٌ استحماءً منه''(٢).

وكان النبيُّ ﷺ أَشدَّ حياءً من العذراء في خِدْرها، كما وَصَفهُ أَبُو سعيدٍ الخدري ﷺ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم، وقد سبق قريبًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦/ ٢٢١)، ومسلم (٦٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٤٠٤)، ومسلم (٣٣٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦١١٩)، ومسلم (٣٢٢٠).

وقال على في حديث الإسراء والمعراج: "سألتُ ربي حتى استحييتُ "(١).

٣- هو من صفات الصالحين:

قال إبراهيم النخعي: "لو كنتُ فيمن قاتَلَ الحسين ثم أُدْخِلْتُ الجنة لاستحييتُ أن أنظر إلى وجه رسول الله ﷺ "(").

وسمع الإمام أحمد رحمه الله رجلاً يقول:

إذا ما قاَل لى ربِّي أما اسْتَحْيَيْتَ تعصيني ويقفي الذنب من خلقي وبالعصيان تراتيني

فدخل الإمام أحمد إلى الدار وأخذ يُرَدِّد هذا القول ويبكى.

٤- وهو صفة من صفات العرب:

وقال أبو سفيان بن حرب قبل إسلامه لهرقل: "فوالله لولا الحياء من أن يأثروا عليَّ كذبًا لكذبتُ عنه"('').

ومن ذلك قول عنترة:

وأُغضُّ طرفي إِنْ بَدَتْ لي جارتي حتى يـوَاريَ جارتي مأواها

وقال حاتمُ الطائي:

إذا ما بِتُّ أَخْتَلُ عرسَ جاري ليخفيني الظلامُ فلا خفيتُ أَنْفَتُ عرسَ جاري فلا- والله- أفعل ما حييتُ أَفْضِحُ جارتِ وأخونُ جاري

(١) أخرجه البخاري (٣٨٧٧)، ومسلم (١٦٢).

(٢) "الإصابة" لابن حجر (١/ ٣٣٥) وصحَّحَهُ.

(٣) أخرجه البخاري (٤٣٢٣)، ومسلم (٢٤٩٨).

(٤) أخرجه البخاري (٧)، ومسلم (١٧٧٣).

### ويقول مسكين الدارمي:

ناري ونارُ الجار واحدة وإليه قبلي تنزل القِدْرُ ما ضرَّ جاري إِذ أُجَاوِرهُ أَنْ لا يكون لبيته سِنْرُ أَغْمَى إِذا ما جارتي خَرَجَتْ حتى يواري جارتي الخِذر

ويقولُ آخر في جارته أيضًا:

ولم أكن طَلاَّبا أحاديث سرّها ولاعالمًا إذا ما مرَّتْ أيّ جنسِ ثيابها(''

٥- شعبة من شُعَبِ الإيان:

لقوله ﷺ: "والحياء شعبة من شعب الإيمان" (١٠).

٦- لا يأتي إلاَّ بخير:

لقوله ﷺ: " الحباء لا يأتي إلا بخبر "".

وعاتَبَ رجل أخاهُ في الحياء فقال له النبي ﷺ: "دَعْهُ فإن الحياء من الايهان"('').

٧- يمنع من ارتكاب المعاصي(٥):

قال الماوردي: "وكفي بالحياء خيرًا أن يكون على الخير دليلاً، وكفى بالقحة والبذاء شرًّا أن يكونا إلى الشرِّ سبيلاً".

وقال بعض الحكماء: مَن كساه الحياءُ ثوبَهُ لم يَرَ الناس عَيْبَهُ.

وليس لمن سُلِبَ الحياء صادٌّ عن قبيح، ولا زاجرٌ عن محظورٍ، فهو يُقْدِم على ما يشاء، ويأتي ما يهوى، وبهذا جاء الخبر: "إذا لم تستحي فاصنع ما شئت". وليس

<sup>(</sup>١) "عودة الحجاب" للشيخ محمد إسهاعيل (٣/ ١١٥-١١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم، وقد سبق قريبًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١١٧)، ومسلم (٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦١١٨)، ومسلم (٣٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: "أدب الدنيا والدين "(ص٢٩٨ - فما بعد).

هذا القول إغراءً بفعل المعاصي عند قلَّة الحياء كما توهَّمَهُ بعضٌ مَنْ جهل معاني الكلام ومواضعات الخطاب. وفي مثل هذا الخبر قول الشاعر:

إِذَا لَمْ تَخْشَ عَاقبةَ اللَّيَالِي ولمْ تَسْتَحِي فَاصْنَعْ مَا تَشَاءُ فَلا والله مَا فِي العيشِ خيرٌ ولا الدُّنْيَا إِذَا ذَهَبَ الحياءُ يَعيشُ المَرْءُ مَا اسْتَحْيَا بخير ويَبْقى العودُ مَا بَقِيَ اللِّحاءُ

وقال آخر:

إِذَا لَمْ تَصُنْ عِرْضًا وَلَمْ تَخْشَ خَالِقًا وَتَسْتَحِ مُحْلُوقًا فَمَا شِئْتَ فَاصْنَع

وقال بعض الشُّعَرَاء:

ورُبَّ قبيحةٍ ما حال بيني وبين ركوبها إلاَّ الحياءُ إِذَا رُزِقَ الفتى وجهًا وَقاحًا تقلَّبَ في الأمور كما يشاءُ

• السادسة: فيها لا يتنافى مع الحياء:

١- طلب العلم:

خاصة عِلْم الفرائض والواجبات العينية التي لابد منها، وقد مضى قول عائشة في نساء الأنصار: "نعم النساء نساء الأنصار، لم يمنعهن الحياء أن يتفقّهن في الدين".

ومن ذلك سؤال جماعة من الصحابيات رضي الله عنهن عن أمور الحيض والطهارة ونحو ذلك وقد مضى ذلك قريبًا.

• شبهة وجوابها:

فإن قيل: فقد استحيا عليٌّ من سؤال النبي ﷺ عن المذي، فكلَّفَ المقداد بالسؤال؟

فالجواب: أنَّ عليًّا استحيا من ذلك؛ لكونه زوج فاطمة بنت النبي عَلَيْكُ، كما

ورد في بعض روايات الحديث<sup>(۱)</sup>.

قال ابن حجر في "فتح الباري" أثناء شرح هذا الحديث: "وفيه استعمال الأدب في ترك المواجهة بها يُسْتَحْيَى منه عُرْفًا، وحُسْن المعاشرة مع الأصهار، وترك فرخر ما يتعلق بجهاع المرأة ونحوه بحضرة أقاربها، وقد تقدم استدلال المصنف(۱) به في العلم لمن استحيى فأمر غيره بالسؤال؛ لأن فيه جمعًا بين المصلحتين: استعمال الحياء، وعدم التفريط في معرفة الحُكم"(۱).

ولهذا يصح ويستحب في السؤال في مثل هذه الأمور أن يُكَنِّي السائل عن نفسه بغيره فيقول: ماذا يقول الشيخ في رجلٍ به كذا وكذا؟ أو ما حكم من أصيب بكذا؟ ونحو ذلك.

فالجواب: أنه استحيى أن يجيب وفي القوم من هم أكبر منه سنًا، وقد عَلِمَ أن النبي عَلَيْ لم يكن ليتركهم بدون الجواب عن السؤال المطروح، سواءً أجابوه هم أم أجاب هو عَلَيْ، ولذا لم تَفُتِ الفائدة بحياء ابن عمر، فهذا مما يُحمَّدُ في أنواع الحياء. قال ابن حجر في شرحه: "وفيه استحباب الحياء ما لم يؤدِّ إلى تفويت مصلحة، ولهذا عَنَى عمر أن يكون ابنه لم يسكت "(٥).

وتوقير الأكبر سنًا وقدرًا من شعائر الإسلام، وسُنَن المسلمين، فأدًى ابن عمر ما عليه من الاحترام والتوقير، وعَلِمَ المسلمون الجواب من النبي ﷺ.

٢- عَرْضُ المرأة نفسها على الرجل الصالح:

مع الالتزام في ذلك بالآداب الشرعية في ترك الخضوع بالقول، والنهي عن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٩)، ومسلم (٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) يعنى: البخارى رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) "فتح الباري" (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) يعني: حين سألهم النبي ﷺ عن النخلة: أحرجه البخاري (٧٢)، ومسلم (٢٨١١).

<sup>(</sup>٥) "فتح الباري" لابن حجر (شرح رقم/ ٦١).

الخُلُوة، ونحو ذلك.

وقد عرضت امرأةٌ نفسها على النبي ﷺ ، فقالت بنتُ أنس بن مالك ﷺ . ما أقلّ حياءها ، واسوأتاه ، واسوأتاه ، فقال أنسٌ لابنته : "هي خير منك ، رَغِبَتْ في النبي ﷺ فعَرَضَتْ عليه نفسها"(') . ذكره البخاري في باب: " ما لايُسْتَحْيا من الحق للتفقُّه في الدين".

• السابعة: فيها يُنافي الحياء:

١- كشف العورة:

قال البيهقي رحمه الله: "ويدخل في جملة الحياء من الله على ثم من الناس سترُ العورة؛ لأنَّ الشريعة كما جاءت بالأمر بستر العورة فكذلك الناس بحكم طباعهم يعدون كشفها سقاطة وسفاهة وخلاعة"(").

وعورة الرجل من الركبة إلى السُّرَّة، ومع ذلك فإذا وُجِدَتُ الفتنةُ من كشف ما ليس بعورةٍ منه كالصدر ونحوه: لم يجز؛ بناءً على قاعدة سدِّ الذرائع وقطع دابر الفتنة، وأما المرأة فجميعها عورة على الراجح والمشهور من أقوال الفقهاء.

قال الحموي: "فسُحقًا وبُعدًا لمن لا مروءة له ولا نخوة عنده، كيف يُسْلم عورته من فَخِذ ونحوه -رجلاً كان أو امرأةً - إلى قيِّم أو قيِّمةٍ ليدلكها له، وربها ينبطح بعضُ السَّفَلَة على وجهه في الحهام ويغمز الدَّلاَّكُ والقيِّم إلْيَيْه وفخذيه بيديه نسأل الله العفو والعافية من البذاء والوقاحة، وهذا مما لاشكَّ ولا ريب أنه خلع ربقة الحياء الذي هو شعبة من الإيهان" ".

ومِثْل ذلك في خلع ربقة الحياء، والحرمة: التعرِّي الموجود في الأماكن التي يتخذها الناس على شواطئ البحار والأنهار للاستحمام، وكذا "حمامات السباحة"، ومثله: "الموديل" الموجود في "كليات الفنون" حيث تَتَعَرَّى المرأة ليرسمها طَلَبَةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦١٢٣).

<sup>(</sup>٢) "شعب الإيهان" للبيهقي (٦/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) "المروءة وخوارمها" لمشهور حسن (ص/ ١٤٩–١٥٢)..

"الكُلية"، ومثل ذلك: مسابقات "ملكات الجهال" وغيرها من المنكرات البذيئة، والمحرمات القطعية التي لا يختلف عليها.

٢- تقبيل الرجل للمرأة علانية، أو الإمساك بيدها أثناء السَّيْر لغير حاجة،
 وإقامة حفلات الأعراس في الأندية والصالات:

وهي محرَّماتٌ تجرُّ بعضُها بعضًا، وتخرم حياء الوجه، وتُه در الفضيلة(١).

#### ٣- الشحاذة:

قال القاسمي: "هذه الحرفة لا يضاهيها في الدناءة حرفة أبدًا، وهي بذل ما ليس له عِوض، وهو الحياء، ماء الوجه لنَيْل ما له عِوضَ وهو الرزق المضمون من الرزَّاق سبحانه القوى المتين"(۲).

#### ٤- مصافحة النساء غير المحارم:

وقد وردت النصوص بحرمة ذلك، وما مسَّتْ يدُ النبي ﷺ يَدَ امرأةٍ لا تحل له قط<sup>(٢)</sup>، وقد أفتى العلماء قديمًا وحديثًا بحرمة ذلك.

وأكثر من يتعاطى هذه الفِعْلة القبيحة، ويقع في هذا المحرَّم يحتج بأمرين: أولهما راجعٌ إلى خشية التسبب في إحراج المرأة، والثاني: الحياء من عدم مصافحتها، وهما من مبررات إبليس اللعين؛ إِذْ لا رأي لأحدٍ إذا صحَّت النصوص بالأمر أو النهي، وقد صحَّت بالتحريم هنا، وكما قيل: "إذا جاء نهر الله بطل نهر معقل".

وقال عبيد بن عمير رحمه الله: "آثِروا الحياءَ من الله على الحياء من الناس".

٥- ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر(؛):

وهما من فرائض الديانة، وشعائر المسلمين، وقد كان النبي ﷺ وأصحابه

<sup>(</sup>۱) السابق (ص۱۰۷ – ۱۰۸).

<sup>(</sup>٢) السابق (ص٢٤٩) وانظر منه أيضًا: (ص١٣٤ - ١٤١) (ص٢٤٦ - ٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) راجع: " أدلة تحريم مصافحة الأجنبية" للشيخ محمد إسماعيل.

<sup>(</sup>٤) انظر: "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" لصالح بن عبد الله الدويش (ص٥٨- ٥٩)، و"الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" لخالد بن عبد الله السبت.

رضي الله عنهم أشد الناس حياءً وأشدهم أمرًا ونهيًا، وهذه شُعَب من شُعَبِ الإيهان لا تترك واحدة منها بحجة الأخرى، بل يُعمل بها جميعًا وفَقْ ما أَتَتْ به النصوص.

# 🏶 قوله ﷺ: "فاصنع ما شئت":

وفي رواية ثانية: "فافعل" وفي ثالثةٍ: "فاعمل".

وقد اختُلِفَ في المراد بالأمر هنا على قولين:

١- الأمر هنا يفيد الطلب: والمعنى أنه أمر على حقيقته من طلب الفعل، وقيل: للجواز في الإباحة، ومعنى ذلك: إذا كنت في أمورك آمنًا من الحياء في فعلها، لكونها على القانون الشرعي، أي: مما لا يُسْتَحْيا منه شرعًا، فاصنع ما شئت ولا عليك لـوم في ذلك، ولا تنظر إلى لوم الغير، فإنَّ ما أباحه الشرع لا حياء في فعله.

وهذا المعنى مال إليه النووي(١)، وحكاه ياقوت الحموي في "معجم الأدباء"(٢) عن بعض العلماء وقال: "وهذا تأويلٌ حَسَنٌ جدًّا"، ونقله ابن رجب عن إسحاق المروزي والشافعي.

واعترضه ابنُ عبد البر فقال: "وهذا تأويلٌ ضعيف" (").

٢ - الأمر لا يفيد الطلب: وأصحاب هذا القول لهم طريقتان:

أ-أنه أمر بمعنى التهديد: ويُراد به التوبيخ والذم.

والمعنى: إذا لم يكن لك حياء فاعمل ما شئت، فإن الله يجازيك عليه، وذلك كقوله تعالى: ﴿آعَمُلُواْ مَا شِئتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [نصلت: ٤٠].

قال ابن رجب: "وهذا اختاره جماعةٌ؛ منهم: أبو العباس بن ثعلبة "(<sup>4)</sup>. ب – أنه أمر ومعناه الخبر: والمعنى أنَّ مَن لم يستحي صنع ما شاء فإن المانع

<sup>(</sup>١) انظر: "شرح الأربعين" له (ص١١٠)، وحكاه عنه ابن حجر في "القتح" (١٠/ ٥٤٠).

<sup>(</sup>٢) وانظر: "جزُّء العجن في الصلاة" للشيخ بكر أبي زيد (ص٨٣).

<sup>(</sup>٣) "الاستذكار" لابن عبد البر (رقم٥٦٥). وانظر: "الجواب الكافي" لابن القيم (ص٩٣).

<sup>(</sup>٤) وهو المختار في عدد من شروح الأربعين مثل: مختصر النبراوي، والجواهر البهية للشبشيري، وغيرهما.

من فعل القبيح هو الحياء، فمن لم يكن له حياء يردعه انهمك في الفواحش والمنكرات.

ومثاله: "من كذب عليّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار"('). فإنَّ لَفُظَه لفظُّ الأُمرِ ومعناهُ الخبر.

وهو اختيار أبي عبيد القاسم بن سلام، وابن قتيبة، ومحمد بن نصر المروزي، ورواه أبو داود عن أحمد، ورجَّحه ابنُ عبد البر والماوردي وغيرهما<sup>٢١</sup>.

#### فوائد عقائدية

١ - عقيدة المسلمين في المرسلين:

قوله ﷺ: "إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى": فيه إشارة إلى عقيدة المسلمين في النبوات.

نحن المسلمين نعتقد نبوة من قصَّ الله علينا خبره تفصيلاً من المرسلين ومَن لم يقصص علينا خبرهم إجمالاً.

قال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

ولا غرابة في ذلك فمُرْسِلهُم واحد وهو الله، فالإيهان بهم جميعًا واجبٌ والكفر بواحدٍ منهم كالكفر بهم جميعًا، وهو كفر بالله تعالى.

- قد كفر اليهود والنصارى كلَّ بشريعة الآخر فقالوا كما حكى الله عنهم: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْء وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْء وَهُمَ يَعْمَ اللهُ عَلَىٰ شَيْء وَهُمَ يَتُلُونَ ٱلْكِتَنِ ٱلنَّهُ مَكْمُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمَ ۚ فَٱللهُ مَكْمُ اللهُمَ يَوْمَ ٱلْقِيَعَةُ فِيمَا كَانُوا فِيهِ مَخْتَلِفُونَ ﴾ [البقرة: ١٣] الآية.

(١) أخرجه البخاري (١٠٨)، ومسلم (٣) من حديث أنس ﷺ. وهو حديث متواتر، وللطبراني جزءٌ في طرقه ورواياته، وهو مطبوع.

 <sup>(</sup>۲) انظر: "قدر الصلاة" للمروزي (۲/٥٦٠)، و"مختلف الحديث" لابن قتيبة (ص١٥٤)، و"الغريب" لابن سلام (٣٢/٣)، و"التمهيد" (٢٠/٢٠) و"الاستذكار" لابن عبد البر (رقم٥٥٥٥)، و"الجامع" لابن رجب (١/٤٩٨)، و"أدب الدنيا والدين" للماوردي (ص٢٩٨).

- وتنازع وفد نصارى نجران ويهود المدينة أمام النبي ﷺ وكَفَرَ كلِّ منهم بالنبى الآخر وكتابه فنزلت الآية السابقة.

٢ - عبارة "النبوة الأولى": تفيد أن شرعنا ليس أول الشرائع وليس بِدُعًا من الشرائع.

٣- فيه الرد على الجبرية لإثبات المشيئة للعبد (١).

## فوائد أصولية

• شرع من قبلنا شرع لنا بشروط؛ منها:

١ - أن يكون النقل عن شرع من قبلنا من مصادرنا الإسلامية: كتاب الله وسنة رسوله، فلا عبرة بالنقل عن مصادر غير المسلمين، وذلك بالاتفاق.

٢ - ما ثبت دليلُ نسخه بشرعنا فلا حجة فيه.

٣ - ما قام الدليل على أنه خاصٌ بمن كان قبلنا لا يسري علينا؛ كتحريم
 بعض أجزاء اللحوم على بنى إسرائيل.

٤ - ما ثبت بالنص أنه مقرَّرٌ في الإسلام كما كان مقررًا في الأديان السماوية السابقة فمستند ثبوته هو النص الإسلامي لا بالحكاية عمن سبقنا.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَيْلِكُمْ ﴾ الآية [البقرة: ١٨٣].

وعليه، فها وُجِدَ من شرع سابق جاءت به المصادر الإسلامية ولا يوجد ما يدل على بقائه ولا إلغائه من سياق النص نفسه فيكون شرعًا لنا.

وهذا مذهب المالكية وبعض الشافعية والحنابلة والحنفية.

ومما يؤيده قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۖ فَيِهُدَنَهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠]، ﴿ وَمُمَّ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ أَنِ ٱلَّذِعِ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣].

<sup>(</sup>۱) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢١١).

#### فوائد اجتماعية

١ حين يفقد الحياء يفقد الأمن على الأموال والأعراض ويجاهر بالفسق، وهنا يأتي الدمار. ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُبْلِكَ فَرْيَةً أَمَرْنَا مُثْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْفَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٦].

٢- لا حياء عند من دنسوا المسجد الأقصى الأسير، وهتكوا الأعراض وقتلوا الشيوخ والصبيان، وحرَّفوا التوراة. ولا حياء عندهم وهم يسعون لتحريف تاريخ القدس ويهوِّدون معالمها.

ولا حياء عند من بُحّت أصواتهم من النداءات والاستنكارات، وتركوا طريق العزة والكرامة في القرآن والسنة.

٣- للمرأة مع الحياء شأن خاص، قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدْيَنِ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّرَ أَنَيْنِ تَذُودَانٍ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا عَلَيْهِ أُمَّةً مِّرَ أَنَيْنِ تَذُودَانٍ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِرَ ٱلرِّعَآءُ وَأُبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ﴿ القصص: ٢٣].

وقد رأى موسى عليه السلام هاتين البنتين وهما على مستوى سام من الخلق القويم، فهن لا يزاحمن الرجال ، ويكفكفن غنمها أن ترد مع غنم الرعاء لئلا يؤذيا.

كما فيه دلالة على أن هاتين الفتاتين خرجتا من بيت رباهما فأحسن تربيتهما ، بيت يعظم العفة والحياء .

وعندما استفسر موسى عن وضعهما بينتا له سبب خروجهما ، وهو كبر سن والدهما وهذا هو سبب الخروج من الخدر ، فقام موسى بالواجب وسقى لهما .

ثم تابع القرآن القصة : ﴿ فَجَآءَتُهُ إِحْدَنَهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَآءٍ قَالَتْ إِنَّ أَيِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَمَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾ [القصص: ٢٥]، بيَّن لنا القرآن ما ينبغي أن تكون عليه المرأة من خلق وحياء، فوصف لنا مشية هذه الحرة الشريفة، مشية عنوانها الحياء والنقاء والطهر، قال أمير المؤمنين عمر: "كانت متسترة بكم درعها"(۱).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (٦/ ٢٣٨).

كما بين لنا كيف تخاطب المرأة الرجال الأجانب، فلا خضوع بالقول ولا رقة ولا وقاحة؛ لذلك اختار الله لنبيه موسى إحداهما زوجة له، قال تعالى: ﴿ وَٱلطَّيِبَاتُ لِلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيبِينَ وَالمَا إِلَا مَن يربي بناته على المطيّع بناته على الحياء؛ لأن الحياء حلى المرأة ، فإذا خلعته خلعت معه كل فضيلة .

# فوائد دعوية

١- ليس من الحياء غض الطرف عن المعاصي والموبقات وترك الأمر
 بالمعروف والنهى عن المنكر.

٣- لا حياء عند بعض الدعاة والوعاظ حين ينصح غيره ولا ينصح نفسه.

قيل: "إذا جلس الرجل ليعظ الخلق ناداه ملكان: عظ نفسك بما تعظ به أخاك، وإلا فاستحى من سيدك فإنه يراك".

٤- لا حياء عند بعض علماء السوء حين يُحلُّون الحرام ويُحرِّمون الحلال لشهوة أو لتَمَلُّق ذي سلطان، فيقولون عن الربا: فائدة، وعن الزنا: متعة أو حب، وعن الخيانة: أمانة، وعن الإسلام: تطرفًا، وعن الإيمان: تزمتًا، وعن الجبن والخنوع والخيانة: صلحًا!!.

٥- لا حياء عند من كتب عن اشتراكية الإسلام حين كانت الريح شرقية،
 فلما أصبحت الريح غربية كتب عن رأسمالية الإسلام!!.

٦- لا حياء عند من ينادون بحرية الكفر بدعوى: حرية الفكر والإبداع، أو ينادون بحرية الفجور بدعوى:
 حرية المرأة.

\*\*\*

رَفْعُ عِب (الرَّحِلِيُّ (النِّجَرِّي (سِيلِيَنَ (النِّيرُ (الِفِرُوفُ مِسِتَ (سِيلِينَ (النِّيرُ (الِفِرُوفُ مِسِتَ

# الحديث الحادي والعشرون

عَنْ أَبِي عَمْرُو - وقيل: أَبِي عَمْرَةَ - سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، قُلْ لِي فِي الْإِسْلَامِ قَوْلًا لَا أَسْأَلُ عَنْهُ أَحْدًا غَيْرَكَ؟ قَالَ: «قُلْ آمَنْتُ بِالله ثم اسْتَقِمْ».

رواه مسلمٌ



رَفَعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (الِفِرُوفِ بِسَ

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه مسلم من طريق هشام بن عروة، عن أبيه، عن سفيان بن عبد الله الثَّقفي، قال: قلت: يا رسول الله! قُلْ لي في الإسلام قولاً لا أسألُ عنه أحدًا بعدك - وفي روايةٍ له: غيرك قال: "قُلْ: آمنتُ بالله، فاسْتَقِمْ الله ".

وقد اختلف الرواة في ضبطِ اسم الراوي عن سفيان في هذا الإسناد، فقال بعضهم: عبد الرحمن بن ماعز، وقال بعضهم: محمد بن عبد الرحمن بن ماعز ماعز، وقال بعضهم: محمد بن عبد الله الثقفي ورُوِيَ عن الزهري عن محمد بن أبي سويد؛ أنَّ جدَّه سفيان بن عبد الله الثقفي قال، فذَكَرَه (1).

وقال الترمذي: "حديثٌ حسن صحيح، وقد رُوِيَ من غير وجهٍ عن سفيان ابن عبد الله الثقفي"اهـ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ١٣ ٤)، ومسلم (٣٨)، وابن حبان (٩٤٣)، وابن أبي عاصم في "الآحاد والمثاني" (١٥٨٤)، والمحاملي في "الأمالي" (٣٩٢)، وابن منده (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/٣/٤)، والترمذي (٢٤١٠)، وابن أبي الدنيا في "الصمت" (٦)، وابن حبان (٢٩٩٥) من طريق عبد الله بن المبارك، عن معمر، والدارمي (٢٩٨/٢) من طريق إبراهيم ابن إسماعيل بن مجمع، والطيالسي (١٢٣١)، وابن أبي عاصم في "الآحاد" (١٥٨٥)، وأحمد (٣/٣١٤)، والنسائي في "الكبرى" (١١٤٨٩) وابن ماجه (٣٩٧٢)، والحاكم (٣/٣١٤) من طريق إبراهيم بن سعد عن الزهري به. وفي إبراهيم بن سعد عن الزهري به. وفي رواية معمر: "عبد الرحمن بن ماعز" وفي رواية إبراهيم بن سعد: "محمد بن عبد الرحمن بن ماعز" ووقع في رواية إبراهيم بن إسماعيل عند الدارمي: "عبد الرحمن بن معاذ" \_ كذا ولعله من الطباعة.

<sup>(</sup>٣) ورجَّح البيهقي الأول كما في "شعب الإيهان" له (٤/ ٢٣٦)؛ وراجعه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان (٥٦٩٨)، والبيهقي في "الشعب" (٤٩٢٢) (٤٩٢٣)، وخطَّأه البيهقيُّ؛ فراجعه.

من ذُلك: ما مضى من رواية عروة عنه أيضًا، وكذا رواية ابن ماعز عنه.

ومن ذلك أيضًا: ما أخرجه أحمد والنسائي من طريق عبد الله بن سفيان الثقفي، عن أبيه؛ أنَّ رجلاً قال: يا رسول الله ! أخْبِرْني أمرًا في الإسلام لا أسأل عنه أحدًا بعدك! قال: "قُلْ: آمنتُ بالله، ثم استقم" قال: يا رسول الله فأيَّ شيء أَتَقِي؟ قال: فأشار بيده إلى لسانه().

كذا قال فيه: "عن سفيان أنَّ رجلاً" كنَّى عن نفسِه، وقد وَرَدَ ذلك صريحًا في هذا الإسناد عند الدارمي وغيره، كما ورد صريحًا في الروايات السابقة عن سفيان الثقفي به.

# راوي الحديث

اسمه ونسبه: سفيان بن عبد الله الثقفي.

والسين في سفيان مثلثة؛ أي يصح فيها الضم والفتح والكسر، والضم أشهر.

وهو منسوبٌ لثقيف، قبيلة مشهورة، ويقال له: الطائفي؛ لأنه معدود من أهل الطائف، وكان والي عمر عليها.

- كنيته: أبو عمرو بالواو، وقيل: أبي عمرة بالهاء.
- مروياته: رُوِيَ له خمسة أحاديث، أخرج مسلم منها هذا الحديث.

# أهمية الحديث ومنزلته

قال القاضي عياض: "هذا من جوامع كلمه ﷺ "(٢).

وقال ابن رجب: "الاستقامةُ: هي سلوك الصراط المستقيم، وهو الدين

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٤١٣) (٤/ ٣٨٤، ٣٨٥)، والنسائي في الموضع السابق، والطبراني في "الكبير" (٦٣٩٨)، والدارمي (٢٧١٠).

<sup>(</sup>٢) نقله النووي في "شرح مسلم" عن القاضي عياض.

القيِّم من غير تعريج عنه يَمنةً ولا يَسرةً، ويشمل ذلك فعلَ الطاعات كلها، الظاهرة والباطنة، وترك المنهيات كلها كذلك، فصارت هذه الوصية جامعة لخصال الدين كلِّها"(١).

وبيان ذلك: أنَّ هذا الحديث جمع معاني الإيهان والإسلام اعتقادًا وقولاً وعملاً؛ لأن الإيهان والإسلام توحيد وطاعة، فالتوحيد أفادته الجملة الأولى، والطاعة بجميع أنواعها تضمنتها الثانية؛ لأن الاستقامة: فعل كل مأمورٍ به، واجتناب كل منهيَّ عنه.

# الشرح الإجمالي

هذا الحديث من جوامع كَلِمِه ﷺ، ومعجزاته التي خصَّه الله ﷺ جيث جمع الدين كلَّه في هذه الكلمات اليسيرة، فجمع في عبارته الأولى: "قل: آمنت بالله" تحقيق التوحيد بكافة صوره وأشكاله، وجمع في عبارته الثانية: "ثم استقم" كلَّ أمرٍ ونهي، وكلَّ حثَّ وزجرٍ؛ لأنَّ الاستقامة هي فعل الطاعات وترك المزجورات. وقيل: اتباع الحق والقيام بالعدل ولزوم المنهج المستقيم.

ولذا قال بعضهم: لا يطيقها إلا الأكابر. وقال آخر: وذلك خطبٌ جسيم لا يحصُل إلا لمن أشرق قلبه، وأيَّده الله من عنده.

ولذلك كان حظّ المستقيمين وافرًا، وثواب الله لهم عظيًا، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالَى اللهِ عَلَيْهِمُ اللَّهَ لَمُ اللَّهَ ثُمَّ اسْتَقَدْمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْتِهِكَ أَلًا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجُنَّةِ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [نصلت: ٣٠].

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا مَرَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَّمُواْ فَلَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٣].

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (٢/ ٥١٠).

# الشرح التفصيلي

🕸 قوله: "قل لي في الإسلام":

الإسلام لغة: الخضوع والانقياد، والتسليم والإذعان.

واصطلاحًا يطلق على أمرين:

- الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والخلوص من الشرك.

- الأعمال الظاهرة: كما في حديث جبريل(١).

وهو امتثال الأوامر واجتناب النواهي.. الخ.

ويأتي الإسلام بهذا المعنى إذا اقْتَرَنَ بالإيهانِ في الذِّكْر، فإذا جاء مفردًا دلَّ على المعنيين، وشَمِلَ الدين كله ظاهرًا وباطنًا.

فهما كما قيل: إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا(١).

ومعناه في حديث الباب: الدين بعمومه وشموله فهو أعم من الاعتقادات القلبية، والأفعال العملية. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَندُ ﴾ [ال عمران:١٩].

وقال: ﴿ وَمَن يَبْتَع غَيْرَ ٱلْإِسْلَيم دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

فالمقصود بقوله: "قل لي في الإسلام": أي: في دين الله وشريعته.

والمراد:

١ – في شأن دين الله تعالى وشرعه.

٢ - فيها يكمُّل به ويتم به الخير إذا استمسك العبد به.

﴿ القولاً ا!:

أي: قولاً جامعًا مانعًا أَكْتَفِي به علمًا وعملاً.

<sup>(</sup>١) وهو "الحديث الثاني" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) وقد مضى الكلام عن ذلك في "الحديث الثاني"؛ فراجعه.

ولابد حتى تحصل الكفاية أن يكون هذا القول:

واضحًا في نفسه، جامعًا لأصول الدين وفروعه.

والتنوين في "قولاً" للتفخيم والتعظيم.

# الله أسأل عنه أحدًا غيرك الله أسأل عنه أحدًا غيرك الله أسأل

أي: لا احتاج إلى أن أسأل عن هذا القول أحدًا غيرك.

وفي رواية: "بعدك"؛ أي: بعد سؤالك، لكون هذا القول مبينٌ في نفسه مبيّنًا لغيره.

وفي هذا إشكال وهو قوله: "لا أسأل عنه أحدًا غيرك"، فهل يمكن أن يسأل الصحابة رضي الله عنهم أحدًا غير رسول الله ﷺ في أمور الدين؟

الجواب: نعم ، يمكن أن يسأل أحدهم من يفوقه في العلم ، وهذا وارد ، ثم هذه الكلمة تقال حتى وإن لم يكن يسأل ، لكن تقال من أجل أن يهتم المسؤول بالجواب (١).

# 🕸 قوله ﷺ: "قل آمنت بالله":

- والإيمان شرعًا هو: اعتقاد الجنان، ونطق اللسان، وعمل الأركان.

#### • تنبيه:

وقوله: "قل" لا يعني قَصْر الإيهان على القول باللسان دون الإتيان باعتقاد القلب وعمل الجوارح، بدليل إضافة الاستقامة إلى القول باللسان، والاستقامة شاملةٌ لأعهال الظاهر والباطن.

وطلب الإيمان من الشخص يختلف باختلاف حاله؛ كالتالي:

١ - الكافر: يُطلب منه الإيهان بمعنى الدخول في الإسلام.

٢ - المسلم: يُطلب منه الإيان بمعنى تحقيقه والزيادة فيه بعد أن حقَّقَ الإسلام،

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص٢١٣).

قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامُّنُوٓا ءَامِنُوا ﴾ [النماء:١٣٦].

٣- المؤمن: يُطلب منه ذلك بمعنى الزيادة والاستكمال للإيمان؛ أي: دوموا
 على ما عندكم من الإيمان وحافظوا عليه، فالمراد إذن: قُلْ ذلك تجديدًا للإيمان
 ودوامًا عليه.

# 🕸 قوله ﷺ: 'اثم استقم'':

- السين للموافاة والمطاوعة، كما يقال أرضيته فاسترضى.
- للطلب، والمعنى أنهم طلبوا من الله أن يقيمهم على مادة الدين فأقامهم عليه: من التوحيد والطاعات.
  - والاستقامة في اللغة: ضد الاعوجاج؛ أي: الاستواء في جهة الانتصاب.

وفي الاصطلاح: هي المحافظة على فعل الطاعات الظاهرات والباطنات، في جميع الأماكن والأوقات، وترك المخالفات.

- أو هي: المتابعة للسنة المحمدية مع التخلق بالأخلاق المرضية.

وقيل: الخروج عن المعهودات، ومفارقة العادات، والقيام بين يدي الله على حقيقة الصدق.

وقيل: لا يختار العبد على الله شيئًا؛ والمراد: الاستسلام التامّ لله، وترك التقديم بين يديه.

وقال بعضهم: هي توبة بلا إصرار، وعمل بلا فتور، وإخلاص بلا التفات، ويقين بلا تردُّد، وتفويض بلا تدبير، وتوكُّل بلا وهم (۱).

وقيل: هي السداد والإصابة في النيات والأقوال والأعمال.

فهي على هذا ضد الضلال:

قال الطبري: "وكلُّ حائدٍ عن قصد السبيل وسالكِ غير المنهج القويم فضالُّ

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" (ص١٩٦).

عند العرب؛ لإضلاله وجه الطريق. فلذلك سَمَّى الله جلَّ ذِكْره النصارى ضُلاَّلاً لخطئهم في الحق منهج السبيل، وأخذهم من الدين في غير الطريق المستقيم"(''.

- أو هي ضد الطغيان:

قال ابن القيم رحمه الله: "الاستقامةُ: ضد الطغيان، وهي مجاوزة الحدود في كل شيءٍ "''

كما قال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ فَٱسْتَقِمْ كَمَآ أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطُغَوْا ۚ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [هود: ١١٢].

ومدار هذه التعريفات كلها على أنَّ الاستقامة هي إتيان المأمورات على
 الصدق والإخلاص، واجتناب المنهيات على الإذعان والاستسلام.

ولذا قال عمر بن الخطاب ﷺ: "الاستقامة: أن تستقيم على الأمر والنهي، ولا تروغ روغان الثعالب".

وقال عثمان بن عفان الله الستقاموا: أخلَصوا العمل الله ".

وعن علي بن أبي طالب وابن عباس. "أدّوا الفرائض".

وقال الحسن: "استقاموا على أمر الله، فعملوا بطاعته، واجتنبوا معصيته".

وقال مجاهد: "استقاموا على شهادة أن لا إله إلا الله".

وقال ابن تيمية: "استقاموا على محبته وعبوديته، فلم يلتفتوا عنه يَمْنَةً ولا يَسْرَةً".

- وقال بعضهم: "وهذا مقام عزيز لا يُحكمه إلا من تَصَفَّى كالإبريز"(<sup>٢)</sup>.

- وقال ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَٱسْتَقِمْ كُمَآ أُمِرْتَ ﴾ [هود:١١٢]: "ما نزل على رسول الله ﷺ في جميع القرآن آية كانت أشد ولا أشق عليه من هذه الآية".

<sup>(</sup>١) "تفسير الطبري" (١/ ٨٤) في الكلام على "الضالين" من "فاتحة الكتاب".

<sup>(</sup>٢) "مدارج السالكين" (٢/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

ولذا قالَ الحسن: "لما نزلت هذه الآية شَمَّرَ رسول الله عَلَيْ فها رُؤِيَ ضاحَكَا". ولأجل هذا قال بعضهم: "لا يطيقها إلا الأكابر"(١).

وقال غيره: "الاستقامة أصعب المقامات مطلقًا، وهي كمقام الشكر؛ إذ هو صرف العبد في كلِّ ذَرَّةٍ ونَفَسِ جميعَ ما أنعمَ الله به عليه إلى ما خُلِقَ لأجله من عبادة ربه، بها يطيق من جوارحه على الوجه الأقوم"(٢).

- فهي على الحقيقة: المثابرة، والمحافظة على التقوى، فالتقوى جزءٌ من ماهية الاستسلام.

- ولذلك قيل: الاستقامة خيرٌ من ألف كرامة، وما أكرم الله تعالى عبدًا بكرامة خير من الاستقامة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "أعظمُ الكرامة: لزوم الاستقامة".

ولقد كان أصحاب النبي على من أهل الاستقامة ولم تُرُوَ عنهم من الكرامات إلا اليسير، حتى قال لهم النبي على: "لو تدومون على ما تكونون عليه عندي في مجالس الذكر لصافحتكم الملائكة..."(").

وقال بعضهم: من ثمرات الاستقامة: إدامة الكرامة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَلَّهِ السَّمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

#### • حقيقة الاستقامة:

قال ابن القيم: "الاستقامة كلمة جامعة، آخذة بمجامع الدين، وهي: القيام بين يدي الله على حقيقة الصدق، والوفاء بالعهد. والاستقامة تتعلق بالأقوال والأفعال والأحوال والنيات، فالاستقامة فيها: وقوعها لله، وبالله، وعلى أمر الله"(١).

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" (ص١٩٧) نقلاً عن ابن دقيق العيد.

<sup>(</sup>٢) السابق (ص١٩٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٧٥٠) من حديث حنظلة الأُسَيْدِي ١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) "مدارج السالكين" (٢/ ١١٠).

فهي على هذا تعني: إصابة مراد الله وشرعه تعالى في الأقوال والأفعال والأحوال والأفعال والأحوال والنيات. والإصابة هي السداد المذكور في حديث أبي هريرة عن النبي قال: "سَدِّدوا وقاربوا"(١).

فجمع في هذا الحديث مقامات الدين كلّها، فأمر بالاستقامة، وهي السداد والإصابة في النيات والأقوال والأعمال وسائر الحركات والسَّكنَات والمقاصد، فالسداد: هو حقيقة الاستقامة، وهو موافقة مراد الله في في كل ما شرعه وأنزله، ومراد رسول الله في في كل ما سَنَّهُ لأمته وأمرهم به أو نهاهم عنه، فهو الإصابة في جميع المقامات والأحوال، كما قال النبي في لعلي في القلم: اللهم اهدني وسَدِّدني، والسداد من واذكُرْ بالهُدَى: هدايتك الطريق، والسداد: سَدادَ السهم اللهُ أمره بطلب السداد من الله في، وأمر أن يشفع هذا الطلب ويحيطه بما يُقوِّمه ويُسدِّده ويجعله في حيز القبول حتى يُصيب هدفه كما يحرص صاحب السهم على تقويمه وإعداده عند الرمي والتسديد ليصيب إلا مع تقويمه وإعداده وتوجيهه ودقة تسديده، فكذلك لا يُصيب طلبك للتسديد غرضه ما لم يأمنع وغياط طلبك بمجاهدة نفسك في السَّداد الذي هو حقيقة الاستقامة، فمن طلب السَّدَاد قام بأعبائه كما يقوم رامي السهم بأعباء الرمي.

وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا: "إن الدين يُسرُّ، ولن يُشادُّ الدِّين أُسرُّ، ولن يُشادُّ الدِّين أحدٌ إلاَّ غَلَبَهُ، فسدِّدوا وقَارِبوا"(٢).

فالأصل هو الحرص على السداد والعمل لنيّله، فإن لم يَكُنْهُ لم يُحُرَم الإنسان أن يُقارب؛ يعني: يُصيب شيئًا قريبًا من غرضه، إذا لم يُصِب الغرضَ نفسه، ولكن بشرط أن يكون مصمِّمًا على قصد السداد، وإصابة الغرض، فتكون مقاربته عن غير عَمْدٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٦٧٣)، ومسلم (٢٨١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٩)، ومسلم (٢٨١٦).

فالمطلوب من العبد: الاستقامة، وهي: السداد، فإِنْ لم يقدر عليها فالمقاربة، فإن نزل عنها: فالتفريط والإضاعة.

#### • تنبيه:

تكون المقاربة في الطاعات ونحوها، ولا تكون في التوحيد وأصول الإيهان؛ إذ لا يُقْبل في التوحيد وأصول الدين سوى السداد الذي هو حقيقة الاستقامة؛ ليصحَّ للمرء دينه ويخلُصَ له إسلامه.

فلا يُقال في التوحيد: إذا لم تُصِب أساس التوحيد أصبتَ ما يقاربه، وهكذا. وإنها تكون المقاربة في الاجتهاد في الزيادة على الأصول.

## • اكتساب الاستقامة:

ومما سبق يظهر أن الاستقامة من الصفات المكتسبة بالاجتهاد والحرص على السداد والصواب، وموافقة مراد الله على، ومراد رسوله على الله الله الله على السداد والصواب، وموافقة مراد الله على الموافقة والموافقة و

ويعين على ذلك: دعاء الله على أن يرزقك الاستقامة، كما مضى في قول النبي على للعليِّ بن أبي طالب على "قل اللهمّ اهدني وسدِّدْني"، والسّداد: هو حقيقة الاستقامة.

ولذا كان الحسن إذا قرأ قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا مَرَبُنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَيْمُوا ﴾ [فصلت: ٣٠، الأحقاف: ١٣] قال: "اللهمَّ أنتَ ربنا فارزقنا الاستقامة "(١).

#### • مرأتب الاستقامة:

أولها: التقويم، ثم الإقامة، ثم الاستقامة.

فالتقويم: تأديب النفوس بإصلاح الجوارح.

والإقامة: تهذيب القلوب وتطهيرها من الآفات.

والاستقامة: أن تكون أفعال القلوب والجوارح موزونة بميزان الشرع من غير تكلُّف تقويم ولا إقامة.

<sup>(</sup>١) "تفسير الطيرى" (٢٤/ ١١٥).

مسألة: وهل المطلوب تحقيق كمال الاستقامة؟

فالجواب: أن ذلك يصعب؛ بل يستحيل تحقيقه في كل شيء، وإنها يُطلب تحقيقه في نحو التوحيد وأصول الدين، أما فروع الدين وطاعاته ونوافله فيجتهد فيها الإنسان على قدر طاقته؛ إذا حقَّقَ الاستقامة في الأصول، ولا أحد معصوم بعد النبى على قلابد من التقصير، ويشهد لهذا المعنى:

١ - قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُرْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ كُرْ إِلَهُ وَاحِدٌ فَاسْتَقِيمُواْ
 إِلَيْهِ وَٱسْتَغْفِرُوهُ ﴾ [نصلت: ٦].

ففي هذه الآية إشارة إلى أنه لابد من تقصير في الاستقامة المأمور بها، فيُجَبُّ(') ذلك بالاستغفار المقتضي للتوبة والرجوع إلى الاستقامة.

وهذا كقوله ﷺ لمعاذ: "وأَتْبِع السيئةَ الحسنةَ تَمْحُهَا"(٢).

وكان شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله إذا أُثْنِيَ عليه في وجهه يقول: "والله إني إلى الآن أُجَدِّد إسلامي كلَّ وقتٍ، وما أسلمتُ بَعْدُ إسلامًا جيِّدًا"(٣).

٢ - قوله ﷺ: "سددوا وقاربوا"(١).

والسداد: حقيقته الاستقامة، وهو الإصابة في جميع الأقوال والأعمال والنيات.

والمقاربة: أن يصيب ما قَرُبَ من الغرضِ، إذا لم يُصب الغرض نفسه، ولكن بشرط أن يكون مصممًا على قصد السداد وإصابة الهدف.

<sup>(</sup>١) يعني: يُمْحَى ذلك ويُسْقَطُ، وأصل الوجوب: السقوط، يقال: وجبت الشمس إذا سقطت؛ يعني: غربت. وانظر: "الغريب" لابن قتيبة (١/٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) وهو "الحديث الثامن عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٣) "مدارج السالكين" لابن القيم (١/ ٥٢٤).

<sup>(</sup>٤) سبق قريبًا.

## فوائد عقدية

١ - الإيمان هو الأساس للعمل صحةً، وشرطًا، وقبولاً.

٢ - الأخلاق في الإسلام تتصل بالعقيدة اتصال الفرع بالأصل.

يقول شوقي في نهج البردة:

صَلاحُ أمرِك الأخلاقِ مَرْجِعُهُ فقوِّم النفسَ بالأخلاقِ تَسْتَقِم

٣ – الإيمان لا يكمُل ولا يتحصل عليه العبد بمجرد الدلالة الفعلية والبراهين النظرية، فالإيمان المتولّد عن ذلك ناقص، والإيمان الكامل لا يحصُل إلا بتعاطي أسبابه، وإزالة موانعه.

وأسبابه: الأعمال الصالحة؛ لأنه نتيجتها.

وموانعه: الأخلاق الرديئة؛ كالعجب والكبر والرياء ونحوها.

٤- كل اعوجاج سلوكيِّ ينشأ عن اعوجاج فكري.

ولا يمكن أن تَتَأَتَّى استقامة في السلوك من غير فكرٍ مستقيم.

فها من روح تُزْهَق ولا أموال تُنْهب ولا أعراض تُنتَهك؛ إلَّا ولِإعْوِجاج الفِكْر سببٌ فيها واضحٌ، وسلامة التفكير تكمن في اتباع النبي ﷺ والمنهج القرآني: ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَذِى عِوَجِ ﴾ [الزمر: ٢٨]، وعنهما تنشأ الاستقامة السلوكية والأخلاقية.

# فوائد أصولية

١ - لم يكتف الصحابي بمجرَّد التدبُّر لكتاب الله تعالى ولكن أبى إلا أن يأخذ الفهم عن رسول الله ﷺ؛ لأنه المُبيِّن بالسنة ما أُجْمِل في الكتاب. قال تعالى: ﴿ وَأَنوَلْنَا إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

٢ - جواز الفتوى إجمالاً إذا كان الإنسان يفهمها بدون تفصيل، ويُؤخذ ذلك من إجمال النبي على الجواب للصحابي في هذا الحديث.

# فوائد دعوية

ا حين بحث العلماء ورجالات الإصلاح (') مشكلات الدعوة والداعية وعوامل نجاح الدعوات، ذكروا في طليعتها "استقامة الدعوة".

٢ – من فقه الدعوة: اجتناب الإطناب المُخِلّ؛ ولذا اختصر النبي على قوله في جملتين، ولذا كان ابن مسعود يعظ كل خميس، كها ورد النهي عن كثرة الكلام، والحديث وذم المتفيهة من (٢).

٣- من فقه الدعوة: مراعاة طبيعة المتعلم واستعداده عند تعليمه.

٤ - من فقه الدعوة: عرض قضاياها ببساطة ووضوح شديد.

الاستقامة وكيفيتها ليست متروكة لاجتهاد مجتهد، أو هوى صاحب هوى، وإنها هي كما قال تعالى: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ [مود:١١٢].

فالاستقامة محكها: الاتباع للأمر الشرعي، وإلا فالمبتدع قد يدّعيها، والشهواني قد يدعيها، والشهواني قد يدعيها أيضًا!!، بل والمشرك قد يدعيها! كما قال تعالى عن المشركين: ﴿إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَى أُمَّوِ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُّهْتَدُونَ ﴾ [الزخرف:٢٢].

ونداء الله يُدَوِّي: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَآتَبِعُوهُ ۚ وَلَا تَتَبِعُوا ٱلسَّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الانعام: ١٥٣].

## \*\*

<sup>(</sup>١) ومن أولئك الشيخ محمد الخضر حسين شيخ الجامع الأزهر، وكذلك الشيخ على محفوظ، وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) وقد سبق الكلام على خطورة الكلمة في "الحديث الخامس عشر" وغيره من "الأربعين".

رَفَعُ معبى (لرَّحِنْ الْمُجَنِّى يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُرُ (لِفِرُون مِن (سِلنَمُ (لِيْرُرُ (لِفِرُون مِن

رَفْعُ عِب (لاَرَجِيُ (الْنَجَّن يُ (سِكنت (لنبِّرُ (اِلْفِرُوک ِسِی

# الحديث الثاني والعشرون

عن جابرِ بنِ عبدِ الله رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَنْهُمَا أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَنْهُمَا أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَنْهُ فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَّيْتُ الْمُكْتُوبَاتِ، وصُمْتُ رَمَضَانَ، وأَحْلَلْتُ الْحُلالَ، وَحَرَّمْتُ الْحُرَامَ، وَلَمْ أَزِدْ عَلَى ذَلَكَ شَيْبًا؛ أَأَدْخُلُ الْجُنَّة؟ قَالَ: «نَعَمْ».

رواهُ مُسْلِمٌ.

ومعنى: «حَرَّمتُ الحرامَ»: اجْتَنْبَتُهُ.

ومعنى: «أَحْلَلْتُ الحلالَ»: فَعَلْتُهُ مُعْتَقِدًا حِلَّهُ.

رَفْعُ معبن (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْلَجْتَنِيِّ (سِيكنن (لاَيِّنُ (الِفِرُوف يرِسَى

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه مسلم من طريق معقل بن عبيد الله عن أبي الزبير عن جابر باللفظ المذكور، وفي آخره: قال السائل: "والله لا أزيدُ على ذلك شيئًا"(''.

وأخرجه مسلمٌ من طريق الأعمش عن أبي صالح وأبي سفيان عن جابرٍ ؛ قال: أتَى النبيَّ ﷺ النعمانُ بن قَوْقَلِ فقال: يا رسول الله! أرأيتَ إذا صليتُ المكتوبةَ وحرمتُ الحرامَ وأَخْلَلْتُ الحلالَ أأَذْخُلُ الجنة؟ فقال النبي ﷺ: "نعم"(").

# راوي الحديث

- اسمه ونَسَبُه: جابر بن عبد الله الأنصاري.
  - وهو وأبوه وأمه صحابة.
- أبوه: عبد الله بن عمرو بن حرام بن ثعلبة، خزرجي أنصاري، أحد النقباء الاثني عشر، شهد العقبة الثانية مع السبعين، وشهد بدرًا وأحدًا وقتل فيها شهيدًا رضي الله عنه.
- وأمه: أنيسة بنت عقبة بنت عدي بن سنان، أسلمت وبايعت رضي الله عنها.
- وعن جابر بن عبد الله قال: لما قُتل أبي يوم أحد جعلتُ أكشف الثوب عن وجهه وأبكي، وجعل أصحاب رسول الله ﷺ ينهوني، والنبي ﷺ لا ينهاني، قال: وجَعَلَتْ عمَّتي فاطمة بنت عمرو تبكي عليه فقال النبي ﷺ: "لا تَبْكِيهِ، أوْ ما تبكيهِ اللائكةُ تُظِلَّه بأَجْنِحَتِهَا حتى رُفِعَ "(").

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥)، وأبو نعيم في "المستخرج" (٩٦)، وأبو عوانة (٥)، وابن منده في "الإيهان" (١٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٥)، و أبو عوانة (٦)، واللالكائي في "اعتقاد أهل السنة" (١٥٢٦)، وابن منده (١٣٨)، والطبراني في "الأوسط" (٧٨٦٠) عن الأعمش به.

وأخرجه أحمد (٣/ ٣١٦)، وأبو نعيم في "المستخرج" (٩٧)، واللالكاثي (١٥٢٥)، وابن منده (١٣٧) من طريق الأعمش عن أبي سفيان - وحده - عن جابر به.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٠٨٠)، ومسلم (٢٤٧١).

وفي رواية: أن النبي ﷺ لَقِيَ جابرًا بعد أيام فقال له: "أي بني ألا أبشرك؟ إن الله تعالى أحيا أباك فقال: تَمَنَّه، فقال: يا رب أن تعيد روحي وتردَّني إلى الدنيا حتى أُقْتَلَ مرةً أخرى، قال: إني قضيت أنهم إليها لا يرجعون "(١).

ويشهد لمعناه حديث النبي ﷺ: "ما أحد يدخل الجنة يحب أن يرجع إلى الدنيا وله ما على الأرض من شيء؛ إلا الشهيد، يتمنى أن يرجع إلى الدنيا فيقتل عشر مرات؛ لما يرى من الكرامة"(١).

وفي "الموطأ" بسند صحيح أنَّ عمرو بن الجَمُوحِ وعبد الله بن عمرو الْأَنْصَارِيَّيْنِ فُمَّ السَّلَمِ بَيْنِ كَانَا قَدْ حَفَرَ السَّيْلُ قَبْرَهُمَا، وكان قَبْرُهُمَا عِمَّا يَلِي السَّيْلَ، وَكَانَا فِي قَبْرِ وَاحِدِ، وهما عِمَّنْ اسْتُشْهِدَ يَوْمَ أُحُدِ، فَحُفِرَ عَنْهُمَا لِيُغَيِّرًا مِنْ مَكَانِهِمَا، فَوُجِدَا لَمْ يَتَغَيَّرًا كَانَتُهُما مَاتًا بِالْأَمْسِ، وكان أحدُهما قد جُرِحَ فَوضَعَ يَدَهُ على جُرْجِهِ فَدُفِنَ وَهُو كَذَلِك، فَأُمِيطَتْ يَدُهُ عَنْ جُرْجِهِ فَدُفِنَ وَهُو كَذَلِك، فَأُمِيطَتْ يَدُهُ عَنْ جُرْجِهِ ثُمَّ أُرْسِلَتْ فَرَجَعَتْ كَمَا كَانَتْ، وكان بين أُحدٍ وبين يومَ حُفِرَ عنها سِتُّ وَأَرْبَعُونَ سَنَةً "(٣).

#### کنیة جابر:

وجابر بن عبد الله يكنى بأبي عبد الله وقيل: يكنى بأبي عبد الرحمن، وقيل: يكنى بأبي محمد.

#### • مناقبه:

- شهد بيعة العقبة الثانية مع السبعين وكان أصغرهم يومثذٍ، وأراد شهود بدر

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في "التفسير" (۸۲۱٤)، وابن أبي عاصم في "السنة" (۲۰۲)، والحميدي (۱۲۰۵)، وأبو يعلى (۲۰۰۲)، وأبر ماجه (۲۸۰۰)، وأبو يعلى (۲۰۰۲)، وابن ماجه (۲۸۰۰)، وأبو يعلى (۲۰۰۲)، وابن حبان (۲۰۲۲)، والحاكم (۲۰۳/۳) وصححه، والبيهقي في "الدلائل" (۲۸/۳)، والواحدي في "أسباب النزول" (ص/۸۲)، وأبو نعيم في "الحلية" (۳/ ۱۰۵) (۱۰۷/۵)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (۷۹۰۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٨١٧)، ومسلم (١٨٧٧) من حديث أنس بن مالكٍ ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) "الموطأ" (رقم/ ١٠٣٣).

فَخَلَّفَهُ أَبِوه على أخواته، وكُنَّ تسعًا، وخَلَّفَه أيضًا يوم أُحُدٍ، ثم شَهِدَ بعد ذلك المشاهد.

- روى جابر فقال: أَقْبَلَتْ عِيرٌ يوم الجمعة ونحن مع رسول الله ﷺ فانفتلَ الناس فلم يَبْقَ مع النبي ﷺ إلا اثنا عشر رجلاً، أنا فيهم، فأنزل الله ﷺ: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ جَيْرَةً أَوْ لَمُوا آنفَضُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَآيِمًا ﴾ [الجمعة:١١]().

#### روایاته ووفاته:

- كان جابر من المكثرين من الرواية وطال عمره فكثر الأخذ عنه، فقد روي له ألف وخسيائة حديث وأربعون حديثًا، اتفقا منها على ثمانية وخمسين، وانفرد البخاري بستً وعشرين، ومسلم بمائة وستة وعشرين.

- وتُوفِّيَ جابر بعد أن عاش أربعًا وتسعين سنة بالمدينة، وقيل: إنه آخر من مات من الصحابة بالمدينة، سنة ثمان وسبعين، وصلى عليه أبان بن عثمان وهو يومئذ أمير المدينة.

# أهمية الحديث ومنرثته

- قوله: "أَخْلَلْتُ الحلالَ وَحَرَّمْتُ الحَرَامَ" شاملٌ للأحكام الشرعية، من حيث اعتبار الحلال عكس الحرام، أو شامل لأهم الأحكام الشرعية، وهي التي يترتب عليها المؤاخذة والجزاء في الترك والفعل، وهما الواجب والمحرم.

- قال النووي: "وعليه مدار الإسلام؛ لجمعه له، وذلك لأن الأفعال إما قلبية وإما بدنية، وكل منها إما مأذونًا فيه وهو الحلال، أو ممنوعًا منه وهو الحرام، فإذا أحل العبد الحلال وحرَّم الحرام؛ فقد أتى بجميع وظائف الدين ودخل الجنة آمنًا"(۲). فهو بهذا الاعتبار من جوامع كلم المصطفى على المناسبة.

- "وبكل حالٍ؛ فهذا الحديثُ يدلُّ على أنَّ من قام بالواجبات وانتهى عن المحرَّمات دخل الجنة".

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٣٦)، ومسلم (٨٦٣).

<sup>(</sup>٢) "شرح الأربعين" للنووي (ص١١٦).

<sup>(</sup>٣) من كَلام ابن رجب في "جامع العلوم" (١/ ١٤٥٥).

# الشرح الإجمالي

هذا الحديث عظيم القدر؛ لاشتهاله على الحلال والحرام، أو الأمر والنهي، وقد دلَّ منطوقه على أنَّ من قام بالواجبات، وترك المزجورات والمنهيات، مع الإتيان بأصول الإسلام وقواعده؛ فقد استحقَّ الجنة.

وفيه تنبية على العمل بالأوامر الشرعية، وترك المناهي الشرعية على سبيل الاستسلام لله على التنبيه على عظيم قدر الصلاة والصيام حتى خصَّهما بالذِّكر في هذا الحديث، وفيه أن دخول الجنة معلَّق على الطاعة، والأخذ بأسبابها.

وفيه اعتبار الأسباب والأخذ بها، والرد على من أنكر العمل بها، أو عطَّلها، ومع ذلك فهذا مشروطٌ بموافقة هذا لمراد الله في، ورحمته؛ إِذْ لا يدخل الإنسان الجنة بعمله ولو كَثَرَ؛ لأن نِعَم الله على العبد لا تُعَدُّ ولا تُحْصى، ومهما كان من العمل فنِعَم الله أجلّ وأعظم. أو "أن دخول الجنة بمحض فضل الله تعالى ليس العمل فنِعَم الله أجلّ وأعا اختلاف مراتبها فبحسب العمل، لكن لابد للعبد أن يستند لفضله"(١).

وظاهر الحديث جواز ترك التطوعات في الجملة؛ لكن من تركها ولم يعمل شيئًا منها فقد فَوَّتَ على نفسه ربحًا عظيمًا وثوابًا جسيمًا، ومن داوم على ترك شيء من السنن كان ذلك نقصًا في دينه، لا سيما إن قصد بتركها الاستخفاف بها، وإنها ترك النبي على تنبيه السائل عليها تيسيرًا وتسهيلاً عليه وتأليفًا له لقر ب عهده بالإسلام، وخشيةً من نفرته لو أكثر عليه، مع العلم بأنه إذا تمكن الإسلام من قلبه شرح الله صدره، ورغب فيما رغبت فيه بقية الصحابة من عافظتهم على الفرائض اغتنامًا للأجر.

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" لابن مرعى (ص٢٠٠).

# الشرح التفصيلي

# 🕸 قوله: "أن رجلاً":

وهو النعمان بن قَوْقَل الخزاعي، سبقت تسميته في "طرق الحديث"، وقد شهد بدرًا وقُتِلَ شهيدًا يوم أحد مع والدجابر رضي الله عنه.

ومما اشتهر عنه ولا يصح: قوله يوم أُحُدِ: أقسمت عليك يا ربَّ العزة ألا تغيب الشمسُ حتى أطأ بعرجتي هذه خضراء الجنة، فقال النبي ﷺ: "إن النعمان ظن بالله عند ظنه، فلقد رأيته يطأ في خضرائها ما به عرج "(١).

الرابت الله المعنى أخبرني، والهمزة للاستفهام، والاستفهام هنا بمعنى الطلب.

فهمزة الاستفهام أُدْخِلَتْ على "رأيت" وهي بمعنى ترى؛ أي: تفتي، من الرأي والعلم، والمقصود: أُخْبِرْنِي بها تَعْلَم وتفتي من أمري، لا بمعنى ترى أي تنظر بالبصر.

ا إذا صليت المكتوبات": جملة شرطية جوابها مقدر دل عليه قوله: "أدخلُ الجنة" والمعنى: إن فعلت ذلك أدخلُ الجنة.

وأكثر المرابة المرابة

<sup>(</sup>١) وقصتُه هذه عزاها ابن حجر في "الفتح" (٢/ ٤١) و"الإصابة" (٢/ ٤٥١) للبغوي في "معجم الصحابة"، وعزاها في الأخير لابن منده أيضًا، وهي عند ابن قانع في "معجمه" (١٤٦/٣) وإسناد ابن قانع وابن منده ضعيف جدًّا ليس بشيء، وإسناد البغوي ضعيفٌ أيضًا وفيه جهالة، وقد رُوِيَتْ هذه القصة في غير النعان، ولا تصح، وممن نُسِبَتْ إليه: علي بن أبي طالب ، وليس لها عنه إسنادٌ صحيح كما بَيَّنَ ذلك مطوَّلاً ابنُ كثير في "البداية والنهاية".

<sup>(</sup>٢) وهكذا في متن "الأربعين" مع "جامع العلوم" لابن رجب (١٣/١) - بهمزتين-، وفي "الأربعين" بشرح النووي وابن مرعي والجرداني: "أدخل" بهمزة واحدة.

لأنه ظاهر السياق حيث إن مطلق دخولها يتوقف على الإيهان، فمن مات مؤمنًا قُطِعَ له بدخولها.

## 🕸 قوله: "أحللت الحلال وحرمت الحرام":

التحليل والتحريم ليس لأحد من خلق الله تعالى؛ بل هو له على دون سواه، ومن ادعى هذا الحق كفر.

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَىٰ وَهَنذَا حَرَامٌ لِتَفُتُّواْ عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبَ ﴾ [النحل:١١٦].

ولأجل هذا عُلِمَ أنَّ ظاهر قوله: "أحللت الحلال وحرّمت الحرام" غير مراد؛ إِذْ ليس لأحد غير الله أن يحلل أو يحرم.

وعلى هذا يحمل قوله تعالى: ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحُرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَتِيثَ ﴾ [الأعراف:١٥٧].

قال النووي: "ومعنى حرمتُ الحرام؛ اجتنبتُه، ومعنى أحللتُ الحلال؛ فعلتُه معتقدًا حله"(١).

قال ابن الصلاح: "الظاهر أنه أراد به أمرين:

۲ – أن يجتنبه.

١ - أن يعتقده حرامًا.

بخلاف تحليل الحلال، فإنه يكفي فيه مجرد اعتقاده حلالاً"(٢).

وقال ابن عثيمين رحمه الله: ولكن النووي لم يقيد الحرام بكونه معتقدًا تحريمه ؛ لأن اجتناب الحرام خير وإن لم يعتقد أنه حرام ، لكن إذا اعتقد أنه حرام صار تركه للحرام عبادة لأنه تركه لاعتقاده أنه حرام.

وهناك معنى آخر غير الذي ذكره النووي رحمه الله وهو أن تعتقد أن الحرام حرام ولابد لأنك إذا لم تعتقد أن الحرام حرام فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي ، وإذا

<sup>(</sup>١) وقد مضى كلام النووى هذا عقب حديث الباب.

<sup>(</sup>٢) نقله النووي في "شرح مسلم"، وابن مرعي في "الفتوحات الوهبية" (ص١٩٩).

لم تعتقد أن الحلال حلال فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي ، فلابد من أن تعتقد الحلال حلالاً ، والحرام حرامًا (١).

قال الشرنوبي: "كان الأولى أن يقول ومعنى أحللت الحلال: أعتقدت حله، وفعلت الواجب منه، لأنه لا يلزمه فعل كل حلال".

قال ابن رجب: "وقد فَسَّرَ بعضُهم تحليلَ الحلال باعتقاد حِلَّه، وتحريمَ الحرامِ باعتقاد حُرمته مع اجتنابه، ويحتمل أن يُراد بتحليل الحلال: إتيانُه، ويكون الحلالُ ها هنا عبارةً عمَّا ليس بحرام، فيدخل فيه الواجبُ والمستحبُّ والمباحُ، ويكون المعنى أنه يفعل ما ليس بمحرم عليه، ولا يتعدى ما أبيح له إلى غيره، ويجتنب المحرمات.

وقد رُوِيَ عن طائفة من السلف؛ منهم: ابنُ مسعود وابن عباس في قوله ؟ : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلۡكِتَنِبَ يَتَلُونَهُ ﴿ حَقَّ تِلَاوَتِهِ ۚ أُولَتِيكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١]؟ قالوا: يُحلُّون حلاله ويحرِّمون حرامه، ولا يُحرِّفونه عن مواضعه.

والمراد بالتحليل والتحريم: فِعْل الحلال واجتناب الحرام كما ذكر في هذا الحديث.

وقد قال الله في حق الكفار الذين كانوا يُغَيِّرُونَ تحريمَ الشهور الحُرُّم: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيَّ ءُ زِيَادَةٌ فِي اللَّهُ عَامًا لِيُوَاطِئُوا عِدَّةً النَّسِيَّ ءُ زِيَادَةٌ فِي اللَّهُ عَلَمًا لِيُوَاطِئُوا عِدَّةً مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ ﴾ [التوبة:٣٧].

والمراد: أنهم كانوا يقاتلون في الشهر الحرام عامًا فيحلونه بذلك، ويمتنعون من القتال فيه عامًا فيحرمونه بذلك.

وقال ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تُحْرِّمُوا طَيِّبَتِ مَآ أَحَلَّ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَحُبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱللَّذِينَ ﴿ اللَّائِدَةَ: ٨٧-٨٨].

وهذه الآية نزلت بسبب قوم امتنعوا عن تناول بعض الطيبات زهدًا في الدنيا وتقشفًا، وبعضهم حرَّمَ ذلك على نفسه، إما بيمينٍ حَلَفَ بها أو بتحريمه على

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص٢١٦، ٢١٩).

نفسه، وذلك كله لا يوجبُ تحريمه في نفس الأمر، وبعضُهم امتنع منه من غير يمين ولا تحريم، فسمى الجميع تحريبًا، حيث قصد الامتناع منه إضرارًا بالنفس وكفًّا لها عن شهواتها"(۱).

• فرع: من قام بالواجبات وترك المنهيات والمحرمات فاز بالجنة.

قال ابن رجب: "وقد تواترت الأحاديث عن النبي ﷺ بهذا المعنى أو ما هو قريب منه"(٢).

وفي الحديث عن أبي أيوب الأنصاري ﴿ أَن النبي ﷺ قال: "مَنْ عَبَدَ الله لا يُشرك به، وأقام الصلاة، وآتَى الزكاة، وصام رمضانَ، واجتنبَ الكبائر؛ فله الجنة - أو دخل الجنة –"(").

وفي "الصحيحين" عن أبي هريرة الله أعرابيًّا قال: يا رسول الله: دُلني على عمل إذا عملته دخلت الجنة؟ قال: "تعبد الله لا تشرك به شيئًا، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتُؤْتِي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان". قال: والذي بعثك بالحق، لا أزيد على هذا شيئًا أبدًا ولا أنقص منه، فلم وَلَى قال النبيُّ ﷺ: "مَنْ سَرَّه أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا"(أ).

ونحوه في "الصحيحين" من حديث طلحة بن عبيد الله في وفي آخره قوله على الفلح إن صدق، أو دخل الجنة إن صدق الأه أي : إذا وفي بها قال وليس المراد، إذا لم يزد على تلك الفرائض شيئًا ؛ لأن من أتى بالفرائض التي التزم بها وزاد عليها من النوافل فذلك لا يخدش الوفاء بها التزمه بل مزيد تأكيد لوفائه ومزيد فضل.

ولم يذكر له الرسول على الحتناب المحرمات لأن السائل إنها سأله عن الأعمال

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (١/ ١١٥ – ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ١٤ ٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٢٩٩٥)، والنسائي (٤٠٠٩) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٣٩٧)، ومسلم (١٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٤٦)، ومسلم (١١).

التي يدخل بها عاملها الجنة (١).

فإن قال قائل: قال الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله -: فيمن ترك الوتر: هو رجل سوء لا ينبغي أن تقبل له شهادة؟ فالجواب: أن كونه رجل سوء لا يمنعه من دخول الجنة، فهو رجل سوء ترك الوتر وأقله ركعة مما يدل على أنه مهمل ولا يبالي إذ لم يطلب منه ركعات كثيرة، بل ركعة واحدة ومع ذلك يتركها(٢).

#### • مسألة: بيان أن الأعمال سبب في دخول الجنة:

وهذا ظاهرٌ من الأحاديث السابقة، ويؤيد ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ آدَخُلُواْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّامِ اللَّهُ اللّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُولُولُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

فإن قيل: ما هو وجه الدلالة من الأحاديث والآية السابقة؟

فالجواب: أنَّ ظاهر الأحاديث يقتضي أن الأعمال الصالحة أسباب لدخول الجنة؛ لأن تعليق الحكم على الوصف يُشْعِر بالعِلِّيَّة كما لو قيل: أكرم الرجال العلماء، فعلَّة إكرامهم العلم.

فتعليق دخول الجنة على الاتصاف بصالح العمل يُشْعر بأنَّ عِلَّةَ دخولها هو العمل، فمتى وُجِدَ العمل الصالح وُجِدَ الدخول، ومتى تَخَلَّفَ العمل المقبول تَخَلَّفَ الدخول.

فإن قيل: فما وجه الجمع بين هذا وبين قوله ﷺ: "لَنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الجُنَّة" قالوا: ولا أَنْتَ يا رسول الله؟ قال: "لا وَلَا أَنَا؛ إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي الله بِفَصْلٍ وَرَحْمَةٍ، فَسَدُّدُوا وَقَارِبُوا" (٣)؟

فالجواب: أنَّ العمل في حدِّ ذاته لا يدخل العبد الجنة إلا بقبوله، وقبوله محض فضل الله ورحمته، فصح بذلك أن الدخول بمحض الفضل (1).

<sup>(</sup>١) انظر جامع العلوم والحكم ، لابن رجب (ص١٧٥).

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص٢١٧ ، ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٦٧٣)، ومسلم (٢٨١٦) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠٠

<sup>(</sup>٤) "شرح الجرداني على الأربعين" (ص١٦١).

- ونقل عن ابن القيم: "العمل بمجرده ولو تناهَى لا يوجب دخول الجنة، ولا أن تكون عِوَضًا له؛ لأنه لو وقع على الوجه الذي يحبه الله تعالى لا يقاوم -أي: لا يُعادل- نِعْمَه؛ بل جميع الأعمال لا يوازي -أي: لا يقابل- نِعْمَة واحدة من نِعَم الله تعالى".

- وقيل: إن أصل دخول الجنة بمحض الفضل، وأما الصعود في درج الجنة فبحسب العمل، فلابد أن يستند لفضله تعالى (١).

# وسِرُّ اقتصاره على الصلاة والصيام دون الحج والزكاة؟

١ - قيل: لعلّه لم يذكر الزكاة لكونه لا يملك نصابًا. ولم يذكر الحج لكونه غير مستطيع.

٢ - أو لدخولهما فيها بعدهما: "إحلال الحلال وتحريم الحرام".

٣ - وإما لعدم فرضيتهما في ذلك الوقت.

## وأما المداومة على ترك السنن:

فالحديث يفيد بنصِّه جواز التخلُّف عن السنن، وترك التطوعات في الجملة، وأن من فعل ذلك لا يكون آثمًا.

ولكن ينبغي أن يُعْلَمَ أن في تركها ضياع ربح عظيم، وحرمانًا جسيًا، والمداومة على ترك الواجبات.

وقال العلماء: "لو أن أهل بلدة تواطؤوا على ترك سنة لقوتلوا عليها حتى يرجعوا"<sup>(۲)</sup>.

ولقد كان صدر الصحابة رضي الله عنهم ومن بعدهم يثابرون على فعل السنن والفضائل مثابرتهم على الفرائض ولم يكونوا يفرقون بينهما في اغتنام ثوابهما.

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" (ص٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الأربعين النووية لابن دقيق العيد ، (ص١٥٣ ، ١٥٤).

وإنها احتاج أئمة الفقهاء إلى ذكر الفرق؛ لما يترتب عليه من وجوب الإعادة وتركها وخوف العقاب على الترك ونفيه إن حصل ترك بوجه ما (١).

## وترك النبي ﷺ تنبيه الرجل على أهمية السنة:

ا - إمَّا تيسيرًا عليه وتسهيلاً وتأليفًا لقلبه، وذلك لقرب عهده بالإسلام لئلا يكون الإكثار من ذلك تنفيرًا له، مع علمه على أنه إذا تمكن الإسلام من قلبه شرح الله صدره، ورغب في المحافظة على التطوعات كالمحافظة على الفرائض؛ كباقي الصحابة ، اغتنامًا لعظيم الأجر واقتداءً بالنبي على.

٢ - أو لأنَّ دخول الجنة يحصُل بالقدر الذي ذُكِرَ في الحديث من الأعمال حقيقة، ولكن التفاوت في درجاتها يحصُل بشيء آخر وهو الاستكثار من النوافل والمستحبات.

ومن سماحة الإسلام أنه ربط دخول الجنة بالحدِّ الأدنى من العمل دون الحدِّ الأعلى، وجعلَ الترقِّي في درجاتها بحسب الأعمال.

فدرجة من أتى بالتوحيد وما يجب من الفرائض مع تقصير فيها لا تكون كدرجة من أتى بالتوحيد وما يجب من الفرائض من غير تقصير فيها، ودرجة هذا لا تكون كدرجة من أتى بالتوحيد والفرائض مجتنبًا جميع النواهي متقيًا للشبهات وهكذا...

• وهل يفهم من قوله ﷺ: "نعم" أن من ترك الواجبات وفعل المنهيات لا يدخل الجنة؟

فالجواب: من ترك الواجبات وفعل المنهيات لا يدخل الجنة أبدًا إذا كان جاحدًا بشيء من الواجبات، فإن لم يكن جاحدًا لشيء من الواجبات وفعَلَ المنهيات فلا يدخل الجنة دون سابقة عذاب.

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية لابن دقيق العيد (ص١٥٤).

#### • مناقشة قضية مهمة:

١ - تقدم في تعريف الإيمان دخول الأعمال فيه دخولاً عرفيًا؛ فما هو الحد
 الفاصل لنوع العمل وحجمه الذي به يستحق العبد دخول الجنة ؟

٢ - وردت نصوص تُعلِق دخول الجنة على عمل واحد وهو التوحيد وترك الشرك؛ وممَّا ورد في ذلك:

أ - حديث أبي ذَرِّ رضي الله عنه في "الصحيحين": أنه ﷺ قال: "ما مِنْ عَبْدٍ قال: لا إله إلا الله ثم مات على ذلك إلاّ دخل الجنة"(١).

ب - وعند مسلم من حديث أبي هريرة أو أبي سعيد -بالشك- عن النبي ﷺ أنه قال: "أشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله لا يلقى الله بهما عبد غير شاك، فيحجب عن الجنة"(").

جـ - وعند مسلم أيضًا من حديث أبي هريرة ﴿ أَنَّ النبي ﷺ قال له يومًا: "من لقيتَ يشهد أن لا إله إلا الله مستيقنًا بها قلبه فبشره بالجنة" ("").

٣ – وردت نصوص تُعَلِّق ذلك على عمل واحد خلاف التوحيد وترك الشرك، ومما ورد في ذلك:

أ - حديث عبادة بن الصامت على عن النبي على قال: "أتاني جبريل من عند الله تبارك وتعالى فقال: يا محمد! إن الله على يقول: إني قد فرضت على أمتك خمس صلوات، فمن وافى بهن على وضوئهن ومواقيتهن وركوعهن وسجودهن؛ كان له عندي بهن عهدًا أن أدخله بهن الجنة، ومن لقيني قد انتقص من ذلك شيئًا فليس له عندي عهد، إن شئت عذبته وإن شئت رحمته" أن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٨٢٧)، ومسلم (٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطيالسي (٥٧٣)، والضياء في "المختارة" (٣٦٨)، وأبو نعيم في "الحلية" (٥/١٢٦)،=

وفي الحديث الآخر: "من صلى البردين دخل الجنة"(١).

ب - ''والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة''('').

جـ - ' من قاتل في سبيل الله فَوَاقَ نَاقَة (٣) فقد وجبت له الجنة ' (١٠).

٤ - وردت نصوص تُعلِّق ذلك على عملين وثلاثة وأكثر خلاف التوحيد وترك الشرك، ومثال ذلك: حديث الباب وغيره ممَّا تقدم.

آ - وثبت أن التوحيد يُدُخِل الجنة مع وقوع الكبائر، ومثال ذلك: حديث أبي ذُرِّ المتقدم ولفظه كاملاً: أن النبي ﷺ قال: "مَا مِنْ عَبْدٍ قال لا إِله إِلا الله ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة" قلت: وإِنْ زَنَى وإِنْ سَرَقَ؟ قال: "وإِنْ زَنَى وإِنْ سَرَقَ"، قلت: وإِنْ سَرَقَ؟ قال: "وإِنْ زَنَى وإِنْ سَرَقَ" قلت: وإِنْ رَنَى وإِنْ سَرَقَ؟ قال: "وإِنْ رَنَى وإِنْ سَرَقَ" قلت: وإِنْ زَنَى وإِنْ سَرَقَ؟ قال: "وإِنْ رَنِّى وإِنْ سَرَقَ على رَغْمِ أَنْفِ أَبِي ذَرِّ"، وكان أبو ذَرِّ إِذَا حَدَّثَ بِمِذَا قال: وإِنْ رَخِمَ أَنْفُ أَبِي ذَرِّ"، وكان أبو ذَرِّ إِذَا حَدَّثَ مِذَا قال: وإِنْ رَخِمَ أَنْفُ أَبِي ذَرِّ، قال أبو عَبْد الله: هذَا عِنْدَ الموتِ أو قبلَه إِذَا تابَ ونَدِمَ وقال

<sup>=</sup> وصحَّحَه الألباني في "صحيح الجامع" (٧٧). ورُوِيَ مرفوعًا من حديث حنظلة الكاتب: عند أحمد (١٧٨١)، ومن حديث أبي الدرداء: عند أبي داود (٤٢٩)، والعقيلي (٣/ ١٢٣)، والخطيب في "الموضح" (٢/ ٣٣٤)، والمزي في "التهذيب" (٨/ ٣١٢) بإسناد ضعيف، والصحيح الأول.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٤)، ومسلم (٦٣٥) من حديث أبي موسى الأشعري ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٧٧٣)، ومسلم (١٣٤٩) من حديث أبي هريرة ١٣٤٠

<sup>(</sup>٣) يعنى: قدر ما بين الْحَلْبَتَيْنِ للناقة من الوقت.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (١٦٥٠) من حديث أبي هريرة ﷺ، وحَسَّنَهُ. وأخرجه أيضًا (١٦٥٧)، وأبو داود (٢٥٤١)، والنسائي (٣١٤١)، وابن ماجه (٢٧٩٢) من حديث معاذ بن جبل ﷺ، وصححه الترمذي، والألباني في "صحيح الجامع" (٦٤١٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٩٨٤)، ومسلم (٢٥٥٦) من حديث جُبَيْر بن مُطْعم ١٠٠٠

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٤٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠ أ

لا إله إلا الله غُفِرَ له"<sup>(١)</sup>.

فها هي مذاهب العلماء في ذلك وكيف يجمع بين نصوص الوعد والوعيد؟ والجواب على ذلك كالتالي:

أولاً: فيها يتعلق بكلمة التوحيد وما ورد فيها:

١ - لا يخفى أن مجرد النطق بها لا يستلزم دخول الجنة حتى يقترن بالنطق اعتقاد صحيح جازم، ويدل على ذلك قوله على: ﴿ إِنَّ ٱلْمَنفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [النساء:١٤٥] مع أنهم نطقوا بها.

فالنطق من غير تصديق القلب لا يفيد مطلقًا.

٢ - النطق مع التصديق يفيد في ثبوت أصل الإيهان، وثبوت عدم الخلود في النار، وثبوت دخول الجنة ولو بعد حين.

وقال بعض العلماء: كلمة التوحيد كان يُكْتفى بها نطقًا واعتقادًا في أول الأمر وقبل نزول الفرائض والحدود، وهو قول الضحاك والزهري ثم انقسموا فريقين:

فقالت طائفة: قد نُسِخَ الاكتفاء بها في أول الأمر بنزول الفرائض والحدود.

وقالت الأخرى: بل زِيدَتْ عليها شروط.

وقال سفيان: نسختها الفرائض والحدود.

والنسخ عند السلف يأتي لمعنى إزالة الإبهام وحصول البيان.

فقد يكون المعنى أن وجوب الفرائض والحدود تبيَّن بها أن عقوبات الدنيا لا تسقط بمجرد الشهادتين، فكذلك عقوبات الآخرة.

والقول بالنسخ الاصطلاحي بعيد؛ لأن بعض هذه الأحاديث كان بالمدينة والشرائع قد نزل أكثرها.

وقالت طائفة أخرى من العلماء: لا حاجة إلى القول بالنسخ؛ لأن النطق

<sup>(</sup>١) أحرجه البخاري (٥٨٢٧)، ومسلم (٩٤).

بالشهادتين سبب مقتض لدخول الجنة وللنجاة من النار؛ لكن هذا متوقّف على شروط يجب حصولها وعلى موانع يجب انتفاؤها، فشروطه: إتيان الفرائض، وموانعه: إتيان الكبائر.

قيل للحسن: إن ناسًا يقولون: من قال لا إله إلا الله دخل الجنة؟ فقال: "من قال لا إله إلا الله فأدى حقها وفرضها دخل الجنة".

وقيل لوهب بن منبه: أليس لا إله إلا الله مفتاح الجنة؟ قال: "بلى؛ ولكن ما من مفتاح إلا وله أسنان، فإن جئت بمفتاح له أسنان؛ فتحَ لك، وإلا لم يفتح لك".

وقالت طائفة ثالثة: نصوص الوعد بالجنة على النطق بالشهادتين جاءتْ مطلقة وقُيِّدَتْ بأِن ينطقها بصدق وإخلاص.

والصدق والإخلاص يمنع حصول المعاصي في الغالب، ولو حصلت فإن هذا الصدق والإخلاص يمنع الإصرار على المعصية، صغيرةً كانت أو كبيرة، فتعقبها توبة مكفرة، وحسنات واجبة، فتكون سببًا حقيقيًّا لدخول الجنة.

ولذا يلاحظ في الأحاديث تقييد ذلك بقوله: "مخلصًا من قلبه"، وقوله: "صدقًا من قلبه، غير شاكً"، ونحو ذلك.

ولهذا كان قائلها عند موته يقولها صادقًا مخلصًا فكانت سببًا لدخوله الجنة حقيقةً، ورجَّح هذا الخطابي.

قال ابن رجب: "ولعل الحسن أشار بكلامه الذي حكيناه عنه من قبل إلى هذا، فإن تحقُّق القلب بمعنى لا إله إلا الله، وصدقه فيها، وإخلاصه بها؛ يقتضي أن يرسخ فيه تألَّهُ الله وحده، إجلالاً وهيبة، ومخافة، ومحبة، ورجاء، وتعظيمًا، وينتفى عنه تألَّهُ ما سواه من المخلوقين" إلى أن قال رحمه الله تعالى: "إنَّ من دخل النار من أهل هذه الكلمة، فلقلة صدقه في قولها، فإن هذه الكلمة إذا صدقت؛ طهَّرَت القلب مِن كل ما سوى الله، فمن صدق في قوله: لا إله إلا الله؛ لم يحب سواه، ولم يرج إلا إيَّاه، ولم يخش أحدًا إلا الله، ولم يتوكل إلاَّ على الله، ولم تَبْق له بقيةٌ من آثار نفسه وهواه، ومتى

بقي في القلب أثرٌ لسوى الله؛ فمِنْ قلَّة الصدق في قولها"('').

فالخلاصة أن أحاديث الوعد بالجنة على الشهادتين إما المراد دخولها في آخر الأمر بعد معاقبته على التقصير إن وجد ، أو دخولها ابتداء باعتبار تحقق شروط وانتفاء موانع.

ثانيًا: وأما ما ورد في دخول الجنة بعمل واحد، واثنين، وأكثر؛ فإنه محمولٌ على أنه قد أتى بالأركان والفرائض، وليس ذلك العمل بمفرده هو الموجب لدخول الجنة وإن وقع من منافق أو كافر أو مرتكب للكبائر، بل المراد أن ذلك العمل سبب مقتض لدخول الجنة مع تحقق شروط وانتفاء موانع.

والمراد من التنصيص على هذا الأمر بيان فضل ذلك العمل والمبالغة في أهميته وتوجيه العناية إليه.

وقد يكون سبب ذلك مراعاة الفوارق والاستعدادات في نفس السائل كما مرّ ذلك في حديث: الرجل الذي قال للنبي ﷺ: أوصنى، قال: "لا تغضب"(٢).

ثالثًا: وأما الكبائر فتمنع دخول الجنة ابتداءً؛ ما لم تكن هناك حسنات ماحية، أو مصائب مكفرة، أو توبة نصوح، أو شفاعة شافع، أو محض عفو الله تعالى وعافيته، أو إقامة الحد عليها في الدنيا.

وعلى هذا تحمل أحاديث: "لا يدخل الجنة قاطع" ونحوه.

ومذهب أهل السنة والجماعة: أنها لا تمنع دخول الجنة أبدًا؛ ما لم يستحِلّها، وعلى هذا يُحْمَل قوله: "وإن زنى وإن سرق" ونحوه.

ثم يقال: إن هذه الأحاديث التي ذكرَتْ أنواعًا من الكبائر وأنها تمنع دخول الجنة يُرَاد منها المبالغة في التشنيع على هذه الأفعال والزجر عنها والتحذير منها.

<sup>(</sup>١) انظر: "جامع العلوم" لابن رجب (١/ ٥٢٤ - ٥٢٦).

<sup>(</sup>٢) وهو "الحديث السادس عشر" من "الأربعين".

## فوائد أصولية

إن الجواب بـ (نعم) إعادة للسؤال ؛ لأن قوله : "أأدخل الجنة؟" قال : "نعم" يعني تدخل الجنة ، ولهذا لو سئل الرجل فقيل له : طلقت امرأتك قال : نعم ، فإنها تطلق ؛ لأن قوله : نعم ، أي: طلقتها .

ولو أوجب الولي عقد النكاح ، وقال للرجل : زوجتك ابنتي ، فقلنا له : أقبلت؟ قال : نعم ، فإنه يكفي في القبول ؛ لأن نعم كإعادة السؤال . وهكذا في كل موارد نعم اعتبرها إعادة للسؤال ، ولو سئل : أوقفت بيتك؟ فقال : نعم، فيكون البيت وقفًا . أبعت سيارتك على فلان؟ فقال : نعم ، فيكون قد أقر بالبيع . اهـ(١).

# فوائد تربوية

- يجب أن يحرص المسلم على الترقِّي في سُلَّمِ الأعمال الصالحة، وأن يسعى لأَنْ يكون ممن يُنَادَى عليه في الآخرة: ﴿ كُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ هَنِيَّنَا بِمَاۤ أَسۡلَفْتُمۡ فِي ٱلْأَيَّامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴾ [الحاقة: ٢٤] وذلك من صالح الأعمال.

- وعليه أن يكون عالى الهمة في طلبه الجنة، وإلى ذلك وردت الإشارة في أحاديث؛ منها: "فإذا سَأَلْتُمُ اللهَ فَسَلُوهُ الْفِرْدَوْسَ فإنَّهُ أَوْسَطُ الجُنَّةِ، وَأَعْلَى الجُنَّةِ، وَفَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ، وَمِنْهُ تَفَجَّرُ أَنْهَارُ الجُنَّةِ".

- ويجب أن يعد من العمل ما يكافئ هذه المطالب العالية، وقد أشار النبي ﷺ إلى هذا المعنى حين سألهُ رجلٌ عن الساعةِ -يعني: القيامة- فقال الرجلُ: متى الساعةُ؟ قال ﷺ: "وَمَاذَا أَعْدَدْتَ لَهَا"(").

- وفي الحديث: زجرٌ عن ارتكاب المعاصي والآثام؛ خاصةً الكبائر والموبقات؛ لأنها تمنع من دخول الجنة، وتكون سببًا في دخول النار؛ عيادًا بالله من ذلك.

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص٢١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٤٢٣) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٦٨٨)، ومسلم (٢٦٣٩) من حديث أنس بن مالكِ ﷺ.

#### فوائد دعوية

ا - من فقه الدعوة إلى الله: مراعاة حال السائل والمدعو، وهذا ما جعل النبي على الله على النبي الله النبي الله النبي النبية النبية النوافل والسُّنَن؛ وذلك لكونه في أول العهد بالإسلام وإذا استمكن الإيهان من قلبه في مرحلة آتية فإنه سيبذل كل ما يملك من نفس ومال في سبيل الله تعالى، غير مقتصر على ما اقتصر عليه في الحديث.

يدل على ذلك أن النعمان الله قد سأل الله تعالى الشهادة بصدق في أُحُدِ فأكرمه الله بها وقُتِلَ فيها شهيدًا حميدًا سعيدًا الله بها وقُتِلَ فيها شهيدًا حميدًا سعيدًا

٢ - من فقه الدعوة إلى الله: أن تبدأ بالأسس والقواعد والأصول المهمة، فالنبي ﷺ أقرَّه على إقامة الصلاة والصيام وإحلال الحلال وتحريم الحرام مما يجمع الفرائض والنواهي.

٣ - من حُسن التدبُّر في أسلوب الدعوة: ألا يبني الداعي إلى الله دعوته على
 مجرد العناية بالنوافل والفضائل تاركًا الواجبات والفرائض! ويعمل على إشغال
 الناس بالمستحبات، مع أن الاشتغال بالواجب أكمل وأفضل.

فالاشتغال بالكلام عن فضائل ومستحبات الصلاة والصيام؛ أولى منه معرفة أحكامها وكيفيتها ومبطلاتها وذلك بعد توجه النفس للعناية بها.

- والاشتغال بالكلام عن فضائل القرآن؛ أولى منه: الاشتغال بكيفية تطبيقه في الناس، والسعي لتحكيمه في الواقع، وبذل الجهد لتحقيق ذلك.
- وقد يسوغ ترك بعض النوافل في حقِّ الداعية إذا كان مشتغلاً بها هو فرض، فلا يبتئس إِنْ هو ترك مستحبًّا تزكو به نفسُه أو قَصَّرَ في وِرْدٍ اعتاد المداومة عليه؛ إذا كان هذا في سبيل مصلحةٍ عامة، وفائدة كبيرة للإسلام وأهله.



رَفْعُ عبى (الرَّحِلِجُ (النِّجْنَّرِيِّ (السِلنَمُ (النِّمْ) (الِفِرُووكِرِسِي

# الحديث الثالث والعشرون

عَنْ أَبِي مَالِكِ الْأَشْعَرِيِّ عَلَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: 
«الطُّهُورُ شَطْرُ الإِيمَانِ، وَالحَمْدُ للله تَمْلاً الْمِيزَانَ، وَسُبْحَانَ الله وَالحَمْدُ لله تَمْلاً الْمِيزَانَ، وَسُبْحَانَ الله وَالحَمْدُ لله تَمْلاَن الْوَالْمَدُ لله تَمْلاَن الله وَالطَّلاةُ نُورٌ، وَالطَّدَقَةُ بُرْهَانٌ، وَالطَّبْرُ ضِيَاءٌ، وَالْقُرْآنُ وَالطَّبْرُ ضِيَاءٌ، وَالْقُرْآنُ عُرَاطًا للهُ النَّاسِ يَعْدُو فَبَائِعٌ نَفْسَهُ عُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ، كُلُّ النَّاسِ يَعْدُو فَبَائِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا أَوْ مُوبِقُهَا».

رَوَاهٌ مسلمٌ.



رَفْعُ معبں (لرَّعِمْ الِهِجْمِيُّ (الْهَجُّنِّ يُّ (سِيكنتر) (الإِيْرُ (الِفِرُوفُ مِسِّ

## طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه مسلم: حدثنا إسحق بن منصور، حدثنا حبان بن هلال، حدثنا أبان، حدثنا يجيى أن زيدًا حدَّثه، أن أبا سلام حدثه، عن أبي مالك الأشعري (١٠). وتابعه يحيى بن ميمون العطار، عن يحيى بن أبي كثير بإسناده (٢٠).

ورواه معاوية بن سلام عن أخيه زيد بن سلام، أنه أخبره عن جده أبي سلام، عن عبد الرحمن بن غنم، أن أبا مالكِ الأشعري حدثه، فذكره (٢).

قال ابن عمار: "بين أبي سلام وبين أبي مالك في إسناد هذا الحديث: عبد الرحمن بن غنم الأشعري، رواه معاوية عن أخيه زيد، ومعاوية كان أعلم عندنا بحديث أخيه زيد بن سلام من يحيى بن أبي كثير "(١)أه. .

وقال ابن رجب: "وقد اختُلِفَ في سماع يحيى بن أبي كثير من زيد بن سلاَّم، فأنكره يحيى بن معين، وأثبته الإمام أحمد، وفي هذه الرواية التصريح بسماعه منه.

وخرَّجَ هذا الحديث النسائي، وابن ماجه من رواية معاوية بن سلام عن أخيه زيد بن سلاَّم، عن جده أبي سلام عن عبد الرحمن بن غَنْم عن أبي مالك، فزاد في إسناده "عبد الرحمن بن غنْم"، ورجَّحَ هذه الرواية بعضُ الحفاظ وقال: معاوية بن سلام أعلم

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (۳۷) (۳۰٤٣٠)، وابن أبي عاصم في "السنة" (۱۱۰۰)، وأحمد (٥/ ٣٤٣ ـ ٣٤٣)، والدارمي (٦٥٣)، ومسلم (٢٢٣)، والترمذي (٣٥١٧)، والنسائي في "عمل اليوم والليلة" (١٦٨)، والمروزي في "قدر الصلاة" (٤٣٥)، وأبو نعيم في "المستخرج" (٥٣٤)، وأبو عوانة في "المسند" (٢٠١)، والحاكم في "شعار أصحاب الحديث" (٢١)، والبيهقي في "الكبرى" (٢/ ٤٤) و"الشعب" (١٢) و"الاعتقاد" (ص١٧٦)، والطبراني في "الكبير" (٣٤٢٣)، وابن منده في "الإيبان" (٢١) من طريق أبان بن يزيد، عن يحيى بن أبي كثير بإسناده.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في "الكبرى" (٢٢١٧) و"الصغرى" (٢٤٣٧)، وابن ماجه (٢٨٠)، والمروزي في "قدر الصلاة" (٤٣٧)، وابن حبان (٨٤٤)، وأبو عوانة (٢٠١)، والطبراني في "الكبير" (٣٤٢٤) من طريق محمد بن شعيب بن شابور، عن معاوية بن سلام بإسناده.

<sup>(</sup>٤) "علل الأحاديث الواقعة في صحيح مسلم" لأبي الفضل ابن عار (ص٥٥ ـ ٤٨).

بحديث أخيه زيد من يحيى بن أبي كثير. ويقوِّي ذلك أنه قد روى عن عبد الرحمن بن غَنْم عن أبي مالكِ من وجهِ آخر، وحينئذِ فتكون رواية مسلم منقطعة "(١). أهـ.

وقال العلائي: "أخرجه مسلم أول كتاب الطهارة من طريق يحيى بن أبي كثير أن زيدًا - يعني: ابن سلام - حدثه أن أبا سلام يعني الحبشي حدثه عن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه، واستدرك الدارقطنيُّ على مسلم فيه أن معاوية بن سلام رواه عن أخيه زيد عن جده أبي سلام عن عبد الرحمن بن غنم عن أبي مالك الأشعري، وهو كذلك عند النسائي وابن ماجه، فتكون رواية مسلم منقطعة لسقوط ابن غنم منها.

وأجاب الشيخ أبو زكريا النووي رحمه الله بأن الظاهر أن مسلمًا اطلع على سماع أبي سلام له من أبي مالك فلعلّه عنده على الوجهين، ورجح بعضهم قول الدارقطني بأنّ أبا مالك الأشعري تُوفِّي في طاعون عمواس سنة ثماني عشرة وقد قالوا في رواية أبي سلام عن عليّ وحذيفة وأبي ذر أنها مرسلة، فروايته عن أبي مالك أولى بالإرسال، وقد وقع في كتابي الترمذي والنسائي من طريق أبي سلام هذا قال: حدثني الحارث الأشعري فذكر حديث: "إن الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات" الحديث، وأخرجه ابن حبان في صحيحه هكذا بلفظ "حدثنا" ثم قال عقبه: الحارث الأشعري هذا هو أبو مالك الحارث بن مالك الأشعري، فعلى هذا لا تكون رواية أبي سلام عن أبي مالك مرسلة، ولكن في هذا نظر، فقد خالف ابن حبان جماعةٌ منهم: ابن عبد البر وغيره فقالوا: الحارث هذا في حديث يحيى بن زكريا عليها السلام هو الحارث بن الحارث الأشعري، وهو غير أبي مالك، متأخر عنه، وقد اختُلِفَ في اسم أبي مالكِ هذا فقيل: كعب، وقيل: عبيد، وقيل: عمرو، وقيل: الحارث، واختُلف في اسم أبيه فقيل: مالك، وقيل: عاصم "(٢)أهـ

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٥ - ٦).

<sup>(</sup>٢) "جامع التحصيل" للعلائي (ص١٣٧ \_١٣٨).

وقد ورد الحديث من وجهِ آخر عن ابن غَنْم عن أبي مالكِ الأشعري به، وهذا يُؤكِّد وجوده في إسناد هذا الحديث كما سبقت الإشارة لذلك في كلام ابن رجب.

أخرجه البخاري في "التاريخ الكبير" من رواية هبيرة بن عبد الرحمن، عن عبد الرحمن بن غَنْم عن أبي مالك الأشعري عن النبي على قال: "الوضوء شطر الإيمان"(١).

واللفظ الذي هنا لمسلم، وعند الترمذي: "الوضوء" بدلاً من "الطهور"، وعند ابن حبان: "إسباغ الوضوء"، وعند ابن ماجه: "والزكاة برهان، والصبر ضياء"، وعند ابن رجب في "جامع العلوم": "في أكثر نسخ مسلم: والصبر ضياء، وفي بعضها: والصيام ضياء". وهذا الاختلاف حكاه أبو نعيم في "المستخرج" عن رواة الحديث لا رواة نسخة كتاب مسلم.

ولفظه عند النسائي وابن ماجه: "إِسْبَاغُ الْوُضُوءِ شَطْرُ الْإِيمَانِ، وَالْحُمْدُ للهُ مِلْءُ الْمِيزَانِ، وَالتَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ مِلْءُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَالصَّلَاةُ نُورٌ، وَالزَّكَاةُ بُرْهَانٌ، وَالصَّبْرُ ضِيَاءٌ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ، كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو فَبَائِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا أَوْ مُوبِقُهَا".

ولفظ أبي عوانة في رواية يحيى: "الطهور شطر الإيهان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله يملآن ما بين السهاء والأرض، والصلاة نور، والصوم برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجة لك أو عليك، كل الناس يغدو فبائع نفسه فموبقها أو معتقها". ولفظه في رواية معاوية: "إسباغ الوضوء شطر الإيهان، والحمد لله تملأ الميزان، والتسبيح والتكبير يملآن السموات والأرض، والصلاة نور، والصوم برهان، والصبر ضياء، والقرآن شفاء، حجة لك أو عليك، كل إنسان بائع نفسه فموبقها أو معتقها".

<sup>(</sup>١) "التاريخ الكبير" للبخاري (٨/ ٢٤٠ رقم ٢٨٥٨).

وفي رواية الطبراني في "الكبير": "الطهور نصفَ الإيمان".

وله شواهد؛ كالتالي:

ا ـ من حديث رجلٍ من بني سُلَيْم، أخرجه الترمذي من رواية أبي إِسْحَقَ، عَنْ جُرَيِّ النَّهْدِيِّ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ بَنِي سُلَيْم، قال: عَدَّهُنَّ رَسُولُ الله ﷺ فِي يَدِي أَوْ فِي يَدِي أَوْ فِي يَدِي النَّهْبِيحُ نِصْفُ الْمِيزَانِ، وَالْحُمْدُ لله يَمْلَؤُهُ، وَالتَّكْبِيرُ يَمْلَأُ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، وَالصَّوْمُ نِصْفُ الْمِيمَانِ" (١٠).

وقال الترمذي: "هذا حَدِيثٌ حَسَنٌ، وَقَدْ رَوَاهُ شُعْبَةُ وَسُفْيَانُ الثَّوْرِيُّ عَنْ أَبِي إِسْحَقَ".

وله شاهد آخر من رواية عَبْدِ الله بْنِ عَمْرٍو قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: "التَّسْبِيحُ نِصْفُ الْمِيزَانِ، وَالْحَمْدُ لله يَمْلَؤُهُ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا الله لَيْسَ لَهَا دُونَ الله حِجَابٌ حَتَّى تَخْلُصَ إِلَيْهِ".

أخرجه الترمذي وضعفه بقوله: "هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ وَلَيْسَ إِسْنَادُهُ بِالْقَوِيِّ"<sup>(٢)</sup>.

٢ ـ من كلام علي بن أبي طالب موقوفًا عليه، قال: "الطهور شطر الإيهان"(").
 وفي رواية: "الطهور نصف الإيهان"(١٠).

٣ ـ وعن حسان بن عطية قال: "الوضوء شطر الإيمان"(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۰۶)، وأحمد (۲۲۵۲۶) (۲۲۲۶۹)، وابن نصر في "تعظيم قدر الصلاة" (رقم٤٣٤)، والترمذي (۳۵۱۹)، ومداره على جُرَيِّ النهدي، وهو مقبول يعني عند المتابعة وإلا فلين، ولم أَرَ من تابعه على إسناده، لكنه توبع على لفظه في الحديث السابق.

<sup>(</sup>٢) "الجامع" للترمذي (١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (٣٨، ٣٠٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة (٣٠٤٣٣)، وابن سعد في "الطبقات" (٦/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي عمر العدني في "الإيهان" (٦١)، وابن أبي شيبة (١٨٠٣، ٣٠٤٣٢).

## راوي الحديث

الحارث بن عاصم الأشعري، نسبة إلى قبيلة باليمن يقال لهم: "الأشعريون" والصحيح أنه غير أبي موسى الأشعري عبد الله بن قيس؛ لأن الأول مشهور باسمه والثاني مشهور بكنيته.

مات رضي الله عنه في طاعون عمواس في خلافة عمر بن الخطاب، وطعن هو ومعاذ وأبو عبيدة وشرحبيل بن عتبة في يوم واحد وذلك سنة ١٨هـ.

## أهمية الحديث ومنزلته

قال النووي: "هذا حديث عظيم، وهو أصل من أصول الإسلام وقد اشتمل على مهات من قواعد الإسلام"(١).

وتَكُمُن أهمية الحديث في تنبيهه على أهمية طائفة من قواعد الإسلام؛ كالصلاة والصدقة والصبر والعمل بالقرآن.

وفي تقريره عقيدة أهل السنة والجهاعة في إثبات الوزن والميزان يوم القيامة، وقد نصّ على ذلك أهل السنة في عقائدهم؛ ومن ذلك قول الإمام أحمد رحمه الله: "والإيهان بالميزان يوم القيامة كها جاء: "يُوزَنُ العبد يوم القيامة فلا يزن جناح بعوضة"(٢)، وتُوزَنَ أعهالُ العباد كها جاء في الأثر، والإيهان به، والتصديق به، والإعراض عمَّنْ ردَّ ذلك، وتَرْك مجادلته"(٢).

<sup>(</sup>١) ذكره النووي في "شرح مسلم" (رقم/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى ما أخرجه البخاري (٢٧٨٩)، ومسلم (٢٧٨٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) "أصول السنة" للإمام أحمد رواية عبدوس العطار (ص٦٣- ٦٤) ط: دار السلام.

## شرح المفردات

"الطهور": بالفتح اسمٌ لما يُتَطَهَّرُ به، وبالضم فِعْلُ الطهارة، وهو المراد هنا. "والطهارة لغة": التنزُّه عن الدنس الحسى والمعنوي.

الشطراا: نصف.

"نور": أي: ضوء لا حرارة فيه، بعكس الضياء فإن فيه نوع حرارة وإحراق. "البرهان": الشعاع الذي يلى وجه الشمس.

"الصير": الحبس والمنع.

"يغدو": يسعى، وهو السير أول النهار، وعكسه: الرواح، مأخوذٌ من الغُدُوِّ، وهو ما بين الفجر وطلوع الشمس.

"معتقها": منجيها العذاب.

"موبقها": مُهْلكها.

## الشرحالإجمالي

هذا حديث عظيم، وهو أصل من أصول الإسلام، قد اشتمل على مهات من قواعد الإسلام؛ منها فضل الطُّهُور والطهارة، وقد اختُلِفَ في معنى قوله ﷺ: "الطهور شطر الإيهان"؛ فقيل: معناه أن الأجر فيه ينتهي تضعيفه إلى نصف أجر الإيهان، وقيل: معناه أن الإيهان يَجُتُّ ما قبله من الخطايا، وكذلك الوضوء، وقيل: المراد بالإيهان هنا الصلاة، وقيل: الإيهان انقيادٌ في الباطن والطهور دلالة على الانقياد في الظاهر، فكان في معنى الشطر. وفيه بيان لفضل التسبيح والتحميد: كما في قوله ﷺ: "وسبحان الله والحمد الله تملان أو تملأ ما بين السموات والأرض"، وسبب عِظم فضلها ما اشتملتا عليه من التنزيه لله شرقوله: "سبحان الله"، والتسليم والافتقار والشكر لله تعالى بقوله: "الحمد لله".

وأما قوله ﷺ: "كل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها"، فمعناه: كل إنسان يسعى بنفسه فمنهم من يبيعها لله الله بطاعته فيعتقها من العذاب، ومنهم من يبيعها للشيطان والهوى باتباعهما فيهلكها، وهذا كالتنبيه على جزاء من استجاب للعمل بها مضى في الحديث، والتحذير والوعيد لمن أعرض ولم يرفع لذلك رأسًا.

# الشرح التفصيلي

# 🕏 قوله ﷺ: "الطُّهورُ شطرُ الإيمان":

تقدّم أن الطَّهور بالفتح: اسمٌ لما يتطهر به كالسَّحور والفَطُور، اسمٌ لطعام السُّحور والفُطُور.

والطَّهور بالضم: هو الفعل وهو بمعنى الطهارة، وتقدم تعريفها لغةً واصطلاحًا فمعناها: فعلٌ يترتب عليه رفع حدث؛ كالوضوء والغسل، أو زوال خبث؛ كغسل النجاسات، أو استباحة؛ كالتيمم وطهارة صاحب الضرورة، أو ثواب مجرد؛ كغسل الجمعة والغسلة الثانية والثالثة في الوضوء.

• وأما إطلاقات الطهور شرعًا فمتعددة منها ما يلي (١):

الطهور من الشرك، قال تعالى: ﴿ وَطَهَرْ بَيْتِي لِلطَّآمِفِيرَ ﴾ [الحج:٢٦]؛ أي: من الأوثان التي تُعْبَد مِنْ حوله.

وقال ﷺ: ﴿ فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ ﴿ مُرَّفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ ﴾ [عبس:١٣-١٤] من الشرك والكفر.

٢ - طهورية القلب من الرّيبة؛ كما قال تعالى: ﴿ ذَالِكُرْ أَزْكَىٰ لَكُرْ وَأَطْهَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٢].

وقال: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَنَعًا فَسْعَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ جِمَابٍ ۚ ذَٰ لِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ [الأحزاب:٥٣]؛ أي: مِن الرِّيبة.

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" لابن مرعي (ص٢٠١).

٣ - بمعنى الْحِلُّ؛ كقوله تعالى. ﴿ هَتَوُلَّاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود:٧٨].

٤ - بمعنى الطهور من الذنب؛ كقوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَ هِمْ صَدَقَةٍ تُطَهِّرُهُمْ
 وَتُزَكِّيهِم بِهَا ﴾ [التوبة:١٠٣]؛ أي: ﴿ تُطَهِّرُهُمْ ﴾ من الذنوب.

٥ - الطهور من الحيض؛ كقوله على: ﴿ لَمْمَ فِيهَآ أَزُوّاجُ مُّطَهَّرَةٌ ﴾ [النساء:٥٧]؛ أي: من الحيض.

٦ - الطهور بمعنى التنزُّه عن إتيان الرجال؛ كما قال قوم لوطٍ:
 ﴿ أُخْرِجُوۤاْ ءَالَ لُوطٍ مِّن قَرْيَتِكُم ۗ إِنَّهُم أُنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [النمل:٥٦]؛ أي: يتطهّرونَ من هذه الفاحشة.

٧ - بمعنى الاستنجاء؛ كقوله تعالى: ﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحُبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ ﴾
 [التوبة:١٠٨]؛ يعني: غسل أثر البول والغائط بالماء.

## • وأما معنى "الطهور" في الحديث:

فقد فَسَّره بعضهم بترك الذنوب، وقال: الإيهان نوعان: فعلٌ وتركَّ، فنصفه: فعل المأمورات، ونصفُه: ترك المحظورات، وهو تطهير النفس بترك المعاصي.

وقيل: التخلي عن الإشراك؛ لأن الشرك بالله نجاسة كها قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا اللَّمُ شَرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ [التوبة: ٢٨]، فلهذا كان الطهور شطر الإيهان (١٠).

واختلف العلماء في معنى وصف المشرك بالنجس فقيل: لأنه جنب، وقال ابن عباس وغيره: بل معنى الشرك هو الذي نجسه (٢).

قال ابن رجب: "وهذا القولُ محتَملٌ لولا أن رواية: "الوضوء شطرُ الإيهان" تردُّه، وكذلك رواية: "إسباغ الوضوء"، وأيضًا ففيه نظرٌ من جهة المعنى، فإنَّ كثيرًا من الأعمال تُطَهِّرُ النفس من الذنوب السابقة؛ كالصلاة، فكيف لا تدخل في اسم الطهور، ومتى دخلت الأعمالُ -أو بعضها- في اسم الطهور؛ لم يتحَقَّقْ كونُ تركِ

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين ، وقال : أنه أحسن وأعم. (ص٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر إيضاح المعاني الخفية ، (ص١٧٤).

الذنوب شطر الإيهان.

والصحيح الذي عليه الأكثرون: أنَّ المراد بالطُّهور ها هنا: التَّطَهُّر بالماء من الأحداث، وكذلك خرَّجه النسائي وابن ماجه وغيرهما".

- وأما معنى الشطر؛ فهو النصف أو الجزء:
- وأما معنى الإيبان اصطلاحًا: اعتقاد ونطق وعمل:

وقد يطلق الإيهان على الصلاة وأعمال الجوارح؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنِكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣]؛ أي: صلاتكم إلى بيت المقدس.

• وأما معنى مركّب: "الطهور شطر الإيمان":

فقد اختلف فيه؛ كالتالي(١):

١ - قيل: معناه أن الأجر فيه ينتهي تضعيفه إلى نصف أجر الإيمان.

قال ابن رجب: "وفي هذا نظرٌ وبُعْدٌ".

٢ - وقيل: معناه أن الإيهان يَجُبُّ ما قبله من الخطايا، وكذلك الوضوء؛ لأن الوضوء لا يصح إلا مع الإيهان فصار لتوقُّفِهِ على الإيهان في معنى الشطر.

٣ - وقيل: المراد بالإيمان هنا الصلاة؛ كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللهُ لِيُضِيعَ إِيمَنكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣]، قال بعضهم: ومن طَهَّرَ قلبَه وتوضأ واغتسل وصلَّى فقد دخل الصلاة بالطهارتين جميعًا، والطهارة شرطٌ في صحة الصلاة فصارت كالشطر، وليس يلزم في الشطر أن يكون نصفًا حقيقيًّا، بل في حديث الإسراء ما يدل على أن الشطر الجزء؛ لقوله ﷺ في الصلاة: "فراجعت ربي فوضع شطرها"، قال ذلك ثلاثًا فلو كان الشطر بمعنى النصف كان قد سقط الكل في الثاني (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: "شرح مسلم" للنووي (رقم/ ۲۲۳) و"شرح الأربعين" (ص١١٩)، و"الجامع" لابن رجب (۲/۷)، و"الفتوحات الوهبية" لابن مرعي (ص٢٠٠-٢٠١)، و"شرح الجوداني" (ص١٦٤). (۲) انظر الجواهر البهية (ص١٣٣، ١٣٤).

وقد ذكر محمد بن نصر المروزي هذا المعنى عن يحيى بن آدم (١).

وقال النووي: "وهذا القول أقرب الأقوال"، وأطال ابنُ رجبٍ في الاستدلال له.

ويدلُّ على هذا القول الحديث القدسي المعروف: "قَسَمْتُ الصلاة بيني وبين عبدي نصفين" (۱٬۲۰)، والمراد: قراءة الصلاة، ولهذا فسَّرها بالفاتحة، والمراد أنها مقسومة للعبادة والمسألة، فالعبادة حق الرب والمسألة حقَّ العبد، وليس المراد قسمة كلماتها على السواء، وقد ذكر هذا الخطابي، واستشهد بقول العرب: نصف السنة سَفَر ونصفها حَضَر، قال: وليس على تساوي الزمانين فيهما، لكن على انقسام الزمانين لهما، وإنْ تفاوتتُ مدَّتاهما، وبقول شُريح القاضي: وقيل له: كيف أصبحت؟ قال: "أصبحتُ ونصفُ الناس عليَّ غضبان"، يريد أن الناس بين محكوم له ومحكوم عليه غضبان، والمحكوم له راضٍ عنه، فلا يلزم في ذلك كله تساوي الشطرين، وكلَّ شيءٍ كان تحته نوعان: فأحدهما نصفٌ له، وسواءٌ كان عددُ النوعين على السواء، أو أحدهما أزيد من الآخر.

وأيضًا فالصلاةُ مفتاحُ الجنة، والوضوء مفتاحُ الصلاة، وكلَّ من الصلاة والوضوء مُوجبٌ لفتح أبواب الجنة، فإذا كان الوضوء مع الشهادتين موجبًا لفتح أبواب الجنة، صار الوضوءُ نصفَ الإيهان بالله ورسوله ﷺ بهذا الاعتبار.

٤ - ويحتمل أن يكون معناه: أن الإيهان تصديق بالقلب، وانقياد بالظاهر، وهما شطران للإيهان، والطهارة متضمّنة الصلاة، فهي انقياد في الظاهر، فصار الطهور شطر الإيهان بهذا الاعتبار.

٥ – ويُحْتَمل أن يُقال: إنَّ خصال الإيهان تُطَهِّر القلب وتُزَكِّيه، وأما الطهارة بالماء فهي تختصُّ بتطهير الجسد وتنظيفه، فصارت خصال الإيهان قسمين: أحدُهما يُطَهِّر الباطن، والآخر يطهر الظاهر، فصار الطهور كالشطر للإيهان بهذا الاعتبار.

<sup>(</sup>١) "تعظيم قدر الصلاة" للمروزي (١/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلمٌ (٣٩٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

# 🕸 قوله ﷺ: "والحمد لله تملأ الميزان":

وفي هذا دليل على إثبات الميزان ووزن الأعمال.

وقيل في معنى ذلك:

١- لو كان الحمد جسمًا لملأ الميزان.

٢ - لو جُسَّمَ ثواب التلفظ بها مع استحضار معناها لملأ الميزان.

٣ - وقيل: بل الله على يمثل أعمال بني آدم وأقوالهم صورًا ترى يوم القيامة وتوزن كما قال النبي على: "يأتي القرآن يوم القيامة تقدمُهُ البقرة وآل عمران كأنهما غمامتان أو غيايتان أو فِرْقَان من طير صَواف "(١).

وكذا في الحديث: "أثقل ما يوضع في الميزان الخُلُق الحسن"(٢).

## ه قوله ﷺ: "والحمدلله":

"ال" في "الحمد": يَحتَمل أنْ تكون للجنس فتفيد أن هذا اللفظ وما اشتُقَ منه له هذا الثواب.

ويحتمل أن يكون هذا اللفظ وحده له هذا الثواب؛ لأنه أفضل صيغ الحمد، كما دل عليه الكتاب في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، وكما دلت عليه السنة: كما في هذا الحديث.

ومعنى "الحمد لله" لغة: الثناء على الله تعالى بجميل صفاته على قصد التعظيم، وأركانه خمسة:

١- حامد. ٢- محمود. ٣- محمود به. ٤- محمود عليه. ٥- صيغة.

ومعنى "الحمد" اصطلاحًا: فعل ينبئ عن تعظيم المُنْعِم بسبب إنعامه، ويتعلَّق بالقلب معرفة ومحبة، وباللسان ثناءً واعترافًا، وبالجوارح استعمالاً في الطاعة وانتهاءً عن المعصية.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨٠٤) من حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه أبو داود (٤٧٩٩)، والترمذي (٢٠٠٣)، وصحَّحه الألباني في "صحيح الجامع" (١٣٤).

ه قوله على الوسبحان الله والحمد لله تملآن -أو تملأ- ما بين السهاء والأرض!"، ولفظه في صحيح مسلم: "ما بين السهاوات والأرض!"():

- قوله: "أو تملأ" شكٌّ من الراوي.
- وقوله: "تملآن"؛ أي: الكلمتان.

ويحتمل أنهم معًا يملآن السهاء والأرض، ويحتمل أنَّ كلاً منهما على حدةٍ تملأ السهاء والأرض، وقد سبق في رواية النسائي وابن ماجه في هذا الحديث: "والتسبيح والتكبير ملء السهاء والأرض"، و"سبحان الله" أي: تنزيمًا لله عز وجل عن كل ما لا يليق به ، والذي ينزه الله تعالى عنه ثلاثة أشياء:

الأول: صفات النقص، فلا يمكن أن يتصف بصفة نقص.

الثاني: النقص في كماله، فكماله لا يمكن أن يكون فيه نقص.

الثالث: مشابهة المخلوقين (٢).

• فائدة: والتسبيح دون الحمد:

لأن التسبيح يعني: تنزيه الله تعالى عن النقائص والعيوب والآفات، وأما الحمد فهو إثبات كلّ صفات الكهال ونعوت الجلال لله على، فالأول نفي، والثاني إثبات، و"الا" في "الحمد" تفيد الاستغراق وثبوت المحامد كلها لله تعالى، والإثبات أكمل من النفي؛ ولهذا يكثر ورود التسبيح مقترنًا بها يدل على إثبات الكهال فيُقْرَن بالحمد تارة؛ نحو: "سبحان الله وبحمده"، و"سبحان الله والحمد لله"، وباسم من أسهائه تعالى الدالة على العظمة والجلال تارة؛ نحو: "سبحان الله العظيم".

فإن كان حديث أبي مالك يدل على أن الذي يملاً ما بين السموات والأرض هو مجموع التسبيح والتحميد فالأمر ظاهر ؟ وإن كان المراد أن كلاً منهما يملاً ذلك ، فإن

<sup>(</sup>١) في أول كتاب الطهارة، انظر شرح النوري على صحيح مسلم (١/ ٥٠٠). طالشعب، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص ٢٢١).

الميزان أوسع مما بين السماء والأرض فما يملأ الميزان هو أكبر مما يملأ بين السماء والأرض، ويدل عليه أنه صح عن سلمان رضي الله عنه أنه قال: "يوضع الميزان يوم القيامة ، فلو وزن فيه السماوات والأرض لو سعت ، فتقول الملائكة: يا رب لمن تزن هذا ؟ فيقول الله تعالى: لمن شئت من خلقي ، فتقول الملائكة: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك". أخرجه الحاكم مرفوعًا (۱) وصححه ، ولكن الموقوف هو المشهور.

وأما التكبير ، ففي حديث أبي هريرة والرجل من بني سُليم أنه وحده يملأ ما بين السموات والأرض ، وفي حديث علي أن التكبير مع التهليل يملأ السهاوات والأرض وما بينهن"(<sup>۲)</sup>.

#### • فائدة: أيها أفضل التحميد أم التهليل؟:

قال ابن رجب رحمه الله: "وقد اختلف في أي الكلمتين أفضل؟ أكلمة الحمد لله، أم كلمة التهليل، وقد حكى هذا الاختلاف ابن عبد البر وغيره. وقال النخعي: كانوا يرون أن الحمد أكثر الكلام تضعيفًا. وقال الثوري: ليس يضاعف من الكلام مثل الحمد لله"اهـ(٣).

<sup>(</sup>١) في المسندرك (٤/ ٥٨٦) ، وصححه على شرط مسلم ، ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم (٢٠/٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في الموطأ، كتاب النداء للصلاة، باب: ما جاء في الدعاء، رقم (٤٤٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٢/ ٢١٣)، والترمذي (٢٦٣٩)، وابن ماجه (٤٣٠٠)، والحاكم (١/ ٥٢٩)، وصححه ابن حبان (٢٢٥)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ، قال: قال رسول الله ﷺ: "إن الله يستخلص رجلاً من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة، فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً ، كل سجل مد البصر، ثم يقول له: أتنكر من هذا شيئًا ؟ أظلمك كتبتي الحافظون؟ قال: لا يا رب، فيقول: ألك عذر أو حسنة؟ فيبهت الرجل ، فيقول : لا يا رب ، فيقول : بلى إن لك عندنا حسنة واحدة لا=

وفي المسند عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، عن النبي على أنه قال: "إن نوحًا عليه السلام لما حضرته الوفاة قال لابنه: آمرك بلا إله إلا الله، فإن السموات السبع والأرضين السبع لو وضعت في كفة ، ووضعت لا إله إلا الله في كفة رجحت بهن لا إله إلا الله!"(١).

#### 🏶 قوله ﷺ: "والصلاة نور":

- أي: الصلاة المستجمعة للأركان والشروط والواجبات والمندوبات والآداب المحمِّلَة، سواءٌ كانت الصلاة نفلاً أو فرضًا، فهي نورٌ أبدًا وبإطلاق.
- وقيل: معنى "الصلاة نور" أي: "الصلاة ذات نور" على معنى حذف المضاف.
- وقیل: هي بمعنی اسم الفاعل منیر من أَنارَ، والمعنی: أنها مُنوِّرة لوجه
   صاحبها؛ كما قال شريكٌ: "مَنْ صَلَّى بالليل حَسُنَ وجهه بالنهار".

#### • وأما وجه كون الصلاة نورًا؛ فمعناه:

أنها تمنع من المعاصي، وتنهى عن الفحشاء والمنكر، وتهدي إلى الصواب، كما أن النور يستضاء به.

<sup>=</sup>ظلم اليوم عليك، فتخرج له بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله، فيقول: أحضروه، فيقول: إنك لا تظلم، قال: فتوضع المسجلات! ، فيقال: إنك لا تظلم، قال: فتوضع السجلات في كفة، قال: فطاشت السجلات وثقلت البطاقة، ولا يثقل مع اسم الله شيء!.

<sup>(</sup>١) المسند (٢/ ٧٠) (٢٢٥) ، ورجاله ثقات ، وصحح إسناده الحافظ ابن كثير في "البداية والنهاية" (١/ ١١٢)، وانظر مجمع الزوائد (٤/ ٢١٩-٢٢)، اهـ من تحقيق الأرنؤوط وباجس.

<sup>(</sup>٢) انظر جامع العلوم والحكم (٢/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٣٥٩٠)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٨٣٣)، وحسنة الترمذي : وهو كها قال. اهـ، جامع العلوم بتحقيق الأرناؤوط وباجس (٢/ ١٨).

وقيل: معناه أنه يكون أجرها نورًا للمؤمنين يوم القيامة، وعلى الصراط، وفي الحديث: "من حافظ عليها كانت له نورًا وبرهانًا ونجاةً يوم القيامة، ومن لم مُحافظ عليها لم يكن له نورٌ ولا نجاةٌ ولا برهانٌ"(").

وقيل: لأنها سبب لإشراق أنوار المعارف، وانشراح القلب، ومكاشفات الحقائق لفراغ القلب فيها، وإقباله إلى الله تعالى : ﴿ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلُوٰ قِ ﴾ [البقرة:١٥٣]، فالصلاة نورٌ يُزيل ظلام الزيغ والباطل.

وقيل: معناه أنها تكون نورًا ظاهرًا على وجهه يوم القيامة، كما في الحديث عن أبي هريرة هو قال: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَيْ يقول: "إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا أَي هُرِيرة هو قال: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَيْ يقول: "إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ "("). والغُّرة فحَجَلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ، فَمَنْ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ "("). والغُّرة نورٌ يخلقه الله في جِباه ووجوه المصلين يوم القيامة، والتحجيل كذلك إلا أنه في الأيدي والأرجل ، وأصل الغرة بياض في جبين الفرس ، والتحجيل بياض في الجبهة فوق الدرهم . وفرس مُحَجَّل: وهو قوائمه ، وقائمه وجاوز البياض الأرساغ (").

وهي نورٌ لصاحبها في القبر، وأُنسٌ له في ظلمته ووحشته؛ كما قال أبو ذَرِّ الله الله الله عنه الله الطُلْمَةِ القبر".

وهي نورٌ على وجه صاحبها في الدنيا، وتكسوه جمالاً وبهاءً كما هو مُشَاهَدٌ محسوس، وهذا مصداق قوله تعالى في أصحاب النبي على خاصةً والمؤمنين عامـةً: ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [الفتح:٢٩] قال ابن عباس: "السمت الحسن".

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٥٤٠)، والدارمي (٢٧٢١)، والطحاوي في "المشكل" (٢/ ٢٢٩)، وابن حبان (٢) أخرجه أحمد (١٤٦٧)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص، ومداره على كعب بن علقمة وفيه جهالة، والمراد ذكر معناه؛ لصحتِه في الشريعة، دون الاحتجاج بمبناه؛ لضعفه؛ ولذا ضعفه الألباني في "ضعيف الجامع" (٢٨٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٦)، ومسلم (٢٤٦) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر المصباح المنير ص١٢٢، ٥٤٤، الكتبة العلمية - بيروت.

"فهذه السيا تظهر على وجه المصلين من الوضاءة والإشراق والصفاء والشفافية، ومن ذبول العبادة الحي الوضيء اللطيف، وما هي إلا أثر خشوع القلب وسكينة النفس، يفيض على ملامح الوجه، حيث يتوارى الخيلاء والكبرياء والفراهة، ويحل محلها التواضع النبيل، والشفافية الصافية، والوضاءة الهادئة، والذبول الخفيف الذي يزيد وجه المؤمن وضاءة وصَبَاحَة ونُبُلاً، فيبدو المصلي نتيجة الخشوع والخوف والرجاء والحمد والتسبيح؛ كأنه إنسانٌ جاء من الآخرة لِيُحَدِّث الناسَ بها شاهَدَ هنالك، أو كإنسانِ انفلتَ من جيل الأوائل وقفز ليعيش بيننا في عصرنا"(۱)، بخلاف من لم يُصَلِّ.

#### 😵 قوله ﷺ: "والصدقة برهان":

الصدقة: هي الزكاة، وقيل المراد هو المعنى الأعم وهو ما يُخْرِجه الإنسان من ماله على وجه القربة واجبًا كان أو مندوبًا.

برهان: هو الشعاع الذي يلي وجه الشمس، ومنه سميت الحجة القاطعة برهانًا لوضوح دلالتها.

والبرهان في الاصطلاح: الدليل والمرشد.

#### • ومعنى ذلك:

أنه إذا سئل العبد يوم القيامة عن مصرف ماله فَزع إليها كما يفزع إلى البرهان الذي يثبت صدق جوابه.

أنَّ المتصدق يُوسم بسيما يُعْرَف بها فتكون برهانًا على حاله ولا يُسْأَلُ عن مصرف ماله.

أنَّ الصدقة حجة ودليل على إيهان المتصدق، وتصديقه بيوم الحساب، حيث إنه أخرجها رجاء الثواب، وهو لا يكون إلا يوم المآب، فلولا صحة الإيهان لما بذل عاجلاً لتحصيل آجل.

<sup>(</sup>١) "الصلاة لماذا؟" للشيخ محمد بن إسماعيل حفظه الله (ص٤٣) ط: دار العقيدة.

ولذا كان منعها دليلاً على عكس الإيهان من النفاق والعياذ بالله: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَلَهُ لَهِ لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَهُ مَنْ عَلَهُ لَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

#### 🕸 قوله على: "والصبر ضياء":

الصبر: لغة: هو الحبس والمنع.

ولهذا سمي رمضان شهر الصبر؛ لأنه شهرٌ تُحْبَسُ فيه النفس عن شهواتها من المطعم والمشرب والمنكح.

والمقصود بالصبر شرعًا: حبس النفس على طاعة الله، وعن معصيته، وعلى الأقدار المؤلمة من الجزع والتشكي.

أو هو حبس النفس على العبادات ومشاقِّها، وعلى المصائب ومرارتها، وعن المنهيات والشهوات ولذاتها.

أو حبس الجوارح والقلب واللسان عما يغضب الله.

وإنها سُمِّيَ صبرًا؛ لأن القلب يتمرَّر به كتمرُّر الصبر في الفم.

#### • والصبر أنواع:

منه صبر على طاعة الله عز وجل، ومنه صبر عن معاصي الله عز وجل، ومنه صبر على أقدار الله عز وجل، والصبر على الطاعات وعن المحرمات أفضل من الصبر على الأقدار المؤلمة، صرح بذلك السلف، منهم سعيد بن جبير، وميمون بن مهران وغيرهما(١).

أما أيها أفضل: الصبر على الطاعة أم الصبر عن المعصية؟ فالجواب: أما من حيث هو صبر فالأفضل الصبر على الطاعة؛ لأن الطاعة فيها حبس النفس وإتعاب البدن، ثم الصبر عن المعصية؛ لأن فيه كف النفس عن المعصية فحسب.

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/ ٢٥).

أما من حيث الصابر: فأحيانًا تكون معاناة الصبر عن المعصية أشد من معاناة الصبر على الطاعة .

فلو أن رجلاً هيئ له شرب الخمر مثلاً، بل ودعي إلى ذلك وهو يشتهيه، ويجد معاناة من عدم الشرب، فهو أشد عليه من أن يصلي ركعتين ولا شك. كذلك لو كان شابًا ودعته امرأة إلى نفسها وهي جميلة، والمكان خال، والشروط متوفرة فأبى، فهذا فيه صعوبة أصعب مما لو صلى عشرين ركعة، فهنا قد نقول: ثواب الصبر عن المعاناة، المعصية هنا أعظم من ثواب الصبر على الطاعة لما يجده هذا الإنسان من المعاناة، فيؤجر بحسب ما حصل له من المشقة"(١).

بقي أن نشير إلى أنه فيما يتعلق بالصبر على أقدار الله المؤلمة ، فهناك مرتبة فوق الصبر وهي الرضا بأقدار الله . والفرق أن الصابر قد تألم قلبه وحزن وانكسر ، لكن منع نفسه من الحرام ، والراضي : قلبه تابع لقضاء الله وقدره ، فيرضى ما اختاره الله له ولا يهمه ، فهو متمش مع القضاء والقدر إيجابًا ونفيًا .

ولهذا قال أهل العلم: إن الرضا أعلى حالاً من الصبر، وقالوا: إن الصبر والرضا مستحب (١).

ويساعد على الصبر أمور: أهمها التسلِّي بها وقع لغيره، وتذكر الأجر الذي أعده الله للصابرين، وعلمه أن الجزع لا يفيد إلا شهاتة الأعداء، وحصول الأمراض والأدواء (٢).

تتمة: يكون الصبر مذمومًا إذا كان على سبيل التَّجلُّد وإظهار القدرة على التحمل مكان الصبر إيمانًا واحتسابًا.

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) السابق ، (ص٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) مختصر البزواي ، (ص٧٦).

- وأما الفرق بين المتصبِّر والصابر والصبَّار؛ فهو:
- أن المتصبر هو الذي يتحمَّل المشاق وتظهر عليه وإنها يمنعه من السخط خوف الله، وفي الحديث: "ومن يَتَصَبَّر يُصَبِّره الله" (١).
  - والصابر: هو من تعود تحمل المشاق فلم تظهر عليه.
  - والصَّبَّار: هو من عَوَّدَ نفسَه الهجوم على المكاره بلا كلفة في ذلك ولا مرارة.

وأما "الضياء": فهو النور الذي يحصل فيه نوع حرارة وإحراق، كضياء الشمس كما قال الله عز وجل: ﴿ جَعَلَ ٱلشَّمِّسَ ضِيَاءً ﴾ [يونس: ٥]، بخلاف القمر؛ فإنه نورٌ محض بلا إحراق.

#### • والسر في تشبيه الصبر بالضياء:

لكون الصبر شاقًا على النفوس، يحتاج إلى مجاهدة النفس، وحبسها وكفها عما تهواه (٢٠).

- ومعنى كون الصبر ضياءً:
- ۱ أن صاحبه لا يزال مستضيئًا بنور الحق على سلوك سبيل الهدى وتجنب شبُل الردى.
  - ٢ الثواب على الصبر يكون ضياءً للقلب ونورًا للوجه في الدنيا والآخرة.
- ٣ الصبر على الطاعة حتى يؤدّيها، وعن المعصية فلا يعملها، وعلى الأقدار
   فلا يجزع، كل ذلك يُؤثّر في القلب نورًا كما أن المعصية تُؤثّر ظلمةً في القلب.

#### • فائدة:

وُصِفَتِ التوراةُ بالضياء في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَارُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِيَآءً وَذِكْرًا لِللَّهُ تَقِيرَ ﴾ [الأنبياء: ٤٨] و ذُكِرَ أَنَّ فيها نورًا كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤]. ووُصِفَ القرآن بالنور فقط في قوله تعالى: ﴿ قَدْ جَآءَكُم مِرْبَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِيرِ فِي ﴾ [المائدة: ١٥]؛ لأنَّ الغالب على شريعة موسى الضياء؛ لما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٤٦٩)، ومسلم (١٠٥٣) من حديث أبي سعيد الخدري ١٠٥٣)

<sup>(</sup>Y) "جامع العلوم" (Y/ Y).

فيها من الآصار والأغلال والأثقال، والغالب على شريعة نبينا ﷺ التخفيف والتيسير وهي الحنيفية السَّمحة، كما قال تعالى:

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّيِّ الْأُمِّ الَّذِي يَجَدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَنةِ
وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَهُمْ عَنِ المُنكَرِونِ حُلَّ لَهُمُ الطَّيِبَتِ وَحُرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيِثَ
وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ ءَامَتُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ
وَلَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ ءَامَتُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ
وَاتَبَعُواْ النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ وَالْوَلَتِيكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف:١٥٧].

لطيفة: اشتركت الصلاة مع الصبر في تعلَّقها جميعًا بالنور، وعودتها إليه، ويظهر ذلك من الألفاظ الواردة في الحديث: "نور، ضياء".

وهذا يفيد أن التكاليف المذكورة أنوارٌ محضة، مع اختصاص كل منها بدرجة من درجات السُّفُور والوضوح.

## 🕸 قوله ﷺ: "والقرآن حجة لك أو عليك":

فهو يحاجج عنك يوم القيامة ويشهد لك بالخير في المواضع التي تُسْأَلُ فيها كالقبر والموقِف ويشفع لك عندالله تعالى في إكرامك.

#### • ويحصُل هذا:

إِنْ عملتَ به بأن امتثلتَ أمره واجتنبت نهيه، واتَّعَظْتَ بمواعظه واهتديت بأنواره.

قال ابن مسعود: "القرآن شافع مشفع وماحِلٌ مُصَدَّق (١)، فمن جعله أمامه قاده إلى الجنة، ومن جعله خلف ظهره قاده إلى النار".

ومصداق هذا في قول تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء:٨٦].

قال بعض السلف: ما جالس أحدُّ القرآن فقام عنه سالًا، بل إما أن يربح وإما

 <sup>(</sup>١) يعني: مُجَادِل مُصَدَّق، والمهاحلة هي المكابرة والمكايدة، والماحِل هو المتكلَّف الحيلة المجتهد فيها،
 ومُحِلَ بفلانِ؛ أي: مُكِرَ به، والقرآن يكيد من اتَّخَذَهُ وراءه ظِهْرِيًّا فيقوده إلى النار؛ عياذًا بالله.

أَنْ يُحْسَرُ ثُم تَلا ﴿ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾.

وقال أبو موسى الأشعري: "إن هذا القرآن كائنٌ لكم أجرًا، وكائن عليكم وزرًا، فاتَّبِعُوا القرآنَ، ولا يتبعكم القرآنُ، فإنَّه من اتَّبع القرآنَ هبط به على رياض الجنة، ومن اتَّبَعَهُ القرآنُ زخَّ في قفاه، فقذفه في النار"(١).

ومن ترك العمل به ولم يأتمر بها فيه ، وإنها يقرؤه للبركة ، وعلى الأموات ، ويستفتح به المحافل ، كان القرآن حجة عليه تلجمه يوم القيامة أمام الديان سبحانه (٢).

الله على الله على الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها": الله على الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها": المعدوا: غدا يغدو إذا بكرّ.

والمعنى أن كل إنسان يصبح في أول النهار ساعيًا في تحصيل أغراضه.

والغدو: سير أول النهار، وضده الرواح.

مأخوذٌ من الغُدُوِّ - بالضم - ما بين الفجر وطلوع الشمس.

"فبائع نفسه": الفاء للجزاء، وبائعٌ خبر، والمبتدأ محذوف تقديره: فهو بائع نفسه. والمراد بالبيع: المبادلة.

أو يكون المراد من البيع: الشراء بقرينة قوله: "فمعتقها"؛ لأن المُعْتِق هو المشتري، والإعتاق إنها يصح من المشتري.

والمعنى فمن ترك الدنيا وآثر الآخرة اشترى نفسه من ربه بالدنيا فيكون معتقها. ومن ترك الآخرة وآثر الدنيا اشترى نفسه بالآخرة فيكون مهلكها.

فجعل مرور الأزمان وانقضاء الأنفاس بمنزلة بذل الثمن مقابل ما اختاره من الثمن من خير أو شرِّ.

وقد ورد هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنْهَا ﴾ فَأَهْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونُهَا ﴾ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴾ والشمس: ٧-١٥]، "والمعنى: قد أفلح من زكَّى

<sup>(</sup>١) "حلية الأولياء" لأبي نعيم (١/ ٢٥٧)، و"جامع العلوم" (٢/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) قواعد وفوائد، ص٧٠٢.

نفسَه بطاعة الله، وخاب من دسَّاها بالمعاصي، فالطاعة تُزُكي النفس وتطهرها فترتفع، والمعاصي تُدسُّ في التراب"(').

وقال تعالى في الصنف الأول الذين باعوا أنفسهم لله على: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُرَالُجَنَّةَ ﴾ [التوبة:١١١].

وأما الصنف الثاني الذي باع نفسه لغير الله، وآثر دنياه على أُخراه فقال: ﴿ أُوْلَتَهِكَ ٱللَّذِينَ ٱشْتَرُواْ ٱلضَّلَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَئِحَت تَجْتَرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِيرَ ﴾ [البقرة:١٦].

قال الحسن البصري: المؤمن في الدنيا كالأسير يسعى في فكاك رقبته لا يأمن شيئًا حتى يلقى الله على.

وقال محمد بن الحنفية إن الله على جعل الجنة ثمنًا لأنفسكم فلا تبيعوها (٢). وقال بعضهم (٢):

أَثَامِنُ بالنفسِ النفيسةِ ربّها وليسَ لها في الخلقِ كلّهم ثمنُ بها تُثَلَّفُ الأُخرى فإِنْ أَنَا بعتها بشيءٍ مِن الدنيا فذاكَ هو الغَبْنُ ولئِنْ ذهبتْ نفسي وذهبَ الثمنُ ولئِنْ ذهبتْ نفسي وذهبَ الثمن

## فوائد عقدية

- الحديث دليل على إثبات الميزان وأنه حسي ، والله عز وجل قادر على أن يجعل الأعمال أجسامًا توضع في الميزان . أما المعتزلة فجعلوا الميزان معنويًا كناية عن إقامة العدل ، هذا عند جمهورهم ، وبعضهم يجوزه (١٠) .

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (٢/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" (١٦٨١).

<sup>(</sup>٣) السابق (٢/ ٣٠-٣١).

<sup>(</sup>٤) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٣١، ٢٣٢)، والجواهر البهية للشبشيري (ص١٣٤، ١٣٥).

#### فوائد تربوية

#### الطهور شطر الإيان الله قوله: "الطهور شطر الإيان":

وينبغي أن يُعْلم أن الطهور وغيره من العبادات لا تُراد لذاتها وإنها تُراد لتحقيق غاية وهي تزكية النفس بالتقوى وتربيتها وتقويمها والسمو بها، كما قال تعالى في الصدقة – مثلاً –: ﴿ خُذْ مِنْ أُمْوا لِهِمْ صَدَقَةٍ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزِّكِيم بِهَا ﴾ [التوبة:١٠٣].

حامل القرآن إما غانم وإما غارم ، وليس هناك مرتبة لا له ولا عليه ، إما للإنسان وإما على الإنسان ، ويتفرع على هذه الفائدة : أن يحاسب الإنسان نفسه هل عمل بالقرآن فيكون حجة له أو لا فيكون حجة عليه فليستعتب (١).

قال ابن رجب: "وقد اشترى جماعةٌ من السلف أنفسهم من الله على بأموالهم، فمنهم مَنْ تصدَّق بهاله؛ كحبيب بن أبي محمد، ومنهم من تصدق بوزنه فضةً ثلاث مراتٍ أو أربعًا كخالد الطحان (٢٠).

ومنهم من كان يجتهد في الأعمال الصالحة ويقول: إنها أنا أسيرٌ أسعى في فِكَاكِ رقبتي؛ منهم: عمرو بن عتبة.

وكان بعضهم يُسَبِّح كل يومٍ اثني عشر ألف تسبيحة بقدر ديَتِه؛ كأنَّه قد قَتَلَ نفسَه فهو يَفْتَكُُها بديَتِها.

قال الحسن: ابن آدم إنَّك تغدو وتروح في طلب الأرباح فليكن همُّك نفسك، فإنك لن تربح مثلها أبدًا.

قال أبو بكر بن عياش: قال لي رجلٌ مرةً -وأنا شاب-: خَلِّصْ رقبتكَ ما استطعتَ في الدنيا مِنْ رِقِّ الآخرة، فإِنَّ أسيرَ الآخرة غيرُ مفكوكٍ أبدًا. قال: فوالله ما نسيتُها بَعْدُ.

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: "تاريخ بغداد" (٨/ ٢٩٤)، و"تهذيب الكمال" (٨/ ١٠٢).

وكان بعض السلف يبكي ويبكي ويقول: ليس لي نفسان، إنها لي نفس واحدة، إذا ذهبتُ لم أجد أخرى.

وقال محمد بن الحنفية: من كرمت نفسه عليه لم يكن للدنيا عنده قدر.

وقيل له: مَنْ أعظم الناس قدرًا؟ قال: مَنْ لم يَرَ الدنيا كلُّها لنفسه خطرًا"(١).

الحرية الحقيقية هي القيام بطاعة الله عز وجل ، وليس إطلاق الإنسان لنفسه العنان ليعمل كل شيء أراده ، قال ابن القيم رحمه الله في النونية:

هربوا من الرق الذي خلقوا له وبلوا برق النفس والشيطان

قال على السيح أو يمسي: اللهم إني أصبحت أشهدك وأشهد حملة عرشك وملائكتك وجميع خلقك أنك أنت الله لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك وأن محمدًا عبدك ونبيك. أعتق الله ربعه من النار، فإن قالها مرتين أعتق الله نصفه من النار، فإن قالها ثلاثاً أعتق الله ثلاثة أرباعه من النار، فإن قالها أربعًا أعتق الله كله من النار، فإن قالها ثلاثاً أعتق الله كله من النار، "فإن قيل: المالك إذا أعتق بعض عبده سرى العتق إلى باقيه، والله تعالى أعتق الربع الأول فلم يسر عليه وكذلك الباقي؟

فالجواب: إن السراية قهرية ، والله تعالى لا تقع عليه الأشياء القهرية بخلاف غيره ، ولا يقع في حكمه سبحانه ما لا يريد"(٢).

<sup>(</sup>١) "الجامع" لابن رجب (٢/ ٣٠)، والأخبار التي ذَكَرَهَا عن حبيب وابن عياش وابن الحنفية تراها في "حلية الأولياء" (٦/ ١٤٩) (٣/ ١٧٦ -١٧٧) (٨/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين للنووي (ص٦٠).

### فوائد دعوية

في الحديث حثُّ لجميع المسلمين عامة، والدعاة إلى الله خاصة بالحرص على تزكية النفوس بالطاعات والمستحبات، وفكاك النفس وعتقها ببيعها لبارئها وخالقها، فهو الأولى بها.

فإذا باع الداعية نفسه لخالقها لم يجزن على ما فاته من حظِّ دنيويِّ، وعرَضٍ رَائلٍ، نتيجة انشغاله بالدعوة، ولم يُصَبْ بالندم على ما فات، وكذا لم يفرح بالدنيا إذا أتَتْه، ولم يغترَّ بها، ووجَّهها في أبواب الخير، وسُبُل الطاعة، ومصلحة المسلمين.

وفيه تثبيتٌ للداعية الذي باع نفسه إلى الله هذا، وتقوية لهمتِه وعزمه في الدعوة، بعيدًا عن الإرجاف والتهويل، أو الخوف من التهديد والوعيد المتكرِّر على ألسنة أعداء السنة والدعوة؛ لعلمه أنَّ المشتري هو الوحيد صاحب الحقّ في التصرف في نفسه، وقد باعها لله فهو المالك الوحيد لها، فمها جرى وكان من تهديدات لن يكون إلا ما سمح به المشتري، وأراده المالك الوحيد للنفس، فقط علينا البيع والصدق فيه، والله يتولى الصالحين بعد ذلك.

وفيه حثُّ على لزوم الذِّكْر والتسبيح والاستغفار والحمد لله، وبيان فضل ذلك كله؛ لأنَّه وردَ مقرونًا بالإيان والصلاة وغيرهما من قواعد الدين، وأُسُسِ الشريعة، عما يدلُّ على أهمية الذِّكر في حياة المسلم، وخاصة الداعية، وكان لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وغيره من أئمة أهل السنة والجهاعة اجتهادٌ كبير في هذا الباب.

فتشبهوا إن لم تكونوا مثلهم إن التشبه بالرجال فلاح

رَفَعُ بعبر (لرَّحِلَ (النَّحِلَ عَلَى النَّحِلَ النَّحِلَ عَلَى النَّحِلَ النَّحِلَ عَلَى النَّحِلَ عَلَى النَّحِلَ النَّحِلَ النَّحِلُ النَّحِلُ النَّحِلُ النَّحِلُ النَّحِلُ النَّحْلُ النَّحُولُ النَّحْلُ النَّامِ النَّحْلُ النَّامِ النَّحْلُ النَّحْلِي النَّحْلُ النَّمْ النَّامِ النَّحْلُ النَّحْلُ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّحْلُ النَّامِ النَّ

# رَفْعُ بعب (لرَّحِيُ (النِّجَنِّ يُّ (لَسِلَتُمُ (النِّمُ (الِفِرُووَرِي

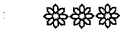
# الحديث الرابع والعشرون

عَنْ أَبِي ذَرِّ عَلَى عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْ فِيهَا يَرْوِي عَنْ رَبِّهِ كَاكَ أَنَّهُ قَالَ:

«يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ فَالُّ إِلاَ مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالًّ إِلاَ مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلاَ مَنْ فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ عَارٍ إِلاَ مَنْ كَسَوْتُهُ فَاسْتَكْسُونِي أَطْعِمْكُمْ، يَا عِبَادِي إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ مَنْ كَسَوْتُهُ فَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ، يَا عِبَادِي إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرُ لِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرُ لَكُمْ، يَا عِبَادِي فَتَضُرُّ ونِي وَلَنْ لَكُمْ، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَلِيْ وَلَنْ قَلْخُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ وَإِنْ الْكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ وَإِنْ الْكُمْ وَاخِدِ مِنْكُمْ وَإِنْ الْكُمْ وَاخِدٍ مِنْكُمْ وَإِنْ الْكُولِ فَي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِلُكُ فِي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَاخِدٍ مِنْكُمْ مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِلُكُ فِي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَلَكُمْ وَالْكُمْ وَلَكُمْ وَالْكُولِ وَلِكُولُكُمْ فَالْكُولُولُولُكُولُولُ وَالْمُولِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَو أَنْ أَوْلَكُمْ وَلَكُمُ وَلَاكُمْ وَلَاكُمْ وَلَوْلِكُولُولُ فَي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَو أَلْوَلُولُ أَنْ أَوْلُولُ فَي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَو وَلَولُولُ أَلْ أَوْلِكُمْ فَالْمُولُولُ فَلِكُمْ وَلَولِكُ فَي مُلْكِي شَيْئًا وَلِلْكُولُ فَيْتُولُولُ فَي مُلْكِي شَيْعًا وَلَولِهُ فَلَكُمْ وَلَولُولُ فَلِكُمْ فَالْمُولُولُ فَلَالُولُ فَلَالِهُ فَلِهُ فَلِهُ فَلِولُولُ فَي فَالْمُولُولُ فَلَالِهُ فَلِكُمْ فَالْسُولُولُ فَلَكُمْ فَالْفُولُ فَلَالُولُ فَلْكُمْ فَلِولُولُولُ فَلَكُمْ فَالْعُلُولُولُ فَلِكُمْ فَلَالِ

وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَآحِدٍ أَوَّ لَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَآحِدٍ فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانٍ مَسْأَلَتُهُ مَا نَقَصَ ذَلِكَ عِمَّا فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانٍ مَسْأَلَتُهُ مَا نَقَصَ ذَلِكَ عِمَّا عَبَادِي عِنْدِي إِلاَ كَمَا يُنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ، يَا عِبَادِي عِنْدِي إِلاَ كَمَا يُنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ، يَا عِبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْبَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ ثُمَّ أُوفِيكُمْ إِيَّاهَا فَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَ وَجَدَ خَيْرًا فَلاَ يَلُومَنَ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَ وَجَدَ خَيْرًا فَلاَ يَلُومَنَ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَ

رواهُ مُسْلِمٌ.



# طرق الحديثِ وألفًاظُه

هذا الحديث أخرجه مسلم، والبخاري في "الأدب المفرد" من رواية ربيعة بن يزيد، عن أبي إدريس الخَوْلاني، عن أبي ذَرِّ، به (١).

وأخرجه مسلم أيضًا من رواية همام عن قتادة، عن أبي قلابة، عن أبي أسماء الرحبي، عن أبي ذُرِّ<sup>(٢)</sup>.

وأخرجه معمر (٢) عن أيوب، عن أبي قلابة، عن أبي ذرِّ، لم يذكر أبا أسماء في إسناده، ورواية معمر عن البصريين فيها شيءٌ، وأيوب بصري.

و أخرجه الترمذي، وابن ماجه من رواية شهر بن حوشب، عن عبد الرحمن بن غَنْم، عن أبي ذَرِّ، به (١). وحَسَّنه الترمذي، والخلاف في شهر مشهور، وهو مضطرب الحديث، ليس بحجة، وقد اختُلِف عليه في هذا الحديث أيضًا، وأشار الترمذي إلى ذلك بقوله: "هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ، وَرَوَى بَعْضُهُمْ هَذَا الْحَدِيثَ عَنْ شَهْرِ بْنِ حَوْشَبٍ وَنْ مَعْدِي كَرِبَ عَنْ أَبِي ذَرِّ عَنْ النَّبِي عَلَيْ نَحْوَهُ".

ولفظ أحمد من رواية قتادة عن أبي قلابة: عَنْ أَبِي ذَرِّ عَنْ النَّبِيِّ ﷺ فِيهَا يَرْوِي عَنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ''إِنِّي حَرَّمْتُ عَلَى نَفْسِي الظُّلْمَ وَعَلَى عِبَادِي أَلاَ فَلاَ تَظَالُموا، كُلُّ بَنِي آدَمَ يُخْطِئُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرُ لَهُ وَلاَ أُبَالِي، وَقَال: يَا بَنِي آدَمَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۰۷۷)، وابن حبان (۲۱۹)، والحاكم (٤/ ٢٤١)، والبيهقي في "الكبرى" (٢/ ٩٣) و" النيمين" (٣٣٨)، وأبو نعيم في و"الشعب" (٨٠٠٨)، والبزار (٤٠٥٣)، والطبراني في "مسند الشاميين" (٨٣٨)، والمزي في "تهذيب "الحلية" (٥/ ١٢٥ \_ ١٢٥)، والمذويني في "التدوين" (٢/ ١٧٦ \_ ١٧٦)، والمذي في "تهذيب الكمال" (١٢ / ٣٧٨)، والذهبي في "سير النبلاء" (٢/ ٤٧ \_ ٤٨) من طريق ربيعة بن يزيد، به. وهو عند البخاري في "الأدب المفرد" (٤٩٠) من الوجه المذكور بنحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطيالسي (٦٣٤)، وأحمد (٥/ ١٦٠)، ومسلم (٢٥٧٧)، من طريق همام، به.

<sup>(</sup>٣) في "الجامع" له (٢٠٢٧٢/ مع المصنف لعبد الرزاق).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٢٤٩٥)، وابن ماجه (٤٢٥٧)، والبزار (٤٠٥١) (٤٠٥٢)، والبيهقي في "الشعب" (٧٠٨٩) من طريق شهر، به.

كُلُّكُمْ كَانَ ضَالاً إِلاَ مَنْ هَدَيْتُ، وَكُلُّكُمْ كَانَ عَارِيًا إِلاَ مَنْ كَسَوْتُ، وَكُلُّكُمْ كَانَ ظَمْآنًا إِلاَ مَنْ سَقَيْتُ، فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، وَاسْتَسْفُونِي أَسْقِكُمْ، يَا عِبَادِي لَوْ وَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ، وَاسْتَسْفُونِي أَسْقِكُمْ، يَا عِبَادِي لَوْ وَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ، وَاسْتَسْفُونِي أَسْقِكُمْ، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَصَغِيرَكُمْ وَكَبِيرَكُمْ وَذَكَرَكُمْ وَأَنْفَاكُمْ عَلَى قَلْبِ أَتْقَاكُمْ رَجُلاً وَاحِدًا لَمْ تَزِيدُوا فِي مُلْكِي شَيْئًا، وَلَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَجَرَكُمْ وَجَرَكُمْ وَجَرَكُمْ وَجَرَكُمْ وَكَبِيرَكُمْ وَخَرَكُمْ وَأَنْفَاكُمْ عَلَى قَلْبِ أَكْفَرِكُمْ رَجُلاً وَاحِدًا لَمْ تَزِيدُوا فِي مُلْكِي شَيْئًا، وَلَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَجَرَكُمْ وَجَرَكُمْ وَأَنْفَاكُمْ عَلَى قَلْبِ أَكْفَرِكُمْ رَجُلاً وَحِيرَكُمْ وَكَبِيرَكُمْ وَذَكَرَكُمْ وَأَنْفَاكُمْ عَلَى قَلْبِ أَكْفَرِكُمْ رَجُلاً وَحِيرَكُمْ وَكَبِيرَكُمْ وَأَنْفَاكُمْ عَلَى قَلْبِ أَكْفَرِكُمْ رَجُلاً وَحِيرَكُمْ وَكَرَكُمْ وَأَنْفَاكُمْ عَلَى قَلْبِ أَكْفَرِكُمْ رَجُلاً لَكُمْ وَالْمَالُونِ فَلَا اللّهُ عَلَى قَلْ الْبَعْرِالَى اللّهُ عَلَى قَلْتُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الْمِي شَيْئًا وَلَا لَكُمْ وَكُولُو أَنْ اللّهُ وَلَا الْمَعْمُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَالْمَالُونِ فَلْ الْمَعْرِكُمْ وَالْمَالِولَ مِنْ الْبَحْرِالْ.

ولفظ الترمذي من رواية شهر: عَنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ يَقُولُ الله تَعَالَى: "يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالٌ إِلاَ مَنْ هَدَيْتُهُ فَسَلُونِي الْهُدَى أَهْدِكُمْ، وَكُلُّكُمْ فَقِيرٌ إِلاَ مَنْ أَغْنَيْتُ فَسَلُونِي أَرْزُقْكُمْ، وَكُلُّكُمْ مُذْنِبٌ إِلاَ مَنْ عَافَيْتُ، فَمَنْ عَلِمَ مِنْكُمْ أَنِي ذُو مَنْ أَغْنَيْتُ فَسَلُونِي أَرْزُقْكُمْ، وَكُلُّكُمْ مُذْنِبٌ إِلاَ مَنْ عَافَيْتُ، فَمَنْ عَلِمَ مِنْكُمْ أَنِي ذُو قُدْرَةٍ عَلَى النَّغْفَرَةِ فَاسْتَغْفَرْنِي غَفَرْتُ لَهُ وَلاَ أَبَالِي، وَلَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَحَيَّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَالِيسَكُمْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ عَبْدِ مِنْ عِبَادِي مَا زَادَ ذَلِك فِي مُنْكِي جَنَاحَ بَعُوضَةٍ، وَلَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيِّكُمْ وَمَيْكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَالِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَالِكُمْ وَمَالِيلُونِ مِنْ مُلْكِي جَنَاحَ بَعُوضَةٍ، وَلَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَالْمِيكُمْ الْبَعْرِ فَمَنَّ فِي إِيلَاكُمْ وَيَالِسَكُمْ الْجَتَمَعُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ وَلَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ مَا بَلَغَتْ أُمْزِيتُهُ فَا أَنْفِيكُمْ وَعَلَى أَنْ أَوْلَكُمْ مَا بَلَكُمْ مَا بَلَغَتْ أُمْزِيتُهُ وَلَا لَكُمْ مُا بَلِكُمْ مَا بَلَكُمْ مَا بَلَكُمْ مَا بَلَكُمْ مَا بَلَكُمْ مَا بَلَكُمْ مَا بَلَكُمْ وَالْمَالِ مِنْكُمْ الْقُولُ لَلُهُ كُنْ فَيَكُونُ اللهَ عُلُولُ مَا أَنْ أَوْلُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ اللهِ عَلَامٌ مُ وَعَذَانِي كُلامٌ مُ وَعَذُولُ لَهُ مُنْ فَيَكُونُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهَ اللهَ اللهُ ا

وذكر مسلمٌ وغيره عقب هذا الحديث قال: "كَانَ أَبُو إِدْرِيسَ الْحَوْلاَنِيُّ إِذَا حَدَّثَ مَهَذَا الْحَدِيثِ جَثَا عَلَى رُكْبَتَيْهِ".

# راوي الحديث

تقدم التعريف به في "الحديث الثامن عشر" من "الأربعين".

# أهمية الحديث ومنزلته

ا - روى النووي هذا الحديث بإسناده في آخر كتابه "الأذكار" ثم عَقَّبَ على ذلك بقوله: "هذا حديث صحيح رويناه في صحيح مسلم وغيره، ورجال إسناده مني إلى أبي ذَرِّ في كلّهم دمشقيون، ودخل أبو ذَرِّ دمشق، فاجتمع في هذا الحديث جُمَلٌ من الفوائد؛ منها:

- صحة إسناده ومتنه.
  - عُلُوهُ.
- تَسَلْسُلُهُ بِالدَمشقيين.
- ومنها ما اشتمل عليه من البيان لقواعد عظيمة في أصول الدين وفروعه
   والآداب ولطائف القلوب وغيرها ولله الحمد.

وكان أبو إدريس الخولاني (١) إذا حَدَّثَ بهذا الحديث جَثَا على ركبتيه "أهـ ٢ - وقال الجرداني: "وهو حديث عظيم عليه مدار الإسلام "(٢).

## الشرحالإجمالي

هذا حديث جليل القدر، عظيم الفوائد، اشتمل على جُمَلٍ من القواعد والفوائد؛ منها:

١ – تحريم الظلم للنفس وللغير.

٢ – تفويض الأمور كلها لله، والتوكُّل عليه في طلب أمور الهداية والمعاش.

<sup>(</sup>١) راوي الحديث عن أبي ذَرِّ ﷺ، وكان يفعل ذلك تعظيًا للحديث وإجلالاً له.

<sup>(</sup>٢) "شرح الجرداني على الأربعين" (ص١٨٣).

٣ – طلب المغفرة من الله تعالى، وسَعَة عفوه ورحمته.

٤ - إثبات إرادة العبد واختياره، فلا هو مجبور كما تقول الجبرية، ولا هو خالقٌ
 لأفعاله كما تقول القدرية.

#### وهو من الأحاديث القدسية.

والحديث القدسي: هو ما يرويه النبي على عن ربه عز وجل وتسمى الأحاديث الإلهية، وهي أكثر من مائة حديث، وقد جمعها بعض الأئمة منهم: على بن بلبان في كتابه المسمى "المقاصد السنية في الأحاديث الإلهية" جمع فيه مائة حديث (۱).

#### وسمى القدسي بذلك:

نسبةً إلى الذات الإلهية المقدسة، وقيل: لأنه يتناول ما يتعلَّق بتقديس الله وتنزيهه، وبيان قدرته وانفراده بشئون الخلق والأمر والتدبير والحُكُم.

فموضوعها الكشف عن عظمة الله تعالى وما يتعلَّق بذلك من صفاته جل وعلا.

وأما الأحاديث النبوية فتشمل ذلك وتزيد عليه في التشريعات والأمور الاجتهاعية وغير ذلك، وتستمدّ نسبتها من قائلها ﷺ، فنِسْبَتها إلى النبي ﷺ.

فائدة: ومن الحِكم في وجود الأحاديث القدسية:

تخصيص الأمة الإسلامية وتفضيلها، لأنَّ الله تعالى أعطاها ما أعطى مَنْ سبقها مِن الأمم مِن كلامه، مجرَّدًا عن خاصية الإعجاز، وزادها بإنزال الكتاب المُعْجِز إِمَّامًا للفضل.

#### • فائدة:

وساغتْ نِسْبة الحديث القدسي إلى الله تعالى، رغم أنَّ لفظه من الرسول ﷺ: باعتبار مضمونه لا باعتبار ألفاظه، كما تقول: قال الشاعر وتقول كلامًا منثورًا أو

<sup>(</sup>١) الوافي، (ص١٧٥).

تحكي مقالة فلان نثرًا، أو كما ذكر القرآن مضمون كلام موسى وفرعون وغيرهما بألفاظ غير ألفاظهم وأسلوب غير أسلوبهم ونَسَبَ ذلك إليهم.

وبناءً على ذلك: لا يُسَمَّى الحديث النبوي قدسيًّا. وإن كان معناه أيضًا من عند الله ولا تخرج الأحاديث النبوية بجملتها عن الوحي لكن ليس معنى هذا أن كل حديث بعينه موحى إليه كما هو الحال في الحديث القدسي ؛ بل قد ينطق ﷺ مجتهدًا فيقره الوحى على الصواب ، ويقومه إذا لم يوفق في الحال (١).

وقال البعض إن الحديث القدسي لا يختلف عن الحديث النبوي إلا في إسناد الرسول ﷺ له عن ربه (٢).

- فرع: في الفرق بين الحديث القدسي والقرآن:
- ١ القرآن نزل للتحدي والإعجاز، بخلاف الحديث القدسي.

٢ - القرآن عن الله لفظًا ومعنى، وأما الحديث القدسي فعن الله معنى دون اللفظ، وقيل: اللفظ من الله أيضًا.

ولكن يرد عليه أنه لو كان كذلك لكان أعلى سندًا من القرآن في بعض الأحيان، وذلك إذا رواه النبي على عن ربه بدون واسطة ، وكذلك لو كان اللفظ والمعنى من عند الله لكانت الحكمة تقتضي تساويه مع القرآن في الحكم ، حيث اتفقا في الأصل ومعلوم ما بينها من فرق.

ثم لو قيل إن الأولى ترك الخوض في هذا خوفًا من أن يكون من التنطع الهالك فاعله ، والاقتصار على القول بأن الحديث القدسي ما رواه النبي علي عن ربه وكفى ، لكان ذلك كافيًا ولعله أسلم ؛ بل ذلك أحسن ما يقال في الحديث القدسي ، ولا نبحث هل هو من قول الله لفظًا ومعنى ، أو من قول الله معنى ومن لفظ النبي عليه ؛ لأن هذا

<sup>(</sup>۱) مستفاد - بمعناه - من قواعد وفوائد ، (ص۲۱۱ ، ۲۱۲).

<sup>(</sup>٢) الوافي في شرح الأربعين ، (ص١٧٤).

فيه نوع من التكلف وقد نهينا عن التكلف، ونهينا عن التنطع (١).

- ٣- يحرم حمل القرآن وقراءته على الجنب، ولا يحرم ذلك في الحديث القدسي.
- ٤ القرآن كله قطعي الثبوت بالتواتر ونقل الكافة له، والحديث القدسي لا يشترط أن يكون قطعيًا.
  - ٥ القرآن متعبد به، بخلاف الحديث القدسي.
- ٦ القرآن ينزل به الملك وحيًا بخلاف الحديث القدسي فإنه قد ينزل به الملك وقد يكون إلهامًا ومنامًا وغير ذلك.
  - فرع: وأما الفرق بين الحديث القدسي والحديث النبوي:
  - ١ الحديث القدسي من الله معنى لا لفظًا، والثاني من النبي ﷺ لفظًا ومعنى.

٢ - الحديث القدسي يصدر بالرواية عن الله بخلاف النبوي؛ ولذا قيل في تعريف الحديث القدسي: هو ما يرويه النبي ﷺ عن الله تبارك وتعالى بواسطة جبريل هـ
 وتارة بالوحي والإلهام والمنام مفوِّضًا إليه التعبير بأية عبارة شاء من أنواع الكلام.

# الشرح التفصيلي

الناعبادي إن حرمت الظلم على نفسي ":

اليال حرف نداء وضع لنداء البعيد.

وقد ينادي به القريب تنزيلاً له منـزلة البعيد لأمور منها:

١ -لعظمته؛ كقوله: "يارب"، و"يا الله"، وهو سبحانه أقرب إليه من حبل الوريد.

٢ - لغفلته؛ كما هنا فهم غافلون عن تلك الأمور العظيمة (أو لكثرة الغافلين منهم عن ذلك).

<sup>(</sup>١) من شرح الأربعين لابن عثيمين بتصرف ، (ص٢٣٦-٢٣٨ ، ٢٤٣).

٣ - للاعتناء بالمدعو والمنادى؛ كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة:٢١].

"عبادي": جمع عبد وهو لغة الإنسان ليتناول الذكر والأنثى والحر والعبد، لكن المراد هنا جميع الثقلين الإنس والجن؛ لتساويهم في التكاليف ووجود التقوى والفجور في قلوبهم؛ بقرينة قوله الآتي: "لو أن إنسكم وجنكم..".

## "إن حرمت الظلم على نفسي":

التحريم: لغة المنع، أي: منعته مع قدرتي عليه ، وإنها قلنا : مع قدرتي عليه ؛ لأنه لو كان ممتنعًا على الله لم يكن في ذلك مدحًا ولا ثناء؛ إذ لا يثنى على الفاعل إلا إذا كان يمكنه أن يفعل أو لا يفعل فالله قادر على أن يظلم الخلق ، لكن نعلم أن ذلك مستحيل بخبره حيث قال : ﴿ وَلَا يَظِّلمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف:٤٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آللّهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِلْعِبَادِ ﴾ [غافر:٣١]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آللّهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِلْعِبَادِ ﴾ [غافر:٣١]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آللّهُ يُرِيدُ ظُلُمُ اللّهِ يَاكِ إِنَّا اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَا آللهُ يُرِيدُ ظُلُمُونَ ﴾ [التوبة: ٧٠].

ولذلك لو سَأَلَنا سائل: هل يحرم على الله شيء، وهل يجب على الله شيء؟ فالجواب: أما إذا كان هو الذي أوجب على نفسه أو حرم فنعم؛ لأن له أن يحكم بها شاء، وأما أن نحرم بعقولنا على الله كذا وكذا، أو أن نوجب بعقولنا على الله كذا وكذا فلا، فالعقل لا يوجب ولا يحرم، وإنها التحريم والإيجاب إلى الله عز وجل.

قال ابن القيم رحمه الله في النونية:

ما للعباد عليه حق واجبٌ هو أوجب الأجر العظيم الشانِ كلا ولا عمل لديه ضائعٌ إن كان بالإخلاص والإحسانِ

<sup>(</sup>١) من شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٣٨) بتصرف يسير .

وقال محمد رشيد رضا رحمه الله على قول النووي: "والظلم مستحيل في حق الله فإن الظلم مجاوزة الحد والتصرف في ملك الغير وهي جميعًا محال في حق الله تعالى": "ليس هذا بحد للظلم وقد تبع الشارح فيه بعض المتكلمين في فلسفتهم الجدلية، والحق أن الظلم إيذاء بهضم حق ذي الحق أو النقص منه أو بالخروج عن الحق في المعاملة كالضرب والإرغام والإرهاق وغير ذلك ، وهذه أفعال ممكنة في أنفسها يجوز عقلاً أن تتعلق بها قدرة الخالق، ولكن هذا الجائز لا يقع ؟ لأنه نقص حرمه الله تعالى على نفسه في هذا الحديث ونفاه في آيات من كتابه ، ومن شأن المنفي في الأفعال أن يكون فيها هو مظنة الوقوع (۱).

### • والظلم أنواع؛ منها:

١ - ترك المحسن بلا جزاء.

٢ - معاقبة البريء على ما لم يفعل بالسوء.

٣-أن يعاقب إنسانًا بذنب غيره.

٤ - أن يحكم بين الناس بغير القسط.

ف "الظلم": وضع الأشياء في غير موضعها.

أو هو: التصرُّف في ملْك الغير بغير إذنه.

وعلى كلا المعنيين فالظلم ممتنعٌ في حق الله تعالى.

#### • ردشبهة:

فإن قيل: أليس الله خالق أفعال العباد وفيها الظلم؟

فالجواب: أنَّ أفعال عباده مخلوقاته ومفعولاته، وهو لا يوصف بشيء منها، إنها يوصف بما قام به من صفاته وأفعاله؛ ولا يوصف بأفعال العباد؛ لأنها خلقه وتقديره وليستُ صفات ولا أفعالاً قائمةً به.

<sup>(</sup>١) شرح النووي للأربعين بتعليق السيد محمد رشيد رضا ، (ص٦٢).

- والظلم ظلمان:
- ١ ظلم النفس: ومنه الشرك: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلُّمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان:١٣].
- ٢ ظلم الغير: ومنه قول النبي ﷺ في خطبة الوداع: "إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا"(''.

لكن هو في المعنى الثاني أظهر؛ لقوله: "فلا تظالموا" (٢) .

- عقوبات الظلم والظالمين:
- ١ قال ﷺ: "الظلم ظلمات يوم القيامة" (").
- ٢ وقال ﷺ: "إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يُفْلِته" ثم قرأً: ﴿ وَكَذَالِكَ أَخْذُ رَبِكَ إِذَا أَخَذَ اللهُ اللهِ لَيْنَ أَخْذَهُ رَأَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [هود:١٠٠](٤).
- ٣ وقال ﷺ: ''من كانت عنده مظلمة لأخيه، فلْيَتَحَلَّلُهُ منها، فإنَّه ليسَ ثَمَّ دينارٌ ولا درهمٌ منْ قبلِ أن يُؤْخَذ لأخيه من حسناته، فإنْ لم يكن له حسناتٌ؛ أُخِذَ من سيئاتِ أخيه فَطُرحَتْ عليه''(°).

وفي رواية: ''مَنْ كانت له مظلمةٌ لأخيهِ مِنْ عِرْضِهِ أو شيءٍ فَلْيَتَحَلَّلُهُ منه اليومَ، قبلَ أَنْ لا يكونَ دينارٌ ولا درهمٌ، إِنْ كانَ له عملٌ صالح أُخِذَ منه بقَدْرِ مظلمته، وإِنْ لم تكن له حسناتٌ أُخِذَ مِنْ سيئاتِ صاحبهِ فحُمِلَ عليه''.

٤ - ومَنْ صَاحَبَ ظالمًا خُشِيَ عليه أَنْ يُشَارِكَه في العقوبة، وأَنْ يُؤْخَذَ مع الظالمين: كها قال تعالى: ﴿ وَلَا تَرَكُنُواْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّالُ ﴾ [هود: ١١٣].

والركون يشمل الميل والمشابهة في صفةٍ أو فعلٍ، فضلاً عن المصاحبة والاختلاط، ونحو ذلك، "ولعلَّ الآية أبلغ ما يُتَصَوَّرُ في النهي عن الظلم، والتهديد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٧)، ومسلم (١٦٧٩) من حديث أبي بَكْرَةَ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه البخاري (٢٤٤٧)، ومسلم (٢٥٧٩) من حديث ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٨٦٤)، ومسلم (٢٥٨٣) من حديث أبي موسى الأشعري ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٤٤٩) (٢٥٣٤) من حديث أبي هريرة ١٥٠٠)

عليه، وخطاب الرسول على ومن معه من المؤمنين بها للتثبيت على الاستقامة التي هي العدل، فإن الزوال عنها بالميل إلى أحد طرفي إفراط وتفريط، فإنه ظلمٌ على نفسه أو غيره، بل ظلمٌ في نفسه"(١).

ولذا كانت جماعة من السلف تذمُّ الاختلاط بالسلاطين، وتهجُر من عُرِفَ به.

٥ – "وأمور الناس تستقيم في الدنيا مع العدل الذي فيه الاشتراك في أنواع الإثم أكثر مما تستقيم مع الظلم في الحقوق، وإنْ لم تشترك في إثم، ولهذا قيل: إن الله يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا يقيم الظالمة وإن كانت مسلمة، ويقال: إن الدنيا تدوم مع العدل والكفر ولا تدوم مع الظلم والإسلام... وذلك أنَّ العدل نظامُ كلِّ شيء، فإذا أُقِيمَ أمر الدنيا بعدلٍ قامت، وإنْ لم يكن لصاحبها في الآخرة مِنْ خَلاق، ومتى لم تَقُمْ بعدلٍ لم تقم وإنْ كان لصاحبها مِن الإيمان ما يُجْزَى به في الآخرة "(٢).

ولذا لما تولى عمر بن عبد العزيز قال رعاء الشاء: هذا العبد الصالح الذي قام على الناس خليفة عدل على الناس، قيل لهم: وما علمكم بذلك؟ قالوا: إذا قام على الناس خليفة عدل كَفَّت الذئاب عن شياهنا(٢).

# 🕏 قوله: "وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا":

أي: حكمت وقضيت بتحريمه عليكم ومنعتكم منه أزلاً، وأنزلت ما يدل على ذلك، وأوحيت إلى رسلي ليبلغوكم إياه، كما أني أنتصر للمظلوم من الظالم.

"فلا تظالموا": أصله "تتظالموا" فحُذفت إحدى التاءين تخفيفًا، ويجوز تشديد الظاء بإدغام التاء فيها. وهذا يفيد معنى التوكيد.

قال ابن حجر الهيتمي: "ولما ذكر ما أوجبه من العدل وحَرَّمَهُ من الظلم على نفسه وعلى عباده؛ أَتْبَعَهُ بذكر الإحسان إليهم، وغناه عنهم، وفقرهم إليه، وإنهم لا

<sup>(</sup>١) "تفسير البيضاوي" (٣/ ٢٦٦ – ٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في "مجموع الفتاوي" (٢٨/ ١٤٦)، وانظر منه (٢٨/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) "الفتوحات الوهبية" لابن مرعى (ص١١٦).

يقدرون على جلب منفعة لأنفسهم، ولا دفع مضرة عنها؛ إلا أن يكون هو الميسر لذلك، مشيرًا إلى أن ذلك الجلب والدفع إما في الدين أو الدنيا، فصارت أربعة أقسام: وهي الهداية والمغفرة وهما جلب منفعة، ودفع مضرة في الدين، والإطعام والكسوة وهما جلب منفعة ودفع مضرة في الدنيا"أهـ

وأهم هذه الأقسام: الهداية؛ ولذا افتتح بها.

### 🕸 قوله: "يا عبادي":

كرر النداء زيادةً في تشريفهم ونسبتهم إليه على سبيل التكريم.

# 🕸 قوله: "كلكم ضال إلا من هديته":

وأصل الضلال:

١ - في اللغة الغيبوبة: يقال: ضل الماء في اللبن إذا غاب فيه.

ومنه قولهم: ﴿ أَءِذَا ضَلَّنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [السجدة: ١٠]؛ أي: غِبْنَا فيها بالموت وصرنا ترابًا.

وفي سورة الأنعام: ﴿ لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٤]؛ أي: غاب عنكم ذكر ماكنتم تزعمون.

وفي سورة الأنعام أيضًا: ﴿ وَضَلَّ عَنَّهُم مَّا كَانُواْ يَفُتُرُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٤]؛ أي: غابَ عنهم ذكر آلهتهم.

٢ - ويُطْلق الضلال بمعنى النسيان، ومنه: قوله تعالى: ﴿ أَن تَضِلَّ إِحَدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا اللَّا خُرَىٰ ﴾ [البقرة:٢٨٢].

والضلال يُطْلَق على سلوك سبيل الشرِّ بعد تبين الحق، يقال: ضلَّ الرجل الطريق ورجلٌ مُضَلَّل.

٤ – وقد يُطلق على عدم العلم بتفصيل الأمور.

قال تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴾ [الضحى:٧].

أي: غير عالم بتفصيل شريعتك.

وقوله: "كلكم ضال": أي: فاقدٌ لطريق الهداية أو سالك طريق غيرها من الضلالة.

وهذا حُكُمٌ على المجموع، لا على الجميع؛ لأن الأنبياء يخرجون عن هذا، أو يكون: "كلكم ضال" بمعنى غافل، فيكون الحكم بالغفلة على الجميع؛ لأن الغفلة تعم الجميع.

"إلا من هديته": أي: وفَّقْته وشرحتُ صدره للإسلام.

و"الهداية": لغة هي الدلالة بلطف.

ولذا لا تستعمل إلا في الخير، وإذا استُعْمِلَتْ في غيره كان هذا تَهَكُّبًا؛ كما في قوله تعالى: ﴿ فَآهَدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ٢٣].

والهداية نوعان:

ا - وهي هداية بيان وإرشاد: وهذه هداية عامة، يشترك فيها مع الله غيره كالنبي
 عَيْلِينَ ؟ كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتُهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢].

٢ - وهدایة توفیق و إلهام: وهذه لله تعالی، یختص بها دون سواه: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِی
 مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [القصص:٥٦].

فهذه بمعنى خَلْق الهداية في القلب ولا يقدر على ذلك إلا الله.

قال تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ ۗ وَمَن يُهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ ۗ وَمَن يُهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَا

#### لطيفة:

ذكر الخازن في تفسيره عند قوله تعالى: ﴿ هَنذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِيرِ ﴾ [آل عمران:١٣٨]: وقيل بالفرق بين البيان والهدى والموعظة، فإن العطف يقتضي المغايرة، فالبيان: هو الدلالة التي تفيد إزالة الشبهة بعد أن كانت حاصلة، والهدى: هو ضد طريق الغي، والموعظة: هي الكلام الذي يفيد الزجر عما لا ينبغي في طريق الدين.

### دفع شبهة (۱):

ظنَّ بعضهم أنَّ هذا الحديث معارضٌ لقوله على الحديث القدسي الآخر: "خَلَقْتُ عبادي حُنَفَاءَ" وفي روايةٍ: "مسلمين فاجْتَالَتْهم الشياطين" ففهم من ذلك أنَّ الله خلق عباده كلهم على الإيهان، وفيه نظر؛ فإنه تعالى إنها خلقهم وفطرهم على قبول الإسلام، والميل إليه دون غيره، والتهيؤ لذلك، والاستعداد له، فالإنسان يُولَدُ مفطورًا على قبول الحق، فإن أراد الله هدايته سبب له من يُعلّمه الهدى فصار بذلك مهتديًا، وإن خذله الله قيَّض له من يُعلمه ما يُغيِّر فطرته، كما قال على الفطرة، فأبواه يهوِّدانه أو يُنصِّرانه أو يُمَجِّسانه (المرا).

أو يقال: إن النبي على قال: كل مولود يولد على الفطرة" ، وهنا يخاطب الله عز وجل المكلفين الذين قد تكون تغيرت فطرتهم إلى ما كان عليه آباؤهم ، فهم في ضلال حتى يهديهم الله عز وجل (١٠).

وقال المازري: "قد يكون المراد بها في الحديث: وصفهم بها كانوا عليه قبل البعثة، وأنهم لو تركوا وما في طباعهم من إيثار الشهوات وإهمال النظر لضلوا، وليس المراد أنهم خلقوا على الضلال"(٥٠).

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (٢/ ٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٨٦٥) من حديث عِياض بن حِمار ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٤٦).

<sup>(</sup>٥) وكذا قال القاضي عياض مستدلاً بقوله تعالى: ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةُ وَحِدَةً ﴾ ، أي: على الضلال ،﴿ فَبَعَثَ اللهُ ٱلنَّبِيَّتِ مُبَغِيرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢١٣] . انظر شرح مسلم (١٣٢/١٦) ، وهذا على بعض التأويلات للآية ، وإلا فقد قال الطبري رحمه الله : "وأولى التأويلات في هذه الآية بالصواب أن يقال إن الله عز وجل أخبر عباده أن الناس كانوا أمة واحدة على دين واحد وملة واحدة . ثم ذكر بسنده عن السدي قال: دينًا واحدًا على دين آدم فاختلفوا فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين ، وكان الدين الذي كانوا عليه دين الحق ، كها قال أبي بن كعب" اهم ، تفسير الطبري ، ٣٣٦ وكان الحلي ، ط الثالثة سنة ١٩٦٨م .

كما أن العبد قبل تعلم الإسلام جاهل لا يعلم، كما قال الله عز وجل مخاطبًا نبيه: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ ۞ ﴿ [الضحى: ٧]، والمقصود بالآية: وجدك غير عالم بما أعطاك من الكتاب والحكمة كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمِّرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلا آلْإِيمَنُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا مَّهْدِى بِهِ مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِناً ﴾ [الشورى: ٥٦](١).

## 🕸 قوله: ''فاستهدوني'':

الألف والسين والتاء للطلب، والمعنى: اطلبوا مني الهداية، وذلك شامل للهدايتين التوفيق والدلالة ، وهداية الدلالة تكون باتباع الوسائل التي جعلها الله عز وجل سببًا للعلم.

# 🕸 وقوله: "أهدكم": يعني: أوصلكم وأدلكم على طريق الفلاح.

والهداية التي يطلبها المسلم من ربه هداية تفصيلية بعد الهداية المجملة، فإنَّ المجملة حاصلة للمسلم والمؤمن، والتفصيلية: هي هدايته إلى معرفة تفاصيل أجزاء الإيهان والإسلام، وإعانته على ذلك، وهذا يحتاجه المسلم في كل لحظة من لحظات ليله أو نهاره؛ ولهذا أُمِرْنَا أن نقراً في كل ركعة: ﴿ آهَٰدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦].

وكان من دعاء النبي ﷺ: "اهدني لما اختُلِفَ فيه من الحق بإذنك، إنَّك تهدي مَن تشاء إلى صراط مستقيم" (٢٠).

والحِكمَة من طلب الهداية مع أن الله تعالى قد يهدي من يشاء بدون طلب هو إظهار الافتقار والانكسار بين يديه ، وهذا مقصد عظيم لتحقيق العبودية.

كما أنه لو هداه قبل أن يسأله لم يبعد أن يقول كما قال قارون: إنها أوتيته على علم عندى.

<sup>(</sup>١) انظر قواعد وفوائد، (ص٢١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلمٌ (٧٧٠) من حديث عائشة رضي الله عنها.

# 🕸 قوله: "يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته ....":

ذلك أن الخلق عبيده، والعبد لا ملك له على الحقيقة، والله هو الرزاق، وخزائن الرزق بيده دون سواه، فمن لم يُطْعمه بفضله بقي جائعًا بعدله؛ إذ ليس عليه إطعام أحد على سبيل الوجوب، وأما الالتزام في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ٦] على سبيل التفضل منه، لا أنَّ عليه للدابة حقًّا بالأصالة.

وهذا شبيةٌ بقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِيرَ َ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ يَجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنقَرِيبٍ﴾ [النساء:١٧].

ولا يمنع ترتُّب الأرزاق على أسبابها الظاهرة من نِسْبة الإطعام إليه؛ إِذْ هو خالق الأسباب والمسببات جميعًا.

وفي الجملة ففي الحديث حتُّ للفقراء على الاستغناء بالله تعالى وحفظ ماء الوجوه.

# 🕸 قوله: "فاستطعموني أطعمكم":

"أطعمكم": أي أُيسِّر لكم أسباب تحصيل الطعام؛ ذلك لأن الكون بيده ، السخر السحاب بالمطر، والأرض بالنبات، ويُحرِّك قلب فلان إلى فلانٍ، ويحوج فلانًا إلى فلان لينتفع الخلق بعضهم ببعض.

قال تعالى: ﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ۞ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبًّا ۞ ثُمَّ شَقَفْنَا ٱلْأَرْضَ شَقَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وكذا في الكسوة.

"عار": يوم ولدتكم أمهاتكم.

"أكسكم": بالكسر والضم للسين بمعنى أيسر لكم أسباب تحصيل الكسوة، كما قال الله وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَيِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَيِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾ [النحل: ٨١].

والحديث داع إلى تصحيح العقيدة ليوقن العبد أنَّ المُطْعِم والكَاسي له هو الله

وحده، فلا يركن إلى ما عنده من الأسباب فيشبه من قال: ﴿ إِنَّمَاۤ أُوتِيتُهُۥ عَلَىٰ عِلْمٍ عِندِيّ ﴾ [القصص:٧٨].

وخصَّ الطعام والكسوة بالذِّكْر؛ لأنها من أهم ما يحتاج إليه العبد، وهذا على سبيل المثال، والمقصود: بيان افتقار العباد إلى ربهم في كل شيء، فوجودهم ودوامهم وقدرتهم وعقلهم وعلمهم وأسباب رزقهم كل ذلك مخلوق لله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهُ وَٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥]. هذا هو التوحيد.

الذنوب جميعًا، فاستغفروني أغفر لكم":

"تُخْطِئون": بضم التاء وكسر الطاء على الأشهر، ورُوِيَ "تَخْطَئون" بفتحهما على وزن تقرءون.

يقال: خطيء يخطأ فهو خاطئ إذا فعل ما يأثم به، ومنه: ﴿ ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَآ إِنَّا كُنَّا خَطِئِينَ ﴾ [يوسف:٩٧].

كما يقال في الإثم: أخطأ فهو مخطئ.

وزعم بعضهم أن أخطأ في الفعل عن غير عمدٍ؛ وفيه نظرٌ؛ لأنَّ "أخطأ" يأتي في الفِعْل بقصدٍ أو بدون قصد.

والذي في حديثنا هو الخطأ عن قصد اتفاقًا.

"بالليل والنهار": أي: في ساعات الليل والنهار، وقُدِّمَ الليل:

- الأنه الأصل والنور طارئ على الظلمة.
  - ولأن الشهور غررها الليالي.
- ولأن الليل أشرف؛ لكونه وقت العبادة والخلوة.
- ولأن أكثر وقوع المعاصي يكون بالليل حيث يستتر به العصاة.

والمعنى أنَّ الخطأ يقع من بعضكم في ساعات الليل ومن بعضكم في ساعات

النهار؛ إذ الغالب أنَّ العبد لا يستغرق دهره في المعاصي(١).

#### "وأنا أغفر الذنوب جميعًا":

جملة اعتراضية وذلك كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ [الزمر:٥٣]، وهذا لمن استغفر ؟ لأن الله لا يغفر الشرك بدون توبة ؟ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُثْرَكَ لِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُورَ فَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء:١١٦].

أو أنه تعالى يغفر الذنوب جميعًا ولو كانت شركًا إذا تاب منها العبد فتكون آية الزمر في معرض دعوة العباد إلى التوبة والإنابة إلى الله بدلالة قوله: ﴿ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ ﴾ مع الآيات التي بعدها .

وقدّم (أنا) للاختصاص ، أي: لا غيري (٢).

وجاءت هذه الجملة اعتراضية، وجاء الفعل مضارعًا: لإفادة الاستمرار والتجدُّد.

وأتى بـ "أل" في الذنوب وكذا تأكيدها بقوله: "جميعًا"؛ ليفيد العموم، وفتح باب الرجاء للمذنبين؛ لئلا يقنطوا.

# "فاستغفروني أغفر لكم":

أي: اطلبوا مني مغفرة ذنوبكم بالتوبة منها؛ أغفر لكم.

وأصل الغفر: الستر.

وغفرتُ المتاع: أي: سترته.

والمِغْفَر: وقاية تستر الرأس في الحرب.

وغفران الذنب: ستره.

"أغفر لكم": يعني: أستر عليكم ذنوبكم وأمحوها لكم فلا أُحاسبكم عليها، ولا تُؤَاحَذون بها، والعبد محتاج إلى الاستغفار أبدًا؛ لأنَّه خطَّاء ليس بمعصوم، وقد فتح الله على برحمته هذا الباب لعباده؛ لئلا يقنط صاحب الذنب، وقد ورد في الحديث

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" لابن مرعي (ص٢١٥).

<sup>(</sup>٢) الجواهر البهية ، (ص١٤٣).

النبوي الشريف أنَّ النبي ﷺ قال: "والذي نَفْسي بيده لو لم تُذْنِبُوا لَذَهَبَ اللهُ بَكم وَ لَجَاءَ بقوم يُذْنِبُونَ فَيَسْتَغْفِرُونَ اللهَ فَيَغْفِرُ لَهُمْ "(١).

ولذا كان الاستغفار هو دَأَبِ النبي عَلَيْهُ على الدوام، يلهج به لسانُه، ولا يفتر عنه، كما في حديث أبي هريرة ، قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْهُ يقول: "والله إنِّي لاَسْتَغْفِرُ الله وَأَتُوبُ إليه في اليوم أكثرَ من سبعين مرةً" (").

وقال الفضيل بن عياض: "ما من ليلة اختلط ظلامُها، وأرخى الليلُ سِرْبال سترها إلا نادى الجليل جل جلاله، مَنْ أعظم مني جودًا، والخلائق لي عاصون، وأنا لهم مراقبٌ، أكلؤهم في مضاجعهم كأنهم لم يعصوني، وأتولى حِفْظَهم كأنهم لم يُذْنبوا فيما بيني وبينهم، أجود بالفضل على العاصي وأتفَضَّلُ على المسيء، مَنْ ذا الذي دعاني فلم أُلبِّه؟ أم مَنْ ذا الذي أناخ ببابي فَنحَيْتُه؟ دعاني فلم أُلبِّه؟ أم مَنْ ذا الذي أناخ ببابي فَنحَيْتُه؟ أنا الفضلُ ومني الفضلُ، أنا الجوادُ ومني الجود، أنا الكريم ومني الكرم، ومِنْ كرمي أَنْ أُغفِر للعاصين بعدَ المعاصي، ومن كرمي أَنْ أُعْطِي العبد ما سألني، ومِنْ كرمي أَنْ أُعْطِي التائبَ كأنه لم يعصِني، فأين عني يهربُ الخلائق؟ وأين عن بابي يَتنَحَى العاصون؟"(ا").

#### فائدة:

فرح الله بتوبة عبده ليس لحاجته وإنها لكمال جوده وكرمه.

#### • لطيفة:

استدل نبي الله إبراهيم على وحدانية الله تعالى بانفراده بالأمور المذكورة في هذا الحديث: ﴿ قَالَ أَفَرَءَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴾ أنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ ٱلْأَقْدَمُونَ ﴾ فَإِنْهُمْ عَدُوُّ لِي إِلَا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ٱلذي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ ﴿ وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ (٢٧٤٩) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) "حلية الأولياء" لأبي نعيم (٨/ ٩٢-٩٣) وعنه ابن رجبٍ في "جامع العلوم" (٢/ ٤١).

وَيَسْقِينِ ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ۞ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِى ثُمَّ يُحْيِينِ ۞ وَٱلَّذِىَ أَطَّمَعُ أَن يَغْفِرَ لِى خَطِيْتَتِى يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ [الشعراء:٧٥-٨٢].

"فإنَّ من تفرَّدَ بخلق العبد وبهدايته وبرزقه وإحيائه وإماتته في الدنيا، وبمغفرة ذنوبه في الآخرة؛ مستحقُّ أنْ يُفْرَدَ بالإلهية والعبادة والسؤال والتضرُّع إليه والاستكانة له. قال الله عَنَّ ﴿ اللهُ أَلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ فَلَ يَعْدِيكُمْ هَلَ مِن شَيْرَةً مِن شَيْءً شُبْحَلنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ١٠]"(١).

وقوله: "يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضرِّي فتضروني، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني":

ضَرّي، ضُرّي: الأول مصدر والثاني اسم، و"فتضروني" و"فتنفعوني": منصوب بإضهار أنْ بعد فاء السببية في جواب النفي، والنون للوقاية.

ولعل الابتداء هنا بالضر قبل النفع يشير إلى أن الإنسان حينها يتقوى ويستغني تتحرك فيه أول ما تتحرك نوازع الظلم والاعتداء قبل أن ترشدها وتعقلها نوازع الخير، وقد قال تعالى في تبيانه للنفس البشرية: ﴿ \* إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَهُ النَّيْرُ مَنُوعًا ﴾ [المارج:١٩-٢٠]، ﴿ كَلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطَّغَى ﴾ [المارج:١٩-٢٠]، ﴿ كَلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطُغَى ﴾ وأنه أَسَتُغْنَى ﴿ وَالمِلْنَ ٢٠ ٢].

الله قوله: "يا عبادي لو أَنَّ أولكم وآخركم، وإنسكم وجنّكم، كانوا على أتقى قلب رجل واحدٍ، ما زاد ذلك في ملكي شيئًا، يا عبادي لو أنَّ أولكم وآخركم، وإنسكم وجنّكم، كانوا على أفجر قلب رجل واحدٍ، ما نقص ذلك من ملكى شيئًا":

"أولكم وآخركم": يعني لو أنَّ الأموات الذين سبقوكم، والأحياء الموجودين

<sup>(</sup>١) من كلام ابن رجبٍ في "الجامع" (٢/ ٣٨).

<sup>🐒</sup> من إيضاح المعاني الخفية ، (ص١٩٣ ، ١٩٤)، متصرف .

فيكم ومن يوجد بعدكم، وهذأ كناية عن جميع الخلق.

"وإنسكم وجنكم": هذا عطف تفسير أو تفصيل بعد إجمال وفائدته زيادة الإيضاح، والمقصود: جميعكم من إنس وجنِّ.

"كانوا": اتقياء بررة جميعًا.

"على أتقى قلب رجل واحدٍ منكم":

ليس المراد اجتماعهم على الأتقى، وإنما المراد الاجتماع على مثل تقواه.

أي: على مثل تقوى أتقى قلب ... إلخ، ويكون الكلام على حذف مضافين.

أو تكون "على" بمعني الكاف أي: متقين مثل؛ أي: كتقوى أتقى قلب رجل، ويكون الكلام على حذف مضاف واحد.

وخُصَّ الرجل بالذِّكْر؛ لشرفه، ولأن التقوى فيه أتم غالبًا، وهو شاملٌ للمرأة.

"ما زاد ذلك في ملكي شيئًا": أي: ما زاد ذلك في ملكي جناح بعوضة كما في رواية الترمذي لهذا الحديث، لكنه شاملٌ لكلِّ شيءٍ؛ لأن النكرة في سياق النفي تدل على العموم، وقد وردت: "شيئًا" هكذا مُنكَّرة فَتَعُمّ.

وفي هذا إشارة إلى أن ملكه تعالى لا يزيد بطاعة الخلق ولا ينقص بمعاصيهم.

ولذا قال بعضهم: "لا تنفعه طاعتك ولا تضره معصيتك، وإنها أمرك بهذه ونهاك عن هذه لما يعود عليك".

قوله: ''یا عبادي لو أن أولكم وآخركم، وإنسكم وجنكم، كانوا على أفجر قلب رجل واحدٍ ما نقص ذلك من ملكي شيئًا'':

أي: لو أنكم عصيتموني مثل معصية أفجر قلب رجل، واجتمعتم على هذا الفجور الشنيع – ما نقص ذلك من ملكي شيئًا.

وذلك لأن الله تعالى هو الغني عما سواه، وسواه مفتقر إليه تعالى، كما سبق في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ ۖ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

فهو غنيٌّ بذاته، له الكمال المطلق في ذاته وصفاته وأفعاله، فمُلْكُه كاملٌ لا نقصَ فيه بوجهٍ من الوجوه، ولا يتأثَّر بشيء، وَأَتَى بحرفِ "لو" الشرطية الدالة على امتناع الامتناع؛ لأن الاجتماع في الأمرين مستحيل عادة.

و"أفجر رجل": هو إبليس لعنه الله وهو من الجن.

ودخل في هذا السياق؛ لأنَّ قوله: "يا عبادي" يشمله، وكذا يدخل في قوله: "إنسكم وجنكم".

وإنها لم يقل "منكم" بعد قوله: "أفجر قلب رجل" كها قالها في "أتقى قلب رجل منكم": لئلا يخاطبكم بالأفجرية تفضلاً منه وإحسانًا، ولذا وقع في رواية الترمذي لهذا الحديث: "أشقى قلب عبد من عبادي".

#### • لطيفة:

قوله: "ما زاد".. و"ما نقص": يهدف إلى بيان أنه لا يمكن أن يزيد أو ينقص في ملكه أحدٌ من البشر مهما أُوتِيَ من القوة والعلم، سواءً في ذلك الظواهر الكونية في السهاوات والأرض، أو السنن المادية التي أو دعها الله الكون، فلا يملك أحدٌ أن يزيد من العدم شيئًا بخلقهن، ولا يُنْقِص من خلقه شيئًا فيعيده إلى العدم.

وبالتالي فلا يملك الإنسان إلا أن يُذْعِنَ لخالق الكون وحافظه والقائم بأمره، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا ۚ وَلَإِن زَالَتَاۤ إِنْ أُمْسَكَهُمَا مِن أَحَدِ مِن قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَّ تِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا ۚ وَلَإِن زَالَتَاۤ إِنْ أُمْسَكَهُمَا مِن أَحَدِ مِن بَعْدِهِ وَتَركيبُ بَعْدِهِ وَأَنْ لَهُ بَعْهُمُهُا، وَأَعْلَى عَلَى وَلَا اللهِ الإنسان بمعرفتها، وأذِنَ له بفهمها، وأطلَعَه على مكنوناتها، ولذا فالاكتشاف ليست خلقًا؛ إنها هي بمثابة المرآة العاكسة أو العدسة المهن أو توضّح وتكشف.

#### • فائدة:

وفي الحديث إشارة إلى أنَّ القلب هو محل التقوى والفجور، وأن المدار في إصلاح الجوارح على إصلاح القلب.

قوله: "يا عبادي لو أنَّ أولكم وآخركم، وإنسكم وجنكم، قاموا في صعيدٍ واحدٍ فأعطيت كل إنسان مسألته، ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أُدْخِلَ البحر":

"قاموا في صعيد": أي: اجتمعوا في مكانٍ واحدٍ، والصعيد يطلق على التراب أو الطريق، والمقصود وجه الأرض.

- وذكره هنا لأنه الذي يمكن الاجتماع فيه عادة.
- وقيَّدَ السؤال بقيامهم في مكانٍ واحد؛ لأنَّ تزاحُم السائلين مما يذهل المسئول، فيعسر عليه إنجاح مطالبهم، ولكنه تعالى لا يشغله شأن عن شأن، فالكثير والقليل بالنسبة إليه سواء، كما قال تعالى: ﴿مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ [لفهان:٢٨]، ففي هذا مبالغة في كرمه وغناه وقوته.
- وحذف المفعول الثاني من "سألوني" للدلالة على العموم؛ أي: لو كنتم مجتمعين جميعًا، وسأل كل واحدٍ منكم ما يخطر بباله، فأعطيتُ كلَّ واحدٍ سؤاله "ما نقص ذلك مما عندي"، وفي رواية الترمذي: "من ملكي"، والمراد بها عنده: إما الخزائن الإلهية، أو النعم المخلوقة.

### "إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر":

"نقص": يستعمل لازمًا ومتعديًا (١)، وما في الحديث من المتعدي، والمراد: ينقصه في مرأى العين وإلا فهو لا ينقص أبدًا.

"المخيط" بكسر الميم وإسكان الخاء المعجمة وفتح الياء (١) آلة الخياطة وهي الإبرة.

<sup>(</sup>١) اللازم مضارعة "ينقُص" ، والمتعدي مضارعه "يُنقِص".

والمعنى: إلا نقصًا مثل النقص الذي يُحْدِثه المخيط إذا أُدْخِلَ في البحر ثم نُزِعَ منه، ومعلومٌ أنَّ الإبرة صقيلة (٢)، لا يعلق بها ماء، فإذا غُمِسَتْ في البحر ثم نُزِعَتْ منه لا يكاد يُحِسُّ الرائى بنقص ما فيه (٢).

فإذا كان ما عنده هو الخزائن الإلهية فإنها لا تنفذ ولا تنقص حقيقةً: ﴿ مَا عِندَكُمْ وَمَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ أَللّهِ بَاقٍ ﴾ [النحل:٩٦] فلا نقص فيها البتة. وإن أريد بها عند الله النعم المخلوقة - وهي متناهية - كان التمثيل حقيقيًا ؛ لأنها يتصور فيها النقص الذي يمثل بنقص البحر عند إدخال المخيط فيه (٤).

وذلك التمثيل إنها هو للإفهام والتقريب للأذهان، والبحر من أعظم الموجودات، والإبرة من أصغر الموجودات، وكذا لو فُرِضَ أَنَّهُ شَرِبَ منه عصفورٌ مثلاً، فإنَّه لا يُنْقِص البحر البتة، ولهذا ضَرَبَ الحَضرُ على الموسى هذا المَثَل في نسبة علمها إلى عِلْمِ الله على فقال الخضر لموسى: "ما نقص علمي وعلمك من علم الله على إلا كما ينقص هذا العصفور من البحر"(٥).

ذلك لأنَّ البحر تمدُّه مياه الدنيا وأنهارها الجارية فمهما أخذ منه لم يُنقِصه شيئًا؛ لأنه يمدَّه ما هو أزيد مما أخذ منه، وهكذا كل ما لا نهاية له فمحالٌ أن يَدْخُلَه النقصُ.

ويحكى أن رجلاً سأل ابن الجوزي: هل ينقص شرب العصفور من البحر؟ فقال: أفمعه شيء يضعه فيه، وهذا جواب على جهة التحقيق، وقول الخضر لموسى عليهما الصلاة والسلام على جهة التقريب، وإلا لو فرضنا الوجود مملوءًا حبًا وأخذ العصفور منه واحدة لنقص بالضرورة، لكن ليس نقصًا محتفلاً".

<sup>(</sup>١) انظر شرح ابن دقيق العيد للأربعين ، ص١٦٧ .

 <sup>(</sup>٢) أي مصقولة ناعمة كما هو مشاهد .

<sup>(</sup>٣) مختصر النبراوي ، (ص٨٢).

<sup>(</sup>٤) هامشة مختصر النبراوي ، (ص٨٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٢٢)، ومسلم (٢٣٨٠) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٦) الجواهر البهية ، (ص١٤٥).

ومثل هذا طعام الجنة، فإنَّه لا ينفد، كما قال تعالى: ﴿ وَفَلِكَهَةٍ كَثِيرَةٍ ﴿ وَفَلِكَهَةٍ كَثِيرَةٍ ﴿ وَفَلِكَ مَقَطُوعَةٍ وَلَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَنْوَاتُ مِنْهَا عَنْقُودًا، ولو أَخِذْتُه لأكلتُم منه ما بَقِيَتِ الدِّنيا"(١).

#### والمقصود من هذا المثال:

٢ - يترتب على ذلك: أن يتنبه العباد إلى هذا الفضل العظيم، فيسألوا الله من هذه المسائل العظيمة، وهم راغبون موقنون بالإجابة، كما قال النبي على: "إذا دَعا أحدُكم فلا يقُل: اللهم اغْفِرْ لي إِنْ شِئْتَ، ولكن لِيَعْزِمُ المسألة، وَلْيُعَظِّمُ الرَّغْبَة، فَإِنَّ الله لا يَتَعَاظَمُهُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ" (٥).

٣ – ويترتب على ما سبق: ألاّ يَخَافَنَّ الإنسان إلا ذنبه، ولا يرجونَّ إلا ربه.

قال بعضهم:

لا تخضعنَّ لمخلوقِ على طمع فإنَّ ذاك نقص منكَ بالدينِ واسْتَرْزِقِ اللهَ مَّا في خزائنهِ فإن رزقك بينَ الكافِ والنونِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٠٥٢)، ومسلم (٩٠٧) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) يعنى: ينقص ما في يده، يقال: غاضَ الماء يغيض إذا نقص.

<sup>(</sup>٣) سَحَّاء: بفتح المهملتين مُثَقَّل ممدود؛ أي: دائمة الصب، يقال: سَحَّ بفتح أوله مثقَّل يسِحّ بكسر السين في المضارع ويجوز ضمها، وضبط في مسلم "سحا" بلفظ المصدر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٨٤)، ومسلم (٩٩٣) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦٣٣٩)، ومسلم (٢٦٧٩ واللفظ له، من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

#### • لطيفة<sup>(١)</sup>:

كلُّ شيءٍ مما في الدنيا إذا أُخِذَ منه نَقُصَ؛ إلا العلم والنار؛ بل قد يزيد العلم بالإنفاق منه؛ كما قال عليُّ بن أبي طالب: "العلم خيرٌ من المال، المعلم يحرسك، وأنت تحرس المال، المال تُنْقصه النفقة، والعلم يزكو بالإنفاق"؛ أي: يزيد بالتعليم.

انها عبادي إنها هي أعمالكم أحصيها لكم، ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه!!:

"يا عبادي إنها هي": أي: الأعمال الصالحة والقبيحة المستفادة من قوله: "أتقى وأفجر".

"أعمالكم أحصيها لكم": أضبطُها وأحفظُها لكم بِعِلْمِي وبالملائكة الحُفظَة الكرَام الكاتبين، لا لاحتياج إليهم؛ بل ليكونوا شهداء بين الخالق وخلقه، ولهذا يقال يوم القيامة لبعض الناس: ﴿ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء:١٤]، وبالكرام الكاتبين عليك شهودًا ملأت كتاب الكاتبين مآثم، وقد تنضم الجوارح لتشهد على صاحبها، زيادةً إلى العدل، فإن كنت تنساها فربك يعلم: ﴿ وَجَآءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ [سورة ق:٢١].

فكفي بالكرام الكاتبين شهودًا وكفي برب العالمين شهيدًا.

كما أن إحصاء عمل العبد في كتاب فيه إظهار وبيان لعدل الله عز وجل كما قال تعالى: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ وَالكَهِفَ: ٤٩]، ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ حَمِيعًا فَيُنَبِّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ أَحْصَلهُ اللهُ وَنسُوهُ ﴾ [المجادلة: ٢]، ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ وَاللهِ اللهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ صَلاً اللهُ وَلَا لِللهِ اللهِ اللهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ﴿ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ﴿ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَرًا يَرَهُ ﴿ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الل

ولله در صاحب نظم ترغيب المريد السالك حيث قال:

وكلُّ أفعالِ العبادِ تُكتَبُ للعدلِ لا عن علم ربي تعزبُ

<sup>(</sup>١) "شرح الجرداني" (ص١٨٢).

كما أن العاقل حينها يدرك أنه مراقب، وأعماله تحصى عليه وتكتب ينــزجر عن فعل المعاصي <sup>(١)</sup> .

"ثم أوفيكم إياها": من التوفية وهي إعطاء الحق على التهام والكهال، وجزاء الخير موفى لا ينافيه التضعيف ؛ لأنه من فضل الله تعالى (٢).

والمعنى: أعطيكم جزاءها وافيًا تامًّا، خيرًا كان أو شرًّا.

وهذا كقوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٧-٨].

وقوله: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلَا يَظَّلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

وقوله: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوِّءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَأَمَدًا بَعِيدًا ﴾ [آل عمران: ٣٠].

#### • ومتى تكون التوفية؟

١ – قال ابن رجب رحمه الله تعالى : الظاهر أن المراد توفيتها يوم القيامة ، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّمَا تُوَفُّونَ لَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَهَ فِي [آل عمران: ١٨٥](٢).

٢ - ويحتمل أن يكون المراد توفيتها في الدنيا والآخرة؛ لعموم قوله: ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوءً اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّلْحَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّى ا

ولقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ مَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ ﴾ [طه:١٢٤]، فعاقبَه بالمعيشة الضنك في الدنيا، وبالحشر أعمى في الآخرة.

وتوفية الأعمال: هي توفية جزائها من خير أو شرَّ، فالشرُّ يُجازى به مثلَه من غير زيادة؛ إلا أن يعفو الله عنه، والخير يُضاعَف إلى أضعافٍ كثيرةٍ لا يعلم قدرها إلا الله، كما قال ﷺ: ﴿إِنَّمَا يُوَفَى ٱلصَّعِبُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠]، وقال ﷺ: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَهُ وَحَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا

<sup>(</sup>١) إيضاح المعاني الخفية ، (ص١٨٧ ، ١٨٨).

<sup>(</sup>٢) مختصر النبراوي ، (ص٨٢).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم (٢/ ٥٢).

كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧]، ومعلوم أن الكافر يجازي على عمله الحسن في الدنيا لا في الآخرة ... أما المؤمن فتكون في الدنيا والآخرة جميعًا أو في الآخرة فقط(١١).

الله عن وَجَدَ عَيْرَ الله عَيْرًا فليحمد الله ، ومن وَجَدَ غير ذلك فلا يلومَنَّ إلا نفسه'':

"فمن وجد خيرًا":

١ - إن كان المراد بذلك في الدنيا فإنه مأمور بالحمد لله على ما وجده من جزاء الأعمال الصالحة المعجّل له في الدنيا.

كما في الآية السابقة.

وقوله: "فليحمد الله": فيه التفات أو انتقال من التكلُّم إلى الغيبة، وفائدته: التعظيم والتلذذ والتبرك باسم الله تعالى، وتجديد نشاط السامع.

"ومن وجد غير ذلك": من العقوبة على السيئة في الدنيا.

٢ - وإن كان المراد من وجد خيرًا أو غيره في الآخرة؛ فيكون هذا خبرًا منه عنهم؛ كأنه قال: إنَّ من وجد خيرًا حمد الله ومن وجد غير ذلك لام نفسه وقت لا ينفعه لوم.

وقد أخبر الله تعالى عن أهل الجنة أنهم يحمدون ربهم في الآخرة على ما رزقهم من فضله فقال: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلِّ جَبِّرِى مِن تَحْتِمُ ٱلْأَنْهَرُ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَنَا لِهَاذَا وَمَا كُنَّا لِنَهَ تَدِى لَوْلاً أَنْ هَدَنَا ٱللَّهُ ﴾ [الاعراف: ٤٣]، وقال ﷺ: ﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَهِ اللَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحُزَنَ أَلِ اللهِ الْعَفُورُ شَكُورُ ﴾ [فاطر: ٣٤].

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٤٢).

وأما أهل النار فأخبر أنهم يلومون أنفسهم؛ فقال: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِىَ ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلْحُقِّ وَوَعَد تُكُرِّ فَأَخْلَفَتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِن سُلطَن إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَٱسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُم ﴾ [إبراهيم: ٢٢].

فإن قال قائل: كيف يكون اللوم على نفسي ، وكل ذلك مقدر عليّ؟ فالجواب: أنك حين فعلت المعصية أو تركت الواجب لم تكن تعلم أنه قدر لك هذا ، فالعاصي يقدم على المعصية وهو لا يعلم أنها كتبت عليه إلا إذا عملها ، وكذلك تارك الواجب لا يعلم أنه كتب عليه ترك الواجب إلا إذا تركه ، وإلا فلا يعلم ، فاللوم عليك ، فالرسل بلغت والقرآن حجة ومع ذلك تركت هذا كله ، فاللوم عليك أنت (۱).

ومن هنا يُعلم التوفيق بين قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٧٨]، وقوله: ﴿ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩]، فبالنظر إلى الإيجاد والخلق فكل من عند الله؛ لأنه في الحقيقة لا يكون إلا ما أراد، وبالنظر للكسب والاختيار الذي للإنسان بإرادة الله وكون السيئات راجعة إلى أهواء النفس وشهواتها، نسبت للنفس".

والحمد لله: هو الثناء عليه بخير لتوفيقه العبد لذلك، وهي نعمة تستوجب الشكر عليها، وقيل: إِنَّ الشكر على النعم يحفظها من الزوال. بل هو ينميها، قال تعالى: ﴿لَإِن شَكِرْتُمُ لِأَزِيدَنَكُمْ ﴾

وقال بعضهم: مَنْ لم يشكر النعم فقد تَعَرَّضَ لزوالها، ومَنْ شكرها فقد قَيَّدَها بعِقَالِها. وقوله: "فمن وجد خيرًا... الخ".

فيه "إشارة إلى أن الخير كله من الله، فضل من الله تعالى على عبده من غير استحقاق له، والشرُّ كله من عند ابن آدم من اتباع هوى نفسه؛ كما قال عن ﴿مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِن نَفْسِكَ ﴿ النساء: ٧٩].

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الأربعين ، لعبد الوهاب أبو صفية ، (ص٢٨٤).

فالله تعالى إذا أراد توفيق عبدٍ وهدايته، أَعَانَه ووَفَقه لطاعتهِ، فكان ذلك فضلاً منه، وإذا أراد خذلان عبدٍ، وكلّه إلى نفسه وخلّى بينه وبينها، فأغواه الشيطان لغفلته عن ذكر الله، واتبع هواه وكان أمره فُرُطًا، وكان ذلك عدلاً منه، فإن الحجة قائمة على العبد بإنزال الكتاب، وإرسال الرسول، فمّا بقي لأحد من الناس على الله حجة بعد الرسل"(۱).

#### وقوله: "ومن وجدغير ذلك":

"أي: شرَّا، ولم يذكره بلفظه تعليهًا لنا كيفية الأدب في النطق بالكناية عما يُؤذِي أو يُسْتَهْجَنُ أو يُسْتَحْيَى منه.

٢ – أو إشارة إلى أنه إذا اجتنب لفظه فكيف فعله؟"(٢)

٣ - وفيه أن الله حييٌ يُحب الستر على عباده ويغفر الذنب ولا يعاجل بالعقوبة، والمقصود من هذا: حثُّ العباد على محاسبة أنفسهم قبل أن يُحاسبوا، فيُحْصُوا عليها أعالها في الدنيا، فإن كانت خيرًا ازدادوا منها، وإن كانت شرَّا تعجلوا التوبة قبل فوات وقتها، فيندموا ولاتَ ساعة مندم.

وكان عامر بن عبد قيس يقول: "والله لأجتهدنّ، ثم والله لأجتهدنّ، فإِنْ نجوتُ فبرحمة الله، وإلا لم أَلُم نفسي "(٣).

وكان مطرف بن عبد الله يقول: "اجتهدوا في العمل فإنْ يكن الأمر كما نرجو من رحمة الله وعفوه؛ كانتْ لنا درجاتٌ في الجنة، وإِنْ يكن الأمر شديدًا كما نخاف ونُحَاذِرُ لم نَقُلْ: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر:٣٧]، نقول: قد عَمِلْنا فلم ينفعنا"(٤).

<sup>(</sup>١) من كلام ابن رجبٍ في "جامع العلوم" (٢/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) "الفتوحات الوهبيّة" لابن مرعى (ص/٢١).

<sup>(</sup>٣) "حلية الأولياء" لأبي نعيم (٢/ ٨٨).

<sup>(</sup>٤) "صفة الصفوة" لابن الجوزي (٣/ ٢٢٣)، و"جامع العلوم" (٢/ ٥٥).

#### • فائدة:

في حمد المؤمنين ربهم في الآخرة على الثواب والنعيم حُسْن فهُم لقضية القَدَر وأدبِ مع الله تعالى، كما أن الاحتجاج على الذنوب بالقدر سوء فهم لقضية القَدَر وقلّة أدبِ مع الله تعالى.

### فوائد عقدية

١- إثبات القول لله عز وجل، وهذا كثير في القرآن الكريم، وهو دليل على ما ذهب إليه أهل السنة من أن كلام الله يكون بصوت؛ إذ لا يطلق القول إلا على المسموع. فإن قال قائل: أليس الله تعالى يقول: ﴿ وَيَقُولُونَ فِيَ أَنفُسِمٍ لَوْلاً بُعَذِّبُنَا الله بِمَا نَقُولٌ ﴾ [المجادلة: ٨]، وهذا قول يقولونه بقلوبهم؟ فالجواب: بلى، لكن هذا القول مقيد: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمٍ ﴾ وأما إذا أطلق القول فالمراد به ما يسمع (١).

7- إطلاق النفس على الذات؛ لقوله "على نفسي" والمراد بنفسه ذاته عز وجل، كما قال تعالى: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ أَ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، وليس النفس صفة كسائر الصفات، كالسمع والعلم والقدرة، فالنفس تعني الذات، فقوله: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ أَ ﴾ يعني ذاته، وقوله هنا: "على نفسي"، يعني على ذاتي، وكلمة النفس أصوب من كلمة ذات لكن شاع بين الناس إطلاق الذات دون إطلاق النفس، ولكن الأصل العربي: النفس (٢)

٣- مشروعية الاقتداء بصفات الله فيها يسوغ فيه ذلك ، والتخلق بها يناسب العبد منها؛ وذلك لقوله: "إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا".

كما أن فيه أيضًا ترتيب الأخلاق على العقيدة وارتكازها عليها وعلى الشريعة، فهو سبحانه أخبر أولاً بأنه حرم الظلم على نفسه، ثم جعل تحريمه شريعة بينهم، ثم

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين، (ص٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٤٤).

قال: "فلا تظالموا"، فرتب الأخلاق على العقيدة أولاً ثم على الشريعة (''.

٤- مشروعية سؤال الله تعالى كل ما يحتاج إليه العبد من كسوة وطعام، وغير ذلك، وقد كان بعض السلف يستحيي من الله أن يسأله شيئًا من مصالح الدنيا، ولكن الاقتداء بالسنة في سؤال كل شيء أولى، وهو دلالة ظاهر الحديث. وإنها ينبغي للعبد أن يستحيي أن يكون كل سؤاله للدنيا مع إهمال طلب الهداية والنجاة من النار والفوز بالجنة، أو أن يسأل الله الدنيا ثم يبارزه بالمعاصي، قال تعالى: ﴿فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبِّنَا ءَاتِنَا فِي الدُّنِهِ وَمَا اللهُ الدنيا ثم يبارزه بالمعاصي، قال تعالى: ﴿فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبِّنَا ءَاتِنَا فِي الدُّنِهُ وَ الْكَرَةِ مِنْ خَلَقِ ﴾ [البقرة: ٢٠٠].

٥- المتوكل الحقيقي من يجمع بين الأسباب والاطمئنان إلى أن النتيجة يقررها الله وفق ما يشاء، وانحرفت عن ذلك طائفتان، طائفة ظنت أن فعل الأسباب ينافي التوكل، وطائفة أخرى نسيت أن الله هو الكاسي المطعم الذي يرزق العباد وآمنت بالميزان التجاري أكثر من إيهانها بالله فذهبت تحل مشاكلها الاقتصادية بوأد الأجنة في بطون أمهاتهم ولم ولن تحل مشكلتهم بذلك الحمق؛ بل ذلك نوع من التبرؤ من الافتقار إلى الله وإعلان لفقدان الثقة بالخالق واتهامه بالعشوائية وكل ذلك كفر .... تعالى الله عها يقولون علوًا كبيرًا (۱).

### فوائد تربوية ودعوية

١ – الحديث يفتح بابًا للداعية الصادق، والمُربِّي الفاضل: يدخل منه إلى قلب المدعوين، والتابعين له، حيث إن الهداية والتوفيق بيد الله عنى، والداعية وسيلة وسبيل لتحقيق مراد الله تعالى في الناس، فيهدي به الله من اتَّبع رضوانه وأراد الله هدايته، ويُقيم الله به حجَّته على من لم يكتب الله لهم إلا مجرَّد العِلْم والمعرفة دون الهداية والتوفيق.

<sup>(</sup>١) انظر السابق ، (ص٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) وانظر إيضاح المعاني الخفية ، (ص١٩٤ ، ١٩٥).

والداعية الناجح هو الذي يُحْسن فهم هذه القضية، حتى لا يمل من طول الزمن بلا تابع، أو يغترَّ بكثرة التابعين؛ لأن القلوب بيد الله الله يُصرِّ فها كيفها شاء ، وليست وظيفة الداعية عَدِّ المدعوين، وإنها عليه البلاغ ومن الله الهداية والتوفيق.

٢ - إذا نالك شيءٌ من ظلم أهل الدنيا، وطغاة الأرض: فاعلم أنهم لن يضرُّ وك إلا بشيءٍ قد كتبه الله عليك، ولعل الله قد ابتلاك بهم ليرفع درجتك، فاصبر.

٣ - حَدَّد الحديث وظيفة المسلم، وعمل المؤمن في هذه الدنيا في الحرص على تزكية النفس بالإيهان والطاعة، والعمل على نجاتها بالهدى والاتِّبَاع، والحذر مَّا يُضادّ ذلك من ألوان التمرُّد والعصيان.

وقَدَّمَ الحديث أمر الرزق والهداية على ذلك لتستقرَّ هذه الحقيقة في قلوب المؤمنين، بل فَصَّل الرزق فذكر الطعام والكسوة.

وبداً ذلك كله بالنهي عن الظلم؛ فكأنّه يقول لك: لا تظلم نفسكَ ولا غيرك باتباع غير سبيل المؤمنين، وترك الإيهان والطاعة والدلالة عليهها، ولهذا خُلِقَتْ، ولا تقلق بخصوص الرزق فقد تكفَّل به الله ، ولا تخشى أحدًا في طريقكَ فإنَّ الله يتولى المؤمنين ويدافع عن عباده الصالحين، ولا يكون في مُلْكِه إلا ما أراده تعالى.

٤- أهمية الاجتماع وأنه من دواعي تَنَزُّلِ الرحمة على الناس، كما أفاد الحديث أن اجتماع الناس في مكان واحد أقرب إلى الإجابة من تفرقهم ، ولهذا أمروا أن يجتمعوا في مسجد واحد في الجمعة ، وأن يجتمعوا في مصلى العيد وفي الاستسقاء، وأن يجتمعوا في عرفات في مكان واحد؛ لأن ذلك أقرب للإجابة (١).

٥- كان ﷺ إذا خرج من بيته يقول: "بسم الله، توكلت على الله، اللهم إني أعوذ بك أن أَضل أو أُضل ، أو أَذل أو أُذل ، أو أَظلم أو أُظلم ، أو أَجهل أو يُجهل على "(").

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر الأذكار للنووي ص٢٤، وصحيح الكلم الطيب للألباني .

٦- التزام الحاكم الآمر والداعي مدعاة لالتزام الرعية والمدعوين ، يشير إليه أنه تعالى أخبر عن امتناعه عن الظلم أولاً ثم نهى عباده عنه .

٧- على الداعي استحضار أن الله هو الهادي لكل مهتد ، حتى لا يمن على
 مهتد بأنه كان السبب في هدايته أو يعيره بهاضيه القديم .

٨- قال بعضهم في هذا الحديث: لا يسوغ لأحد أن يسأل الله تعالى أن يحكم له على خصمه إلا بالحق، لقوله سبحانه: "إني حرمت الظلم على نفسي"، فهو سبحانه لا يظلم عباده فكيف يظن ظان أنه يظلم عباده لغيره (١).

### فوائد لغوية وبلاغية

١ -- جواز المبالغة بالقول، لقوله: "إلا كما ينقص المخيط إذا ادخل البحر"، وهذا له نظير كما في قوله تعالى: ﴿ لَا تُفَتَّحُ هُمُ أَبُوّ بُ ٱلسَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَىٰ يَلجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْجِيَاطِ ﴾ [الأعراف: ٤٠](٢).

٢- جواز تحدث الإنسان عن نفسه بصيغة الغائب، لقوله: "فمن وجد خيرًا فليحمد الله"، دون أن يقال: فمن وجد خيرًا فليحمد إلى والعدول عن ضمير المتكلم إلى أن تكون الصيغة للغائب من باب التعظيم، كما يقول الملك مثلاً وهو يأمر: يقول لكم الملك: افعلوا كذا وكذا، فهو أبلغ مما لو قال: أقول لكم افعلوا كذا وكذا".

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) شرح ابن دقيق العيد للأربعين حديثًا النووية ، (ص١٦٥).

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٤٩ ، ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٤٩ ، ٢٥٠).



رَفَّعُ عبر (الرَّحِلِجُ (الْهُجَنِّ يُّ (أَسِلْنَمُ (الْهِرُ (الْفِرُووكِيرِي

# الحديث الخامس والعشرون

عَنْ أَبِي ذَرِّ رضي الله عنه: أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ الله عَنْ أَبِي ذَرِّ رضي الله عنه: أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ الله عَنْ أَهْلُ الدُّثُورِ الله عَالُوا لِلنَّبِيِّ عَلَيْ عَلَى الله فَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ بِالأَجُورِ، يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ؟ قَالَ: «أَوَ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ الله لَكُمْ مَا تَصَدَقَةً، وَكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ الله لَكُمْ مَا تَصَدَقَةً، وَكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَمْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَمْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَفِي بُضِع وَأَمْرٌ بِالمُعْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَفِي بُضِع أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ، وَفِي بُضْع أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ ؟ ».

قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهُ أَيَاتِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجُرٌ؟ قَال: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ».

رواهُ مُسْلِمٌ.



رَفَعُ معبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّرِي رسيلنم (لاَيْر) (اِلْفِرُوفِ بِسِبِ

# طرق الحديث وألفاظك

هذا الحديث أخرجه مسلم من رواية واصل مولى أبي عُيينة، عن يحيى بن عقيل، عن يحيى بن عن يحيى بن عقيل، عن يحيى بن يَعْمُر، عن أبي الأسود الدؤلي، عن أبي ذَرًّ، به (١).

وسئل الدارقطني (٢) عن هذا الحديث؟ فقال: "يرويه واصل مولى أبي عينة واختلف عنه، فرواه مهدي بن ميمون عن واصل عن يحيى بن عقيل عن يحيى بن يعمر عن أبي الأسود عن أبي ذرّ ، ورواه هشام بن حسان وحماد بن زيد وعباد بن عباد المهلبي عن واصل عن يحيى بن عقيل عن يحيى بن يعمر عن أبي ذرّ (٣) ، وقول مهدي هو الصحيح ، وأبو الأسود الدؤلي اسمه ظالم بن عمرو".

وورد عن أبي ذَرِّ نحوه بغير هذا اللفظ، وفيه زيادة، أخرجه ابن ماجه مِنْ روايةِ بِشْرِ بْنِ عَاصِم، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي ذَرِّ؛ قَال: قِيلَ لِلنَّبِيِّ ﷺ - وَرُبَّهَا قَالَ سُفْيَانُ: قُلْتُ يَشْرِ بْنِ عَاصِم، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي ذَرِّ؛ قَال: قِيلَ لِلنَّبِيِّ ﷺ - وَرُبَّهَا قَالَ سُفْيَانُ: قُلْتُ يُنْ وَلَا لَهُ مِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ الل

وأخرجه الدارمي وأحمد من رواية حَسَّانُ بْنُ عَطِيَّةَ قَالَ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَائِشَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ أَبُو ذَرِّ: يَا رَسُولَ الله ذَهَبَ أَصْحَابُ الذُّنُورِ بِالأُجُورِ يُطَنِّسُ فَضُولُ الله ذَهَبَ أَصْحَابُ الذُّنُورِ بِالأُجُورِ يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّ وَكَانُ مُولًا مُفُولًا أَمْوَالٍ يَتَصَدَّقُونَ بِهَا وَلَيْسَ لَنَا مَا يُصَدِّقُ ؟ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: "أَفَلاَ أُعَلِّمُكَ كَلِهَاتٍ إِذَا أَنْتَ قُلْتُهُنَّ أَدْرَكْتَ مَنْ نَتَصَدَّقُ؟ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ يَا رَسُولَ سَبَقَكَ وَلَمْ يَا خَلُكُ اللهِ عَمَلِك ". قَال: قُلْتُ بَلَى يَا رَسُولَ سَبَقَكَ وَلَمْ يَعْمِلَ بِمِثْلِ عَمَلِك". قَال: قُلْتُ بَلَى يَا رَسُولَ سَبَقَكَ وَلَمْ يَعْمِلُ بِمِثْلِ عَمَلِك ". قَال: قُلْتُ بَلَى يَا رَسُولَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۵/ ۱٦۷ ـ ۱٦۸)، ومسلم (۷۲۰) (۲۰۰۱)، وأبو داود (۵۲۶۳ ـ ۵۲۶۵)، وابن حبان (۸۳۸) من طریق واصل، به.

<sup>(</sup>٢) "علل الدارقطني" (٦/ ٢٨٢ رقم ١١٣٩).

<sup>(</sup>٣) يعنى بإسقاط الدؤلي من إسناده.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه (٩٢٧)، وابن خزيمة (٧٤٨).

الله، قَالَ: "تُسَبِّحُ دُبُرَ كُلِّ صَلاَةٍ ثَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، وَتَحْمَدُهُ ثَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، وَتُكَبِّرُهُ ثَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، وَتَحْمَدُهُ ثَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، وَتَحْدَمُ لاَ شَرِيكَ لَهُ لَهُ اللَّكُ وَلَهُ الْحُمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَرِيكَ لَهُ لَهُ اللَّكُ وَلَهُ الْحُمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " (١٠).

ورُوِيَ الحديث من مسند أِي هريرة، أخرجه الشيخان عَنْ أَبِي صَالِح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ: جَاءَ الْفُقَرَاءُ إِلَى النّبِيِّ عَيَّةٌ فَقَالُوا: ذَهَبَ أَهْلُ الدُّتُورِ مِنْ الْأَمُوالِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلاَ وَالنّعِيمِ المُقِيمِ يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ وَكُمْ الْأَمُوالِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلاَ وَالنّعِيمِ المُقِيمِ يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي وَيَصُدّقُون؟ قَال: "أَلاَ أَحَدُّ نُكُمْ فَصْلًا مِنْ أَمْوَالِ يَحُجُونَ بِهَا وَيَعْتَمِرُونَ وَيُجَاهِدُونَ وَيَتَصَدَّقُون؟ قَال: "أَلاَ أَحَدُّ نُكُمْ اللهِ اللهُ وَالْمَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالمُحْدُونَ وَتُكَبِّرُونَ الله وَالحُمْدُ لللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَنَكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلاَثِينَ وَنَحْمَدُ للهُ وَاللهُ أَنْ اللهُ وَالحُمْدُ للهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَنَكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلاَثِينَ وَنَحْمَدُ للهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَنَكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلاَثِينَ وَنَحْمَدُ لللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَنَعَمَدُ اللهُ وَاللهُ أَيْنَ اللهُ وَالْمُؤْنِينَ وَلَاثِينَ اللهُ وَالْحُمْدُ للهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَنَعَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالمُؤْنِينَ وَلَا اللهُ وَالْمُونِينَ وَلَوْلَ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَنَعَى مِنْهُنَ كُلُهُ وَلَلْا وَلَالْمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ

وقيل في هذا الحديث: عن أبي صالح، عن أبي الدرداء، وقد حكى البخاري عقب الرواية والدارقطني (٢)، وابن حجر (١) وجوه الاختلاف فيه.

ورواية ابن ماجه وابن حبان السابقة من طريق أبي هريرة عن أبي ذرِّ تبين أنَّ أبا هريرة قد أخذ هذا الحديث عن أبي ذرِّ. وفيه رواية صحابيٍّ عن مثلِهِ.

وله شاهد في الحديث الذي بعده من "الأربعين".

#### راوي الحديث

تقدم التعريف به في "الحديث الثامن عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>١) الدارمي (١٣٥٣)، وأحمد (٧٢٠٢)، وابن حبان (٢٠١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨٤٣/ والسياق له) (٦٣٢٩)، ومسلم (٥٩٥)، وابن خزيمة (٧٤٩).

<sup>(</sup>٣) في "العلل" (٦/ ٢١٣ رقم ١٠٨١)، وانظر: "العلل" لابن أبي حاتم أيضًا (٢/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) في "التغليق" (١٤١٠/٥ عا ـ فها بعد).

# أهمية الحديث ومنزلته

- الحديث أصلٌ للفقراء في نَيْل الدرجات العُلَى، والمنزلة السامية، في الطاعة والإيهان، وفيه أنَّ فَقْدَ المال ليس حائلاً يقف بين الفقير وبين الترقِّي في سُلَّمِ الطاعات.
  - وفيه بيانٌ لمنزلة الذِّكْر عامةً، وعقب الصلاة خاصةً.
  - وفيه حتُّ على تزكية النفس بلزوم الأذكار المشروعة.

### شرح المفردات

"الدثور": بضم الدال والثاء جمع دَثْر بفتحٍ فسكون، كفلوس جمع فلس، وهو المال الكثير.

"تسبيحة": أي: قول: "سبحان الله".

"صدقة": أي: حسنة.

"تكبيرة": أي: قول: "الله أكبر".

"تحميدة": أي: قول كل ما اشْتُقَّ من مادة الحمد؛ نحو: "الحمد لله"، و"أحمد الله"، و"حمدتُ الله" ونحو ذلك.

"تهليلة": أي: قول: "لا إله إلا الله".

"أَبُضْع": بضم فسكون، يُطلق ويُراد به الفَرْج، ويُطلق ويُراد به الجماع، وإرادة كلِّ منهم هنا صحيحة، وعلى الأول يكون على حذف مضاف تقديره: وفي وطء بُضْع.

# الشرحالإجمالي

الحديث يدل على ما كان عليه الصحابة الكرام الهي من الحرص على الطاعات والدرجات العُلى، وتسابقهم في الخيرات، حتى تألم الفقراء منهم ألا يجدوا ما

ينفقُون فيسبقهم الأغنياء بفضول الأموال التي يتصدقون بها.

وكان من شأنهم في التألمُّ والبكاء إذا تعذَّر عليهم فعل الشيء من الخير، ونظيره من القرآن: قوله في: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَاۤ أَتَوْكَ لِتَحْمِلُهُمْ قُلْتَ لَآ أَجِدُ مَاۤ أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلُّوا وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْع حَزَنًا أَلَّا يَجَدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢].

وفيه حثٌّ على اللجوء إلى أهل العِلم لوصف الدواء لما يقع في النفوس من أدواء وأسئلة، كما ذهب الناس إلى رسول الله ﷺ، يشكون إليه حالهم، فدلَّم على السيل.

وفي الحديث بيانٌ لطائفةٍ من وجوه الخير، ومنزلة هذه الوجوه حيث خصَّها بالذِّكْر دونَ غيرها.

وأن الإنسان يؤجر على بعض المباح؛ خاصةً إذا كان في تركه أو العدول عنه إلى الحرام إثمًا.

## الشرح التفصيلي

﴿ قوله: "إن ناسًا من أصحاب رسول الله....":

هم: فقراء المهاجرين كما في سبق في حديث أبي هريرة.

وسُمِّيَ منهم في رواية أبي داود: "أبو بكر".

وفي رواية النسائي: "أبو الدرداء".

قال ابن حجر في "الفتح": "والظاهر أن أبا هريرة منهم، وكذا زيد بن ثابت، ولا تنافى بين رواية فقراء المهاجرين وعَدّ زيد بن ثابت مع أنه أنصاري؛ لاحتمال التغليب".

"من أصحاب رسول الله ﷺ":

الأصحاب لغة جمع صاحب: وهو في اللغة مَنْ بينك وبينه مواصلة وإِنْ قَلَّتْ. واصطلاحًا: من لقي النبي ﷺ مؤمنًا به ومات على ذلك.

والمراد باللقاء ما هو أعم من المجالسة ووصول أحدهما إلى الآخر وإن لم يُكلِّمه، ويشترط أن يكون: "مؤمنًا به ﷺ" فيخرج من لقيه كافرًا ثم أسلم بعد

موته، كما يخرج من لقيه قبل النبوة كزيد بن عمرو بن نفيل، وإِنْ عدَّه ابن منده في الصحابة، ولابد أنْ يموتَ على ذلك، فيخرج مَن ارْتَدَّ بعد إسلام ومات مرتدًا، كما يخرج من رأى النبي ﷺ بعد موته كما وقع لأبي ذؤيب خويْلد بن خالد الهذلي.

واختُلِفَ في الرائي: هل يُشْترط فيه التمُييز أم لا؟ ومن اشترطه قال في الرُّضَع والصِّغَار: لهم رؤية وليست لهم صحبة.

#### "قالوا للنبي ﷺ":

١ - بالهمز من النبأ وهو الخبر، فإما أن يكون بمعنى مفعول؛ إذْ هو مُنبًا بالغيب، أو بمعنى فاعل، أو مفعل: منبئ بها أطلعه الله عليه من الغيب، ويصح ترك الهمزة تسهيلاً.

٢ - ويصح أن يكون من النبوة بفتح النون وهو ما ارتفع من الأرض، يقال:
 نبا الشيء إذا ارتفع عن الأرض، فالمعنى أن النبي مرفوع الرتبة.

### 🕸 قولهم: الذهب أهل الدثوراا:

الذهاب: المضي ويستعمل في المعاني والأعيان، يقال: ذهب في الأرض ذهابًا، وذهب في الدين مذهبًا، رأى فيه رأيًا وأحدث فيه بدعًا، وذهب مذهب فلان أي نحا نحوه.

و"أهل الدثور": بضم الدال والثاء جمع دَثْر، وهو المال الكثير.

"بالأجوراً: جمع أجر وهو ما يعود على الإنسان من ثواب عمله الدنيوي أو الأخروي، والمراد هنا الثاني، ولا يقال الأجر إلا في النفع دون الضر بخلاف الجزاء.

وذلك لقولهم في حديث أبي هريرة السابق: "بالدرجات العلى والنعيم المقيم"، ثم بينوا سبب هذا الذهاب بالأجر أنَّ الأغنياء يتصدقون بفضول أموالهم وهم لا يملكون ما يتصدقون به.

وقولهم: "بفضول أموالهم": من إضافة الصفة إلى الموصوف.

- فرع: والصدقة بالمال تُطلب شرعًا إذا كانت فاضلة عن حاجة المتصدق؛ لحديث حكيم بن حزام مرفوعًا: "الْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنْ الْيَدِ السُّفْلَى وَابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ،

وَخَيْرُ الصَّدَقَةِ عَنْ ظَهْرِ غِنِّي اللَّهِ .

بل قد ذهب بعضهم إلى كراهة الصدقة إلا إذا كانت فاضلة عن حاجة الإنسان.

وقال البخاري في كتاب الزكاة من "صحيحه": "باب لا صدقة إلا عن ظهر غِنَى" ومن تَصَدَّقَ وهو مُحتاجٌ أو أهلُه أو عليه دَيْنٌ فالدَّيْنُ أحقُ أَنْ يُقْضَى مِن الصدقة والعتق والهبة وهو رَدُّ عليه ليس له أَنْ يُتْلِفَ أموال الناس، وقال النبي عَيِيدٌ: المَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاسِ يُرِيدُ إِتْلافَهَا أَتْلَقَهُ الله" إلا أَنْ يكونَ معروفًا بِالصَّبْرِ فَيُؤْثِر المَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاسِ يُرِيدُ إِتْلافَها أَتْلَقَهُ الله" إلا أَنْ يكونَ معروفًا بِالصَّبْرِ فَيُؤْثِر على نفْسِه ولو كان به خَصَاصَةٌ؛ كَفِعْلِ أبي بكر على حينَ تصدَّقَ بهالِه، وكذلكَ آثَر الأنصارُ المهاجرينَ، ونهى النبي عَنْ إضاعَةِ المال، فليس له أَنْ يُضيعَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِعِلَّةِ الصدقة، وقال كَعْبُ بنُ مالكِ عَنْ إضاعَةِ المال، فليس له أَنْ يُضَيِّع أَمْوَالَ أَنْ مَنْ تَوْبَتِي أَنْ أَنْ الله وإلى رسوله عَلَيْ قال: "أَمْسِكُ عليكَ بعضَ مَالِكَ فَهُو أَنْ لَكَ" قلتُ: قلتُ يا قلتُ: قلتُ يا مَلكَ بعضَ مَالِكَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ" قلتُ: قلتُ يا قلتُ: فإنِي أَمْسِكُ سَهْمِي الذي بِخَيْرُ الذي بِخَيْرُ الذي الله وإلى رسوله يَعْمَى الذي بِخَيْرُ".

﴿ قوله: "يصلون كما نصلي ويصومون كما نصوم ويتصدقون بفضول أموالهم":

أي: بأموالهم الفاضلة عن حاجتهم.

وفي رواية للبخاري: "وأنفقوا من فضول أموالهم وليس لنا أموال".

وفي رواية لمسلم: "ويتصدقون ولا نتصدق ويعتقون ولا نعتق".

والمعنى أن الفقراء ظنوا أنه لا صدقة إلا بالمال وهم عاجزون عن ذلك، فشقَّ هذا الأمر عليهم، فشكوا حالهم إلى النبي ﷺ، وذلك لشدة حرصهم على الصالحات، وقوة رغبتهم في الخير، ويُؤخذُ مِنْ ذلك عدم الزهد في شيء من الصالحات مهما كان يسيرًا مع تمنى حصوله لا على سبيل الحسد لمن تيسَّر له ذلك، وإنها على سبيل الْغِبْطَة المحمودة.

ومما يؤكد أنها ليست نظرة حقد وحسد، بل هي نظرة اغتباط فحسب: أن ما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٤٢٨)، ومسلم (١٠٣٤).

يُثِيْر كوامِن الحسد اعتزاز الأغنياء بها آتاهم الله من فضله وتَجَبُّرهم به، وهذا كان منتفيًا؛ لأنهم كانوا مُسَلَّطِين على هلكة أموالهم في سبيل الله، وفي صنوف الطاعات مع التواضع لله والتنافس في طلب رضاه قال تعالى: ﴿ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ مَا لَالْمُنْفِسُونَ ﴾ [المطففين: ٢٦].

وهذا دليلٌ على أفضلية الغني الشاكر الذي يبذل ماله ونفسه في سبيل الله.

ولما تَنكَّبَ الأغنياء سُبُلَ رَبِّهم، وجحدوا حقَّ الفقراء في أموالهم، واستأثروا بكنزها: حقد عليهم الفقراء، وحسدوهم تارةً وانتقموا منهم ومن أموالهم تارةً، ومَكَنَّتُ من أنفسهم غريزةُ الانتقام والغلّ والحقد، وفي الغرب خاصةً نرى أموالاً كبيرة تُهْدَرُ أو تُحْرَقُ وتُتلَفُ لا لشيء إلا لذاك.

# قوله ﷺ: "أو ليس قد جعل الله لكم ما تَصَّدَّ قون؟ "!

"أو ليس": الهمزة للاستفهام التقريري لما بعد النفي أو للاستفهام الإنكاري للنفي. والواو عاطفة على محذوف منفي بهمزة الإنكار تقديره: أأهملكم الله؟ أيكون ذلك، وليس قد جعل لكم... إلخ.

والنفي بهمزة الإنكار مسلطٌ على جملتي العطف، وخلاصته: قد لطف الله بكم وجعل لكم ما تصدقون به، وإذا كانت (الهمزة) للنفي، و(ليس) للنفي، فنفي النفي إثبات؛ أي: لا تقولوا ذلك؛ فإنه قد جعل الله لكم ما تصدقون:

# قوله: "قد جعل الله لكم ما تصَّدَّقون":

وأصله تتصدقون به: فأُدْغِمَت إحدى التاءين في الصاد بعد قلبها صادًا، (تَصَّدَّقون) أو حُذِفَت التاء، وخُفِّفَت الصاد، وحُذِفَ الجارُ والمجرور للعِلْم به (تَصدَّقون)(١).

والمعنى: لا تعتقدوا أن الصدقة خاصة بالأموال؛ فإن الله تعالى قد صَيَّرَ لكم ما تفعلونه ويحصُل لكم عليه ثواب كثواب الصدقة.

<sup>(</sup>١) انظر شرح ابن دقيق العيد للأربعين (ص١٧١)، وفيه: أن الرواية بتشديد الصاد والدال جميعًا، ويجوز في اللغة تخفيف الصاد . اهـ .

ان بكل تسبيحة صدقة، وكل تكبيرة صدقة وكل تحميدة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وفي صدقة، وفي صدقة، وفي بضع أحدكم صدقة!":

يفيد هذا: أن جميع أنواع فعل المعروف والإحسان صدقة.

ويشهد لهذا: حديث النَّبِيِّ عَلَيْهُ قال: "كُلُّ مَعْرُوفٍ صَدَقَةٌ "(")، فالصدقة تُطْلَقِ على جميع أنواع فعل المعروف والإحسان، حتى إِنَّ فضل الله الواصل منه إلى عباده صدقة منه عليهم، كما قال عليه في قصر الصلاة في السفر: "صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ الله بِهَا عَلَيْكُمْ فَاقْبَلُوا صَدَقَتَهُ "(").

والصدقة بغير المال نوعان(٣):

١ - ما فيه إيصال الإحسان إلى الخلق.

فيكون صدقة عليهم، وربها كان أفضل من الصدقة بالمال؛ كسائر أنواع الدعوة والأمر والنهي، والتعليم، والدعاء للمسلمين، والاستغفار لهم.

ومن لم يستطع شيئًا من ذلك فيكفيه أنْ يكفّ أذاه عن الناس فهذا من الصدقة أيضًا؛ لحديث أبي ذَرِّ؛ قال: قلتُ: يا رسول الله أَرَأَيْتَ إِنْ ضَعُفْتُ عن بعضِ العملِ؟ قال: "تَكُفُّ شَرَّكَ عَنْ النَّاسِ فَإِنَّهَا صَدَقَةٌ مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ "(<sup>1)</sup>، وفي روايةٍ: "تدعُ الناسَ من الشرِّ فإِنَّهَا صَدقَةٌ تَصَدَّق بها على نفْسِك ".

٢ - ما نفعه قاصر على فاعله:

كأنواع الذِّكْر والاستغفار والتسبيح والمشي إلى المساجد، والذِّكْر أفضل من التطوع المالي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٠٢١) عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، وأخرجه مسلمٌ (١٠٠٥) عن حذيفة ١٠٠٥،

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٦٨٦) من حديث عمر بن الخطاب ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم" (٢/ ٥٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٨٥٧)، ومسلم (٨٤).

وفي الحديث عن أبي هريرة ﴿ ، أَنَّ رسولَ الله ﴿ قال: "مَنْ قال لا إله إلا الله وحْدَهُ لا شريك له، له اللَّلُكُ، وله الحمدُ، وهو على كلِّ شيءٍ قديرٌ، في يوم مائةَ مرةٍ؛ كانتْ له عَدْلَ عَشْرِ رِقَابٍ، وَكُتِبَتْ له مائةُ حَسَنَةٍ، وَنُجِبَتْ عنه مائةُ سيئةٍ، وكانتْ له حِرْزًا من الشيطان يومَهُ ذلك حتى يُمْسي، ولم يَأْتِ أَحَدٌ بأفضلَ مما جاء به إلا أَحَدٌ عَمِلَ أَكْثَرَ مِنْ ذلكَ "(۱).

فدلَّ على أنَّ فضلَ من قال شيئًا من الذِّكْر يُعادل عِنْق عشرة من العبيد، وتحريرهم لوجه الله ، مع بقية النواب المذكور في الحديث، فكان هذا النوع المذكور من الذِّكْر مساويًا لهذا المبلغ الكبير اللازم لعتق هذه الرقاب العشرة.

وفي بعض أوجه التفسير لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْفَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَلَذِكُر ٱللهِ أَكْبَرُ ﴾ [العنكبوت:٤٥]: أنَّ المراد به: ولذِكْر الله مع المداومة أكبر من الصلاة في النهى عن الفحشاء.

"وعن أبي الدرداء، قال: لأنْ أقولَ: الله أكبرُ مائة مرة أحبُّ إليَّ من أنْ أتَصدق بهائة دينار (٢).

وكذلك قال سلمان الفارسي وغيره من الصحابة والتابعين: إن الذكر أفضل من الصدقة بعددِه من المال<sup>((٦)</sup>.

• قوله: "إن لكم بكل تسبيحة صدقة وبكل تحميدة صدقة.. "إلخ: والتسبيح والتحميد والتهليل هو قول ذلك باللسان.

والواو في الجميع للعطف.

#### • صدقة:

منصوبة على أنها اسم إن ، ومرفوعة في جميع الجمل بعدها على الخبر (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٩٣)، ومسلم (٢٦٩١).

<sup>(</sup>٢) "حلية الأولياء" (٦/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم" (٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٤) انظر الجواهر البهية ص١٤٩، وكذا قال النووي: "وكل تكبيرة صدقة، والاثنتان بعدها رويت برفع كل، وصدقة على الابتداء والخبر، وبجر كل ونصب صدقة بالعطف على ما قبلها.

أي: حسنة وأجر وثواب كثواب الصدقة بالمال وهو مجاز للمشابهة، أو لأنها من المعروف صدقة.

قوله: "وأمر بالمعروف صدقة ونهيٌ عن منكر صدقة":

و"أمرٍ" و"نهي" بالجرعلى العطف، و"صدقة" : اسم إن وفي بعض النسخ بالرفع على الابتداء، وصدقة : خبر .

- وجاء بكلمة "أمر" و"نهي" نكرة؛ للإشعار بأنَّ كل فردٍ من أفرادهما صدقة.

- وعَرَّفَ "المعروف" ونَكَّرَ "المنكر"؛ للمشاكلة والمناسبة بين اللفظ والمعنى.

لأن المعروف معروف في الشرع والعُرْف، فناسب تعريفه في اللغة.

والمنكر منكرٌ في الشرع والعرف؛ لأنه في حيز المجهول المعدوم الذي لا تألفه النفس ولا تعرفه، فناسب تنكيره في اللغة.

وفي تعريف المعروف إشارة لتعظيمه، وفي تنكير المنكر إشارة لتحقيره.

- ومن المعروف: الواجبات والتوحيد والإيهان.
- ومن المنكر: الشرك والكفر والبدع والمعاصي.
- فائدة: وأخّر الأمر والنهي عن التطوُّعات، مع أن حقَّهما التقديم لأهميتهما؛ أو رعايةً للتدرُّج في الترقِّي مِن الأدنى للأعلى؛ لأنهما واجبان، بخلاف ما قبلهما فنافلة، والواجب أفضل من النافلة.
- والأمر والنهي والدعوة أفضل من التسبيح وما عطف عليه؛ لأنَّ الدعوة والأمر والنهي فرض كفاية وقد يَتَعَيَّن، بينها التسبيح وغيره من النوافل.

وفي الحديث القدسي: "وما تقرب إليّ عبدي بشيء أحب إليّ مما افترضته عليه"(١).

• قوله: "وفي بضع أحدكم صدقة":

"البُضْع" بالضمة ثم السكون يُطْلَق على الفَرْج، وعلى الجِمَاع، ويصح تقدير

<sup>(</sup>١) وسيأتي في "الحديث الثامن والثلاثين" من "الأربعين".

الاثنين هنا.

وعلى التقدير الأول يكون على حذف مضاف: وفي وطء بُضع حليلة أحدكم زوجة أو مملوكة.

القالوا: يا رسول الله أياتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال: أرأيتم الو وضعها في الحرام أكان عليه وزر؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر":

سؤال الصحابة: سؤال استغراب وتعجب لحصول الثواب في الوطء والجماع، مع أن الباعث عليه قضاء الشهوة وتحصيل اللذة، فكأنهم تعجَّبوا أن يحصل الأجر بقضاء شهوة النفس؛ حيث إن الأجر كما فهموا لا يحصل إلا بما فيه إجهاد للنفس وإبعاد لها عما تشتهيه.

وفي هذا جواز سؤال المفتي عن بعض ما يخفي من الدليل إذا لم يكن فيه إثقال عليه أو أساءة أدب معه، وينبغي للمفتي أن يصبر على هذه الأسئلة ولا يتحرج منها، ولا يتفلت من بعضها مع بذل الرحمة والإحسان، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِيظَ ٱلْقَلِّبِ لَا نَفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

#### • مسألة:

لا شك أن الجماع إذا قارنته نية صالحة كأنْ قَصَدَ إعفاف نفسه أو زوجته عن الزنا أو مقدماته، أو قَصَدَ حصول ولدٍ يُوحِّد الله تعالى، أو يُكثِّر به المسلمين، أو يكون له سابقًا وفرطًا إذا مات في الصِّغَر وصبر على فَقْدِه، أو ليلحقه أجره إذا مات وكان ولده صالحًا ونحو ذلك، لا شك أن مِثْل هذا الجماع يُؤْجر عليه الإنسان، وإذا لم ينو شيئًا بقضاء شهوته \_ ومثل الجماع غيره من أنواع الأعمال إذا عملها بلا نية \_ فهل يُؤْجَر على ذلك أم لا؟ فيه قولان:

القول الأول: لا تشترط نية أخرى في هذا العمل؛ وذلك لظاهر الحديث، ولأن فضله تعالى واسع، وهذا قول الحسن البصري وابن سيرين وابن قُتَيْبَة، واستدلوا بالحديث، وبقوله ﷺ: "ما مِنْ مُسْلم يَغْرِسُ غَرْسًا أو يَزْرَعُ زَرْعًا فَيَأْكُلُ منه إنسانٌ

أو طيرٌ أو دابَّةٌ، إلا كانَ له صدقةٌ "(١).

وعند مسلم "ما مِنْ مسلم يغرسُ غرسًا إلا كانَ ما أُكِلَ منه له صدقةٌ، وما شرقَ منه له صدقةٌ، وما أكل السَّبُع منه فهو له صدقةٌ، وما أكلت الطيرُ فهو له صدقةٌ، ولا يرزؤُه أحدٌ إلا كان له صدقةٌ "(").

وهذا ظاهرٌ في إثابة المجامع لأهله؛ فإنه كالزارع في الأرض الذي يحرث الأرض ويبذر فيها.

ففعله هذا صدقة ، وإن كان على سبيل الشهوة لا على سبيل الانكفاف عن الحرام، ويشهد لذلك:

١- أن الإنسان مأمور أن لا يمنع نفسه دائمًا ما تشتهي إذا كان ذلك في غير معصية الله؛ لقول النبي ﷺ: "إن لنفسك عليك حقًا"(").

٢- أنه إذا أتى أهله فقد أحسن إلى أهله؛ لأن المرأة عندها من الشهوة ما عند الرجل، فهي تشتهي الرجل كما يشتهيها، فإذا أتاها صار محسنًا إليها وصار ذلك صدقة (١٠).

وسئل ابن سيرين عن رجل شيع جنازة حياء من أهلها ، أله أجر؟ فقال : له أجران : أجر الصلاة على أخيه ، وأجر صلته الحي (أهله)(٥) .

وفي الجواهر البهية: "وظاهر الحديث يقتضي أن الوطء نفسه صدقة من غير نية المحلا أشار بقياس العكس بقوله: "أرأيتم لو وضعها في حرام؟" إلى آخر ما ذكرا وإذا ثبت ذلك فهو يشير إلى سببه ... لكن قال بعضهم: يمكن أن يقال هو قياسه على العكس من حيث إن كلاً منها يترتب عليه مقتضاه من الأجر والوزر، لا من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٣٢٠)، ومسلم (١٥٥٣) من حديث أنس ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلمٌ (١٥٥٢) من حديث جابرٍ ١٥٥٨)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الصوم ، باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع ، (١٩٦٨).

<sup>(</sup>٤) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٥٧).

<sup>(</sup>٥) جامع العلوم والحكم (٢/ ٨٩، ٩٠) ، والأثره أخرجه أبو نعيم في الحلية (٢/ ٢٦٤).

حيث عدم النية ، فالزنا لكونه منهيًا عنه لذاته لا يفتقر إليها ، بل بمجرد فعله يأثم ، وجماع الحليلة لكونه ليس مأمورًا به لذاته بل للنسل وغيره مما تقدم يفتقر إليها، فبمجرد فعله لا يؤجر عيه فلابد له منها"(1) اهر.

القول الثاني: تقييد الأجر بحصول النية الصالحة؛ لحديث النبي عَلَيْمُ: "إذا أنفقَ الرجلُ على أهلِه وهو يحتسبُها فهي له صدقةٌ ((٢)).

ولحديث: "إنَّك لن تنفقَ نفقةً تبتغي بها وجه الله إلا أُجِرْتَ عليها، حتى اللقمة ترفُعها إلى فِي امْرَأتِك "(")، فهو مقيَّدٌ بإخلاص النية ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ لاَّ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَلُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْمَعْرُوفٍ أَوْ إِصَلَيْحٍ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ آللهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء:١١٤] فجعل ذلك خيرًا ولم يرتب عليه أجرًا إلا مع نية الإخلاص.

وينبغي أن تُحْمَلَ الآثار المطلقة على المقيِّدةِ لها بابتغاء الأجر والنية الصالحة، وإلى هذا مال ابن رجب.

قوله: "أرأيتم لو وضعها في الحرام أكان عليه وزر فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر":

"أرأيتم": أي: أخبروني عما لو وضع شهوته في فَرْجٍ محرم عليه هل يكون عليه وزرٌ في ذلك؟

وهذا استفهام تقريري جوابه: نعم يكون عليه وزر إذا وضعها في الحرام، فقال: "كذلك إذا وضعها في الحلال يكون له أجر".

قال النووي رحمه الله: " اعلم أن شهوة الجماع شهوة أحبها الأنبياء والصالحون، قالوا: لما فيها من المصالح الدينية والدنيوية من غضّ البصر وكسر الشهوة عن الزنا،

<sup>(</sup>١) الجواهر البهية (١٥١/ ١٥١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٥)، ومسلم (١٠٠٢) من حديث أبي مسعود الأنصاري ١٠٠٣)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٣٥٤)، ومسلم (١٦٢٨) من حديث سعد بن أبي وقاص ١٠٠٠

وحصول النسّل الذي تتم به عمارة الدنيا، وتكثر الأمة إلى يوم القيامة. قالوا: وسائر الشهوات يقسى تعاطيها القلب إلا هذه فإنها ترقق القلب"(١).

وممَّا في هذه العبارة من الفوائد:

ا رشاد النبي على لنوع من القياس وهذا يُستدل به على مشروعية القياس.
 وهذا القياس قد ينقسم إلى نوعين قياس طرد وقياس عكس.

فقياس الطرد هو إلحاق فرع بأصل لاتحادهما في علة الحكم وقياس العكس إثبات ضد الحكم في ضد الأصل<sup>(٢)</sup>، أي: إذا ثبت هذا ثبت ضده في ضده <sup>(٣)</sup>.

كَمْ فِي حديث ابن مسعود ﴿: قال النَّبِيُّ ﷺ كَلِمَةً وَقُلْتُ أُخْرَى، قال النَّبِيُّ ﷺ: "مَنْ ماتَ وهو لا يَدْعُو "مَنْ ماتَ وهو لا يَدْعُو للهُ نِدًّا دَخَلَ النَّارَ" وَقُلْتُ أَنا: مَنْ ماتَ وهو لا يَدْعُو للهُ نِدًّا دخلَ الجنةَ (١٠).

٢ - وإرشاده ﷺ الصحابة للتأمُّل والنظر والاجتهاد في فقه الأحكام.

فالعدول عن الحرام إلى الحلال يُحَصِّل الأجركما أن الوقوع في الحرام يُوجِبُ الوزر.

٣ - وفي الحديث إشارة إلى الترغيب في الزواج الحلال والترهيب من كل صور العلاقات الجنسية غير المشروعة.

وهنا يظهر ارتباط الجوانب الاجتماعية بالتعبُّدية في الإسلام، ومدى ارتباط الفطرة بخالقها تنظيمًا لها وتهذيبًا في الدنيا وأجرًا ومثوبة في الآخرة.

فالعلاقات الجنسية في الإسلام طريق الطهر لا العُهْر، والعفة لا العفوية، والأجر والبر لا الإثم والوزر.

<sup>(</sup>۱) شرح النووي للأربعين (ص٦٥).

<sup>(</sup>٢) الجواهر البهية (ص١٥٠).

<sup>(</sup>٣) انظر شرح ابن عثيمين للأربعين (ص٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) أحرجه البخاري (٤٩٧٤)، ومسلم (٩٢).

## فوائد أصولية

قال النووي: "فيه جواز القياس وهو مذهب العلماء كافة ، ولم يخالف فيه إلا أهل الظاهر"(١)، وقال في قياس العكس - وهو نوع من القياس دل عليه الحديث: "واختلف الأصوليون في العمل به وهذا الحديث دليل لمن عمل به وهو الأصح والله أعلم"(٢).

# فوائد تربوية ودعوية

الحديث قطعٌ للعُذر عن الفقير في التَّخلَّف عن الدرجات العُلى والمنزلة السامية، والمسارعة إلى الطاعات، وفيه تعويضٌ له عمَّا فاته من حظِّ المال بها هو أحسن وأفضل من المال، وهو حظَّ الذِّكْر لو حافظَ عليه، ولم يُهمله.

٢ وفيه بيان فضل الحلال والتحذير من كافة ألوان الفجور، وإرشادٌ للمسلم
 إلى أهمية الزواج في الحياة الإسلامية، وضبط العلاقات بين الرجل والمرأة التي لا تحل له إلا بالزواج.

وفي هذا إرشادٌ إلى ضرورة المحافظة على طهارة ديار المسلمين من الفجور، وحثٌ شرعيٌّ على العناية بهذا الأصل.

٣- وفي الحديث إرشادٌ للمسلم عامة والداعية خاصة إلى أهمية الذِّكر والمحافظة عليه، وفضل ذلك، خاصةً إذا كان المسلم ممَّن يعمل في الأعمال الجامدة التي قد تُصيب القلب بالقسوة، فعليه العناية بأخذ حظّ النفس من الأذكار.

٤ - وفي الحديث بيانٌ لفضل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لأنّه الضابط لحياة المسلمين، وبه تنتظم حياتهم ويُحفَظ كيانهم، وقد عُلِمَ من نصوص الشريعة، وتجارب الأيام: أن ضياع الأمة وهوانها في ضياع فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتهاونها في شأنها.

<sup>(</sup>١) شرح مسلم ، كتاب الزكاة (٣/ ٤٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

أمور الدين والآخرة محمود، أما التنافس في أمور الدنيا فهو مذموم، وإذا تجاوز به العبد الحدود يكون سببًا في هلاكه وضعفه، قال الفي الفقر أخشى عليكم ولكني أخشى علكيم أن تبسط الدنيا عليكم كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها كما تنافسوها فتهلككم كما أهلكتهم "(۱).

٦- استعمال الحكمة في معالجة المواقف، وإدخال البشرى على النفوس وتطييب الخواطر<sup>(۱)</sup>.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الجزية (١/ ٦٢)،.

<sup>(</sup>٢) الوافي (١٨٢).

رَفْعُ بعبر(لاَرَعِمْ اللِّغَنِّريُّ (لِسِلِيَنَ لاِنْفِرُ الْفِؤُووَكِرِسِ

# الحديث السادس والعشرون

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:

«كُلُّ شُلاَمَى مِنْ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلَّ يَوْمٍ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ تَعْدِلُ بَيْنَ الاثنين صَدَقَةٌ، وَتُعِينُ الرَّجُلَ عَلَى الشَّمْسُ تَعْدِلُ بَيْنَ الاثنين صَدَقَةٌ، وَتُعِينُ الرَّجُلَ عَلَى وَالنَّهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، وَالْكَلِمَةُ الطَّيِّةُ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطُوةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطُوةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطُوةٍ مَنْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطُوةٍ مَنْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَتُمْيطُ الْأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ».

رواه البخاريُّ ومسلمٌ.



رَفَعُ معبر (لرَّحِنْ ِ (الْبُخْرَيِّ (سِلنم (لِيْرُ (لِفِرُون بِسِ

# طُرُقُ الحديثِ والفاظُه

هذا الحديث أخرجه البخاري ومسلم من طريق عبد الرزاق، عن معمر، عن همام بن مُنبِّه، عن أبي هريرة (١).

وأخرجه أحمد من رواية المُبَارَك بْن فضَالَة، عَنِ الْحَسَنِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: لا أَعْلَمُهُ إِلاَ عَنْ النَّبِيِّ عَلِيْهِ قَال: "كُلُّ سُلاَمَى مِنْ ابْنِ آدَمَ عليه صَدَقَةٌ حِبنَ يُصْبِحُ" فَشَقَّ ذَلِكَ عَلَى النَّسْلِمِينَ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: "إِنَّ سَلاَمَكَ عَلَى عِبَادِ الله صَدَقَةٌ، وَإِمَّاطَتَكَ الْأُذَى عَنْ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، وَإِنَّ أَمْرَكَ بِالْمُرُوفِ صَدَقَةٌ، وَنَهْيَكَ عَنْ المُنْكُرِ صَدَقَةٌ" وَحَدَّثَ أَشْيَاءَ مِنْ نَحْوِ هَذَا لَمْ أَحْفَظْهَا".

وله شواهد؛ منها:

عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: "إِنَّهُ خُلِقَ كُلُّ إِنْسَانٍ مِنْ بَنِي آدَمَ عَلَى سِتِّبَنَ وَفَلَاثِ مِائَةِ مَفْصِلٍ، فَمَنْ كَبَّرَ الله وَحَجِدَ الله وَهَلَّلَ الله وَسَبَّحَ الله وَاسْتَغْفَرَ الله وَعَزَلَ حَجَرًا عَنْ طَرِيقِ النَّاسِ وَأَمَرَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ نَهَى حَجَرًا عَنْ طَرِيقِ النَّاسِ وَأَمَرَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ نَهَى عَنْ مُنْكَرٍ عَدَدَ تِلْكَ السِّيِّينَ وَالشَّلاَثِ مِائَةِ السُّلاَمَى فَإِنَّهُ يَمْشِي يَوْمَئِذٍ وَقَدْ زَحْزَحَ نَفْسَهُ عَنْ النَّارِ".

وهذا اللفظ لمسلم، وفي رواية له: "أَوْ أَمَرَ بِمَعْرُوفِ" وَقَالَ: "فَإِنَّهُ يُمْسِي يَوْمَئِذٍ "(٢).

٢ ـ وعَنْ أَبِي ذَرِّ عَنْ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: ''يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلاَمَى مِنْ أَحَدِكُمْ
 صَدَقَةٌ، فَكُلُّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَمْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَكْبِيرَةٍ
 صَدَقَةٌ، وَأَمْرٌ بِالمُعْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَنَهْيٌ عَنْ المُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَيُجْزِئُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتَانِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۳۱٦)، والبخاري (۲۷۰۷) (۲۸۹۱) (۲۹۸۹)، ومسلم (۲۰۰۹)، والبغوي في "شرح السنة" (۱٦٤٥)، وابن حبان (۳۳۸۱)، والبيهقي في "الكبرى" (٤/ ١٨٧ ـ ١٨٨) من طريق عبد الرزاق، به.

<sup>(</sup>٢) "المسند" للإمام أحمد (٢/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٠٠٧)، والطحاوي في "المشكل" (٩٧)، وابن حبان (٣٣٨٠)، والبيهقي (٤/ ١٨٨).

يَرْكَعُهُمَا مِنْ الضَّحَى !!(١).

أخرجه مسلم بالإسناد السابق في الذي قبله من "الأربعين النووية"، وله لفظٌ آخر سبق في "الحديث الخامس والعشرين" من "الأربعين".

وأخرجه أحمد بسياقٍ أطول: عَنْ أَبِي ذَرِّ عَنْ النَّبِيِّ ﷺ: "أيضبِحُ كُلَّ بَوْمٍ عَلَى كُلِّ سُلاَمَى مِنْ ابْنِ آدَمَ صَدَقَةٌ" ثُمَّ قَالَ: "إِمَاطَتُكَ الْأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، وَنَهَيْكَ عَنْ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، وَنَهَيْكَ عَنْ المُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَنَهَيْكَ عَنْ المُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَمَهَاضَعَتُكَ أَهْلَكَ صَدَقَةٌ" قَالَ: قُلْنَا: يَا رَسُولَ الله! أَيقْضِي الرَّجُلُ شَهْوَتَهُ وَتَكُونُ لَهُ صَدَقَةٌ؟ قَالَ: "نَعَمْ، أَرَأَيْتَ لَوْ جَعَلَ تِلْكَ الشَّهْوَةَ فِيهَا حَرَّمَ الله عَلَيْهِ أَلَمْ يَكُنْ عَلَيْهِ وَزُرٌ؟" قُلْنَا: بَلَى قَالَ: "فَإِنَّهُ إِذَا جَعَلَها فِيهَا أَحَلَّ الله الله الله عَلَيْهِ أَلَمْ يَكُنْ عَلَيْهِ وَزُرٌ؟" قُلْنَا: بَلَى قَالَ: "فَإِنَّهُ إِذَا جَعَلَها فِيهَا أَحَلَّ الله الله الله عَلَيْهِ اللهُ حَى الله عَلَيْهِ أَلَى وَذَكَرَ أَشِياءَ صَدَقَةً قَالَ: "فَإِنَّهُ إِذَا جَعَلَها فِيهَا أَحَلَّ الله الله عَلَيْهِ اللهُ حَى الله عَلَيْهِ أَلَى وَذَكَرَ الله عَلَيْهِ أَلَا الشَّهُونَ عَلَيْهِ مَدَقَةً قَالَ: "فَإِنَّهُ إِذَا جَعَلَها فِيهَا أَحَلَّ الله عَلَيْهِ وَهُعَمَ صَدَقَةٌ ". قَالَ: "وَيُجُرِئُ مِنْ هَذَا كُلّهِ رَكْعَتَا الضَّحَى".

ورُوِيَ عن أبي سعيدٍ المَهْرِيِّ، عن أبي ذرِّ بسياقٍ آخر؛ أن رسول الله على قال: السس من نفس ابن آدم إلا عليها صدقة في كل يوم طلعت فيه الشمس". قيل: يا رسول الله ومِن أبن لنا صدقة نتصدق بها؟ فقال: "إن أبواب الخير لكثيرة: التسبيح، والتحميد، والتكبير، والتهليل، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وتميط الأذى عن الطريق، وتسمع الأصم، وتهدي الأعمى، وتدل المستدل على حاجته، وتسعى بشدة ساقيك مع اللهفان المستغيث، وتحمل بشدة ذراعيك مع الضعيف فهذا كله صدقة منك على نفسك"(١).

٣- وعن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: "على كل مَنْسِم من بني آدم صدقةٌ كل يومٍ" فقال رجل من القوم: ومَن يطيق هذا؟ قال: "أمرٌ بالمعروف صدقةٌ، ونهيٌ عن المنكر صدقةٌ، والحمل على الضعيف صدقةٌ، وكل خطوةٍ يخطوها

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲۰۹٦٤) (۲۱۰۳۸)، ومسلم (۷۲۰)، وأبو داود (۱۲۸۵ ــ ۱۲۸۸) (۵۲٤٣) من رواية واصل مولى أبي عُيينة، عن يجيى بن عقيل، عن يحيى بن يَعْمُر، عن أبي الأسود الدؤلي، عن أبي ذرِّ، به.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان (٣٣٧٧) من رواية حرملة، حدثنا ابن وهب، أخبرني عمرو بن الحارث، أن سعيد
 ابن أبي هلال حدثه، عن أبي سعيد المهري، عن أبي ذرّ، به.

أحدُكم إلى الصلاة صدقةٌ ١٦(١).

ورُوِيَ عن ابن عباس بلفظٍ آخر، ذكره الطبراني من رواية سالم بن نوح، عن هشام بن حسان، عن قيس بن سعد، عن طاوس، عن ابن عباس رفع الحديث إلى النبي على قال: "على كل سلامى من بني آدم في كل يوم صدقة، ويجزىء من ذلك كله ركعتا الضحى".

وقال الطبراني: "لم يروه عن هشام بن حسان إلا سالم تفرد به علي بن محمد".

٤ وعن أبي موسى الأشْعَرِيِّ، عَنْ النَّبِيِّ عَلِيْ قَالَ: "عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ صَدَقَةٌ" فَقَالُوا: يَا نَبِيَّ اللهُ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ؟ قَالَ: "يَعْمَلُ بِيلِهِ فَيَنْفَعُ نَفْسَهُ وَيَتَصَدَّقُ" قَالُوا فَإِنْ لَمْ يَجِدْ؟ قَالَ: "فَلْيَعْمَلْ بِالمُعْرُوف يَجِدْ؟ قَالَ: "فَلْيَعْمَلْ بِالمُعْرُوف وَلْيُمْسِكْ عَنْ الشَّرِّ فَإِنَّهَا لَهُ صَدَقَةٌ " (").

٥ وعن بُرَيْدَةَ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: ''فِي الإِنسَانِ ثَلاَثُ مِائَةٍ وَسِتُّونَ مفصِلاً فَعَلَيْهِ أَنْ يَتَصَدَّقَ عَنْ كُلِّ مفصِلٍ مِنْهُ بِصَدَقَةٍ'' قَالُوا: وَمَنْ يُطِيقُ ذَلِكَ يَا نَبِيَّ الله؟ قَالَ: ''النُّخَاعَةُ فِي المُسْجِدِ تَدْفِنُهَا، وَالشَّيْءُ تُنَحِّيهِ عَنْ الطَّرِيقِ، فَإِنْ لَمُ تَجِدْ فَرَكْعَتَا الضُّحَى تُجُزِئُكَ''(١٤).

٦\_وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله رَضِيَ الله عَنْهُمَا عَنْ النَّبِيِّ ﴿ قَالَ: ''كُلُّ مَعْرُوفٍ صَدَقَةُ ''(°).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان (۲۹۹/واللفظ له)، والبزار (۹۲۲)، والطبراني في "الكبير" (۱۱۷۹۱) (۱۱۷۹۲) من طريق سياك، عن عكرمة، عن ابن عباس، به. ورواية سياك عن عكرمة مضطربةٌ، ويغني عنه الشواهد المذكورة قبله.

<sup>(</sup>٢) "المعجم الصغير" للطبراني (٦٣٩) من طريق علي بن محمد الشيرازي، حدثنا سالم بن نوح، به.وقال الهيثمي في "المجمع" (٣/ ٢٢٧): "وفيه من لم أجد له ترجمة".

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٤٤٥) (٦٠٢٢)، ومسلم (١٠٠٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥/ ٣٥٤، ٣٥٩)، وأبو داود (٥٢٤٢/ والسياق له)، وابن حبان (١٦٤٢) (٢٥٤٠)، وإن حبان (١٦٤٢) (٢٥٤٠)، و والطحاوي في "المشكل" (٩٩)، من طريق الحسين بن واقد، عن عبد الله بن بُريدة، عن أبيه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة (٨/ ٥٥٠)، والطيالسي (١٧١٣)، وأحمد (٣/ ٣٤٤)، والبخاري في "الصحيح" (٢٠٤١)، وفي "الأدب المفرد" (٢٢٤)، والترمذي (١٩٧٠)، وأبو يعلى (٢٠٤٠)، وابن حبان (٣٣٧)، والحاكم (٢/ ٥٠)، والبيهقي (١/ ٢٤٢)، والدارقطني (٣/ ٢٨)، والبغوي في "شرح السنة" (٢٣٢) (١٦٤٢) (١٦٤٦)، والطبراني في "الصغير" (٢٧٢) من رواية محمد ابن المنكدر، عن جابر، به.

٧ وله شاهد آخر عن حذيفة بلفظ حديث جابر السابق قبله هنا(١).

# راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث التاسع" من "الأربعين".

# أهمية الحديث ومنزلته

١- قال الجرداني: "هذا حديث عظيم، وقاعدة من قواعد الدين"(٢).

### شرح المفردات

"السُّلامَى": المِفْصل، ومثله: "المَنْسِم" كما في حديث ابن عباس السابق. والمَنْسِم: كل عضو على حدة من الوَسم: وهو العلامة (ما من عظم ولا عرق ولا عصب إلا وعليه أثرُ صنع الله تعالى) (")، والأصل فيه من "المَنْسِم" وهو خُفُّ البعير. "اصدقة": يعنى حَسَنة.

"تحلمه عليها": يعني تُرْكِبه على دابته وتُعينه على ذلك ولو بحمله إنْ لم يكن قادرًا على الركوب بنفسِه، وفي معنى الدابة: السيارة والسفينة ونحو ذلك.

"تميط": بضم أوله وفتحه؛ أي تُنَحِّي وتُزيل، يقال: ماط الشيء وأماطَه بمعنى أَزَاله حقيقةً أو حُكِّمًا.

"والأذى": ما يؤذي المارة كقذر، وشوك، وحجر، وحيوان مخوف، وجدار مائل، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيية (٨/٨٤٥)، وأحمد (٥/ ٣٨٣، ٣٩٧، ٣٩٨، ٤٠٥)، والبخاري في "الأدب المفرد" (٢٣٣)، ومسلم (١٠٠٥)، وأبو داود(٤٩٤٧) من طريق أبي مالكِ الأشجعي، عن رِبْعِيِّ، عن حذيفة، به

<sup>(</sup>٢) "شرح الجرداني" (ص١٩٣).

<sup>(</sup>٣) وانظر: "النهاية" لابن الأثير (٥/ ١٨٥).

# الشرحالإجمالي

الحديث يفتح بابًا لعمل الجوارح والأعضاء؛ ليستزيد المسلم من الحسنات، وفيه حثٌّ على الاستزادة من الصدقات والحسنات كل يوم تطلع فيه الشمس. وفيه فضل الإصلاح بين الناس، وغيره من الآداب والخصال.

# الشرح التفصيلي

## 🕸 قوله ﷺ: "كل سُلامي":

"السُّلامي": بضم السين وتخفيف اللام وفتحها مع قصر الألف.

وقيل: الشُّلامي اسم للواحد والجمع فهو ثما استوى واحده وجمعه.

وقيل: جمعه سُلاَّمَيَات بفتح الميم وتخفيف الياء.

قال أبو عبيد: السلامي في الأصل عظم يكون في فِرسن البعير.

وقال الجوهري: الفِرسن من البعير بمنزلة الحافر من الدابة.

فالمعنى أنها اسم لأصغر العظام في البعير، ثم عبر بها عن مطلق العظم في الآدمي وغيره.

وقيل: السلامي عظام اليد والرجل، وكني بذلك عن جميع عظام الإنسان.

وفي "لسان العرب" قال الليث: السلامي: عظام الأصابع والأشاجع والأقارع.

والأشاجع: قيل الأعصاب التي في أعلى الكف، وقيل الأنامل أو مفاصل الأصابع، والأكارع: جمع كراع وهو أسفل الساق.

🕸 قوله ﷺ: "من الناس عليه صدقة":

أي: أنَّ كلِّ سُلامي في الناس عليهم فيه صدقة.

والسلامي: مؤنثة، وذكَّر ضميرها باعتبار أنها عضو.

#### • قوله على: "عليه صدقة":

وظاهر لفظ "على": يفيد الوجوب والإلزام، نحو: عليك أن تزكي وأن تحج. لكن استقراء الكتاب والسنة يدل على أنَّ المراد في هذا الحديث: الندب.

ويشهد لذلك: ما سبق في حديث أبي ذرَّ عن النبي ﷺ قال: "ايُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلاَمَى مِنْ أَحَدِكُمْ" الحديث وفي آخره: "وَيُجْزِئُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتَانِ يَرْكَعُهُمَا مِنْ الضُّحَى".

فلما كانت ركعتا الضحى بدلاً عن هذه الصدقة؛ عُلِمَ أنَّ المراد هنا الندب؛ لأن صلاة الضحى سنة مندوبة وليست واجبة، والبدل له حكم المبدل منه، فكانت الصدقة على المفاصل كذلك سنة مندوبة.

وفي الحديث عن أبي هريرة الله قال: "أوصاني خليلي بثلاث: بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحي، وأن أوتر قبل أن أنام"(١).

والمعنى أنه يتوجه على العبد أن يشكر الله تعالى على أن ليَّن هذه المفاصل ليتحرَّك بها، وسَلَّمَها له مع حسن تركيب فيها وإبداع كما قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِيَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴾ [الانفطار:٦-٧].

فالذي تفضَّلَ عليك بهذه المفاصل وسلمها على كثرتها (٣٦٠ مفصلاً) ينبغي شُكْرهُ عن كل مَفِصل سالم بصدقة تخصه به، وذلك كل يوم تطلع فيه الشمس.

وتأمَّل لو أن الله تعالى غَيَّرَ واحدًا من تلك المفاصل والأعضاء عما هو عليه لاختل نظم الآدمي، وتَعَطَّلَتْ أحواله، وتَكَدَّرَ عيشه، وضاق ذَرْعُه، كما لو قصر الطويل، أو طال القصير، أو رقَّ الغليظ، أو غلّظ الرقيق، أو يبَّس اللين، أو لان اليابس.

وخُصَّت السُّلامي بالذِّكْر وهي الدقيق من العظام؛ لما في التصرُّف بها من دقائق الصنائع التي اختص بها الإنسان، وتَحَيَّرَتْ فيها الأفهام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٧٨)، ومسلم (٧٢١).

ولهذا قيل في قوله تعالى: ﴿ بَلَىٰ قَندِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوِى بَنَانَهُ ﴾ [القيامة: ٤]؛ أي: نجعل أصابع يديه ورجليه شيئًا واحدًا، كخُفِّ البعير، وحافر الحمار، فهل يستطيع حينئذ الكتابة، أو الصناعة، أو ما يفتقر إلى سبابة وإبهام؟!! فسبحان الله العظيم.

رُويَ عن يونس بن عبيد: أن رجلاً شكا إليه ضيق الحال، فقال له يونس: أيسُرُّك أن لك ببصرك هذا الذي تبصر به مئة ألف درهم؟ قال: لا، قال: فبيدك، مئة ألف درهم؟ قال: لا، قال: فبرجليك؟ قال: لا، فذَكَّرَهُ نِعَمَ الله عليه، فقال يونس: أرى عندك مئين ألوفٍ وأنتَ تشكو الحاجة (۱).

قال وهب بن منبه: مكتوبٌ في حكمة آل داود: العافية المُلْكُ الخفيُّ (٢).

وعنه قال : عبد الله عابد خمسين عامًا، فأوحى الله عز وجل إليه: إني قد غفرت لك، قال: يا رب وما تغفر لي ولم أذنب؟ فأذن الله عز وجل لعرق في عنقه، فضرب عليه، فلم ينم، ولم يصل، ثم سكن وقام، فأتاه ملك، فشكا إليه ما لقي من ضربان العرق، فقال الملك: إن ربك عز وجل يقول: عبادتك خمسين سنة تعدل سكون ذلك العرق (٣).

وفي قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَبِنْ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [التكاثر:٨]؛ أي: صحة الأبدان والأسماع والأبصار فيم استعملوها؟

وتصديق ذلك أيضًا في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلَّبَصَرَوَالَّفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِ لِكَ كَانَ عَنْهُ مَسُّولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦].

وقال ابن مسعود ﴿ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ٨]: الأمن والصحة.

وفي الحديث: "نعمتان مغبون فيهم كثير من الناس الصحة والفراغ" (<sup>(3)</sup>. فنعم الله تعالى أَجَلّ من أَنْ تُحْصَى وأكثر من أن تُعَدّ.

﴿ وَإِن نَّعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ [إبراهيم: ٣٤].

 <sup>&</sup>quot;حلية الأولياء" (٣/ ٢٢)، و"جامع العلوم" (٢/ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أن الدنيا في "كتاب الشكر" (٢٠٢١)، وذكره ابن رجب في "الجامع" (٢/ ٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في الشكر (١٤٨) ، ومن طريقه أبو نعيم في الحلية (١٤٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه المخاري (١٤١٢) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

والله تعالى رضي من العباد أن يشكُروه عليها بأنواع متنوعة؛ منها: هذه الأفعال التي ستأتي في الحديث، وكلها من أفعال الخير والبر التي تعود عائدتها على الإنسان ذاته مرة أخرى، على أن توفيق العبد إلى شكر بعض هذه النعم هو نعمة تحتاج إلى شكر.

#### • فائدة:

ويستفاد من ذلك: أن أحدًا لا يدخل الجنة بعمله مهم بلغ عمله.

ومصداقة قول النبي ﷺ: "ما من أحد يدخله عمله الجنة"، فقيل: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: "ولا أنا إلا أن يتغمدني ربي برحمة"(١).

وقد روى ابن ماجه من حديث أنس مرفوعًا: "ما أنعم الله على عبد نعمة فقال: الحمدلله، إلا كان الذي أعطى أفضل مما أخذ"(٢).

قال أبو عمرو الشيباني: قال موسى عليه السلام يوم الطور: يا رب ، إن أنا صليت فمن قبلك ، وإن أنا بلغت رسالتك فمن قبلك ، فكيف أشكرك ؟ قال: الآن شكرتني (٢).

ومن شكر النعمة أن لا يتقوى بها على المعصية ، وقد رأى الحسن البصري رجلاً يتبختر في مشيته، فقال: لله في كل عضو نعمة، اللهم لا تجعلنا ممن يتقوى بنعمتك على معصيتك (1).

والصدقات الحسية والمعنوية صورة من صور شكر الله تعالى.

# الله عَلَيْهُ: "كُلُّ يوم تطلُع فيه الشمسُ":

قَيَّدَ اليوم بقوله: "تطلعُ فيه الشَّمس"؛ ليُميِّزَهُ عن غيره من معاني اليوم. ويُطْلَق "اليوم" ويراد به أكثر من معنى؛ كالآي:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨١٦)، من حديث حذيفة بن اليمان، والحديث متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) سننَ ابن ماجُه (٣٨٠٥) ، وأخرجه أيضًا الخرائطي في الشكر (١) ، وإسناده حسن . تحقيق جامع العلوم والحكم للأرناؤوط وباجس (٢/ ٨١).

<sup>(</sup>٣) أحرجه الخرائطي في فضيلة الشكر (٣٩).

<sup>(</sup>٤) جامع العلوم والحكم (٢/ ٨٥).

١ - يُعَبَّرُ به عن المدة الطويلة المشتملة على أيام كثيرة، نحو: "يوم بدر" و"يوم الأحزاب"، وكانت هذه الوقائع أيامًا كثيرة.

٢ - ويُطلق اليوم ويُراد به مطلق الزمان، قليلاً كان أو كثيرًا، ليلاً كان أو نهارًا، نحو: قوله ﷺ: ﴿ كُلَّ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحن: ٢٩]، وقوله ﷺ: ﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٤١]، وقوله ﷺ: ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصَرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ [هود: ٨].

٣ - ويُطلق اليوم ويُراد به الدولة؛ ومنه: قوله ﷺ: ﴿ وَتِلُّكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ اللَّهُ اللَّ

٤ - ويُطلق ويراد به مقابل الليل؛ نحو قوله ﷺ: ﴿ سَخْرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَتُمْنِيَةَ أَيّامٍ حُسُومًا ﴾ [الحاقة:٧].

وهذا المعنى الأخير هو المراد هنا؛ ولذا قَيَّدَه ﷺ بقوله: "تطلع فيه الشمس". والمقصود أن الشكر يتجدد بتجدُّد الأيام.

وأن الصدقة تُسْتَحَقّ بتوالي الأيام.

ومن الشكر على هذه النعم ما يكون واجبًا؛ وذلك بترك استعمال هذه الجوارح في المحرم، وإتيان الواجبات، ولهذا قال بعضهم: الشكر ترك المعاصي.

وقال بعضهم: الشكر ألا يستعان بشيء من النعم على معصية.

ومن الشكر ما يكون مستحبًّا: وهو العمل بنوافل الطاعات، بعد أداء الواجبات، وهذه درجة عَلِيَّة، قال الله فيها: "أفلا أكون عبدًا شكورًا"(١).

وقال بعض السلف عند قوله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُردَ شُكْرًا ﴾ [سبأ:١٣]: لم يأت عليهم ساعة من ليل أو نهار إلا وفيهم مصل يُصلي.

#### • فأئدة:

قال ابن القيم: "لله على العبد في كل عضو من أعضائه أمر، وله فيه نهي، وله فيه نعمة، وله به منفعة ولذة، فإن قام لله في ذلك العضو بأمره، واجتنب فيه نهيه، فقد

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۱۳۰)، ومسلم (۲۸۱۹) من حديث المغيرة بن شُعْبَة ﷺ. وأخرجه البخاري (۲۸۳۷)، ومسلم (۷۳۱) من حديث عائشة رضي الله عنها.

أدَّى شَكر نعمته عليه فيه، وسعى في تكميل انتفاعه ولذته به، وإِنْ عَطَّلَ أمر الله ونهيه فيه عَطَّلَهُ الله من انتفاعه بذلك العضو، وجعله من أكبر أسباب ألمه ومضرته "(١).

#### • فائدة:

إذا قام الإنسان بشكر هذه النعمة كل يوم فإنه سيعتاد النوافل يوميًا فتزكو نفسه في الآخرة منزلته.

### 🕸 قوله: "تعدل بين الاثنين صدقة":

لما كان المتبادر إلى الأذهان من الصدقة: صدقة المال بَيَّنَ أنها لا تنحصر فيه بقوله: "تعدل.. "إلخ.

ومن فائدة هذا: ألا ينقسم الناس فريقين: أحدهم يشعر بالضآلة، والآخر يشعر بالغرور والمنة؛ بل الجميع يُعْطِي ويأخذ، ويَمْلِك أن يتصدق ويُحْسِن ويُثاب بعد ذلك.

ومن فائدته: تعلَّم الإيجابية لا السلبية، والعمل لا الكسل، وفيه تنبيهُ إلى أنَّ القيم المادية ليست هي وحدها القيم المعتبرة في هذه الحياة.

وقال: "تعدل" والتقدير: أن تعدل، فهو فعل مؤول بمصدر، ولما حُذِفَتْ "أَنْ" ارتفع الفعل، وهذا المصدر المؤول مبتدأ، وخبره صدقة.

أي: عَدْلُك بين الاثنين المتنازعين لك به ثواب صدقة، والمقصود من العدل هنا: الصلح أو الحكم.

ومما يدخل في العدل ، العدل بين الزوجات ، والعدل بين الأبناء .

وقد يكون الصلح والعدل بأن تعمل ما يجبب إليهما الصلح وترك النزاع، ولو باسترضاء أحدهما أن يترك شيئًا من الحق ليرضى الطرفان، والحديث فيه بيان فضيلة الصلح بين الناس إبقاءً للمحبة، ومنعًا من الاختلاف والفرقة.

<sup>(</sup>١) "الفوائد" (ص١٩٣).

والأولى العدل بالصلح إذا أمكن ما لم يتبين للرجل أن الحكم لأحدهما ، فإن تبين أن الحكم لأحدهما حرم الصلح ، وهذا قد يفعله بعض القضاة ، يحاول أن يصلح مع علمه أن الحق مع المدعي أو المدعى عليه ، وهذا يحرم ؛ لأنه بالإصلاح لابد أن يتنازل كل واحد عها ادعاه فيحال بينه وبين حقه . إذًا العدل بين الاثنين بالصلح أو بالحكم يكون صدقة ، لكن إن علم أن الحق لأحدهما فلا يصلح ، بل يحكم بالحق (1) .

وما أحسن قول القائل:

إِنَّ الفضائلَ كلَّها لو جُمِّعَتْ رجعتْ بأجمعِها إلى شيئينِ تعظيمِ أمرِ الله جلَّ جلاك والسَّعْي في إصلاح ذاتِ البَيْنِ

وكان الإصلاح بين الاثنين المتخاصمين صدقة؛ لأن في ذلك منك وقاية لهما مما يترتب على الخصام من قبيح الأفعال والأقوال.

قال تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجْوَلُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَحِ بَيْنَ ٱلنَّاسِ﴾ [النساء:١١٤].

على أن الاثنين المتخاصمين قد يكونا رجلين، أو ابنين من الأبناء، أو طائفتين من الأمة، ومنه يستفيد الداعية: الإصلاح بين طوائف أهل الحق إذا تخاصموا.

ا و توله على الرجل في دابته، فتحمله عليها أو ترفع له عليها الله عليها متاعه صدقة!!:

أي: وإعانتك الرجل في شأن دابته.

"فتحمله عليها": أي: ترفع له عليها متاعه "صدقة": يعني: حَسَنَة، وهذا تفصيل عقب إجمال.

ووقع في بعض الروايات: "فَيَحْمِلُ عليها" (٢): قال ابن حجر: "قوله: "فيَحْمِلُ

<sup>(</sup>۱) شرح ابن عثيمين (ص۲٦٠).

<sup>(</sup>٢) عند البخاري (٢٩٨٩).

عليها" أعم من أن يريد بحمل عليها المتاع أو الراكب. وقوله: "أو يرفع عليها متاعه" إما شكّ من الراوي أو تنويع، وحمل الراكب أعم من أن يحمله كما هو أو يعينه في الركوب"(١).

وذِكْر الرجل والدابة وما يتبعها من قبيل المثال، وهناك أمثلة كثيرة ، فمن ذلك، لو وجدت إنسانًا على الطريق وطلب منك أن تحمله إلى البلد وحملته ، فإنه يدخل في هذا من باب أولى ، ولكن هل يجب عليك أن تحمله ؟

الجواب: إن كان في مهلكة وأمنت منه وجب عليك أن تحمله وجوبًا لإنقاذه من الهلكة ، والمهلكة إما لقلة الماشي فيها ، أو لأن قطاع طريق ربها يقضون على هذا الرجل، فإن لم تأمن من هذا الرجل فلا يلزمك أن تحمله ، مثل أن تخاف من أن يغتالك أو يحول مسيرك إلى اتجاه آخر بالقوة فلا يلزمك؛ لقول النبي على : "لا ضرر ولا ضرار الانجاب."

والمقصود الحث على التعاون ومساعدة العباد في قضاء مصالحهم حيث أمكن، وتعظيم شأن الطاعات التي يتعدى نفعها للآخرين فذلك مما يُؤدّى به شكر الله تعالى على سلامة أعضائه يومه ذلك.

وليس من هذا النوع أن تعين زميلك في وقت الاختبار على معرفة الجواب الصحيح، ويقال: هذا منكر وخيانة للأمانة، وأنت لو فعلت فقد أعنته على منكره فلا يجوز<sup>(١)</sup>.

### 🕏 قوله ﷺ: "والكلمة الطيبة صدقة":

كل كلمة تثاب عليها بنيتك الصالحة سواء تنفعك أو تنفع غيرك، وضدها الخبيثة. وهذا يشمل الذكر اللساني بجميع صيغه وألفاظه، والدعاء للنفس أو للغير بالخير، والدعوة والإرشاد: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَاۤ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [فصلت:٣٣].

<sup>(</sup>١) "فتح الباري" لابن حجر (شرح رقم/ ٢٩٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن ماجه (٢٣٤٠) ، وأحمد (١/٣١٣) (٢٨٦٧).

<sup>(</sup>٣) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٦٥).

<sup>(</sup>٤) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٦٦).

وكل ما يُؤلِّف القلوب ويُدْخِل السرور على المسلم، مثل: السلام عليكم، حياكم الله ، صبحكم الله بالخير ، فهذه كلمة طيبة لكن بشرط أن لا يكون ذلك مملاً بمعنى أن تبقى معه مدة وأنت تقول مثل هذا الكلام ؛ لأنه إذا كان مملاً انقلب إلى غير طيب ، ولكل مقام مقال (١).

"صدقة": أي: صدقه اللسان منك على نفسك أو غيرك.

# ا و قوله على: " و كلُّ خطوةٍ تمشيها إلى الصلاة صدقة":

الخطوة: بفتح الخاء المرة الواحدة من المشي وهي نقل الرِّجْل.

وبالضم: المكان بين القدمين عند المشي.

والمراد الأول؛ لأنه فعل المكلف الذي يُثاب عليه، والمقصود أن لك ثواب صدقة بكل خطوة تمشيها إلى الصلاة بنفسك أو بدابتك.

وفي الحديث عن النَّبِيِّ ﷺ قال: "أَعْظَمُ النَّاسِ أَجْرًا فِي الصَّلاةِ أَبْعَدُهُمْ فَأَسْمِي السَّلاةِ أَبْعَدُهُمْ فَأَبْعَدُهُمْ مَمْشًى "(٢).

وقد استحب بعض العلماء رحمهم الله أن يقارب الإنسان خطواته إذا ذهب إلى المسجد ، ولكن هذا استحباب في غير موضعه ولا دليل عليه ؛ لأن النبي على لما أخبر أن بكل خطوة يخطوها إلى الصلاة صدقة لم يقل : فليدن أحدكم خطواته ، ولو كان هذا أمرًا مقصودًا مشروعًا لبينه النبي على ولكن لا يباعد الخطا قصدًا ولا يدنيها قصدًا بل يمشى على عادته (٢).

والمقصود: أن كل طاعة تمشي إليها تُثاب في خطواتك إليها؛ كالطواف، والاعتكاف، وزيارة المريض ونحوه، والسعي إلى الطاعات يُثاب الإنسان عليه ذهابًا وإيابًا، والسعي إلى المعاصي لا يُثاب عليه؛ بل يعاقب عليه ذهابًا لا إيابًا وهذا

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٥١)، ومسلم (٦٦٢) من حديث أبي موسى الأشعري ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٦١).

من فضل الله على عباده.

# ﴿ قوله ﷺ: "وتُميط الأذي عن الطريق صدقة":

"الأذى": كل ما يؤذي المارّة؛ كشوك وحجر وقذر وجدار مائل.

"صدقة": أي: صدقة منك على الناس والحيوان؛ لأن نفع ذلك عام.

وإذا كان إماطة الأذى عن الطريق الحسي صدقة فإماطة الأذى عن الطريق المعنوي أبلغ وذلك ببيان البدع والمنكرات وغيرها؛ لئلا يهارسها الناس، ومن إماطة الأذى عن الطريق المعنوي قتل داعية الفساد، لكنه ليس إلينا بل إلى ولي الأمر<sup>(۱)</sup>.

#### فائدة:

روَى البخاري من رواية: حَسَّان بن عطية، عن أبي كَبْشَةَ السَّلُولِيِّ، سمعتُ عبدَ الله البن عَمرو رضي الله عنهما يقول: قال رسولُ الله ﷺ: "أَرْبَعُونَ خَصْلَةً أَعْلاهُنَّ مَنِيحَةُ الْعَنْزِ مَا مِنْ عَامِلِ يَعْمَلُ بِخَصْلَةٍ مِنْهَا رَجَاءَ ثَوَابِهَا وَتَصْدِيقَ مَوْعُودِهَا إِلاَ أَدْخَلَهُ الله بِهَا الْعَنْزِ مَا مِنْ عَامِلِ يَعْمَلُ بِخَصْلَةٍ مِنْهَا رَجَاءَ ثَوَابِهَا وَتَصْدِيقَ مَوْعُودِهَا إِلاَ أَدْخَلَهُ الله بِهَا الْعَنْزِ مَا مِنْ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى عَنْ الطَّرِيقِ وَنَحْوِهِ قَهَا اسْتَطَعْنَا أَنْ نَبْلُغَ خَسْ عَشْرَةَ خَصْلَةً "ا.

#### ه فرع:

الصدقات التي وردت في هذا الحديث والذي قبله في "الأربعين" على أنواع؛ كالتالى:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩)، ومسلم (٣٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٦٣١).

- ١ صدقات مالية: نحو النفقة من فضل المال.
- ٢ صدقات بدنية نفعها قاصر: نحو الذِّكْر، والمشي إلى الصلاة.
- ٣ صدقات بدنية نفعها متعدً: نحو الإيهان بالله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والإصلاح بين الناس، والدعوة، والإرشاد، والتعليم.
  - ٤ صدقات قلبية: نحو الاعتراف بنعمة الله تعالى.

وما سبق في تلك الأحاديث برواياتها من الصدقات ليس للحصر وإنها أمثلة "وجماعها ما فيه عبادة لله حتى أن رجلاً رأى فرخًا وقع من عشه فرده إليه، ومومسة رأت كلبًا يلهث عطشان فأخرجت موقها فأخرجت له ماء فغفر لها(١١)، وعكس ذلك المرأة التي دخلت النار في هرة لا هي أطعمتها ولا هي أرسلتها تأكل من خشاش الأرض(٢) "(٢).

#### • فأئدة:

قيل: وشرط حصول الثواب في جميع ذلك قصد القربة به إلى الله، لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَيْحِ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ اللهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١١٤]، والحديث يفيد حصول ثواب الصدقة مطلقًا، فلعل التقييد في الآية لحصول الأجر العظيم (1).

# فوائدُ تربوية ودعوية

ا - في الحديث حث على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ خاصةً مَنْ مَلَكَ أدوات هذه الفريضة الهامة، من المسلمين عامة، والدعاة إلى الله خاصةً؛ لأنهم هم المنوط بهم القيام بهذه المهمة، والدعوة إليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأنبياء (٣٤٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في بدء الخلق (٣٣١٨)، وفي الأنبياء (٣٤٨٢)، ومسلم في البر والصلة والآداب (٢٦١٩/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) الجواهر البهية (ص١٥٤).

<sup>(</sup>٤) مختصر النبراوي (ص٩٠).

٢ – وإذا كان الأمر كذلك: ففيه حث لأهل العلم والدعوة على مخالطة المدعوين ومشاركتهم؛ ليأخذوا عنهم سمتهم وأدبهم، ويستبصروا بهم في ظلمات الجهل والواقع المحيط بهم، وليحتمي بهم الناس من دعاة العلمانية أو المذاهب الكفرية أو البدعية، وليس يليق بصاحب عِلْم أن يقف مكتوف الأيدي والناس من حوله تتَخَطَّفهم المذاهب الضالة، ويكتفي ببت حزنه وإظهار الهلع والدعاء بالويل والثبور على هؤلاء أو أولئك.

فأين الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إذا لم تَقم به؟

وأين ما أُخِذَ على أهل العلم من واجب البيان إذا نكصتَ على عقبيك، واكتفيت ببيتك، ولم تدع أحدًا من الناس، ولا أنقذتَ شخصًا من التردِّي؟

٣ – وفي الحديث حثَّ على القيام بالمصالح الخاصة والعامة، وترك التهاون والتكاسل؛ فضلاً عن التفريط في إحدى المصلحتين، على وتيرة من يُضَيِّع من يَعول، أو من يقتصر على حدود منزله، دون المشاركة في حياة المسلمين العامة.

وتأمَّلَ كيف نزل الصحابة المدينة وهم فقراء؛ فأغناهم الله ، حين عَلِمَ منهم صدق الانتهاء لهذا الدين.

وتأمَّل كيف دانتْ لهم الدنيا في زمن قصيرٍ وهم الأقل عُدَّةً وعتادًا؛ إلا من الإيهان بالله الذي سَهَّلَ لهم الصعاب.

إنَّه الإيهان حين تُخالطُ بشاشتُه القلوب، فيصنعها الله على عينه، ويصطفيها لنفسه، فلا يجد الشيطان ولا تجد الدنيا عليها من سبيل بعد ذلك.

فأين أنتَ من ذلك كله؟

هيا: قُمْ وخُذْ بيدي، نعتمد معًا على الله تعالى، ونسلك طريقه غير ناظرين لِدُنيا دنيئة، فارفع عنك الكسل، وامسح عين إخوانك بيدك لتُبْصر الطريق معك، وتحرسك من أعدائك، والله يحفظك ويرعاك.

# رَفعُ معِيں (لرَّحِمِجُ (الْهُجَّنِّ يُّ (سِلَنَهُ) (الِهْرُو وکریس

# الحديث السابع والعشرون

عَنْ النَّوَّاسِ بْنِ سِمْعَانَ ﴿ قَالَ:

سَأَلْتُ رَسُولَ الله ﷺ عَنْ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ؟ فَقَالَ:

«الْبِرُّ حُسْنُ الْخُلُقِ، وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِكَ وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ».

رواه مُسْلمٌ.

وعن وَابِصَةَ بن مَعْبدِ قال: أتيتُ رسولَ الله ﷺ فقال: «جئتَ تسألُ عَن البرِّ والإثم؟».

قلتُ: نعم.

قال: «اسْتَفْتِ قلبكَ، البرُّ ما اطْمَأَنتْ إليه النفسُ واطْمَأَنَّ إليه النفسُ واطْمَأَنَّ إليه النفسِ، وتردَّدَ في الصدرِ، وإنْ أَفْتَاكَ الناسُ وأَفْتَوْكَ».

قال النوويُّ: حديثٌ حَسَنُّ، رويناه في مسندي الإمامين: أحمدُ () والدارميِّ () باسنادٍ حَسَن.

<sup>(</sup>١) أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني الفقيه الحافظ الحجة، قال الإمام الشافعي: خرجت من بغداد وما خلفت بها أفقه ولا أورع ولا أزهد من أحمد بن حنبل، وقيل: إنه كان يحفظ ألف ألف حديث، حفظ الله به الدين في محنة خلق القرآن فصدع بالحق ولم يجب المأمون وقاضيه للقول بخلق القرآن محتملاً الحبس والجلد بالسياط، توفي سنة ١٤٢هـ، عن سبع وسبعين سنة.

<sup>(</sup>٢) أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن بهرام التميمي الدارمي السمرقندي الحافظ، من بني دارم بن مالك بن حنظلة بن زيد بن تميم ، استقضي على سمرقند فقضى قضية واحدة واستعفى فأعفي ، وكان عاقلاً فاضلاً مفسرًا فقيهًا له فضل عظيم في إظهار علم الحديث والآثار بسمرقند . قال أبو حاتم : هو إمام زمانه . ولد سنة إحدى وثهانين ومائة ، ومات لسنة خس وخسين ومائين .

# طرق الحديث وألفاظُه

قال الهيتمي: "وهو في الحقيقة حديثان، لكنَّهما لما تَوَارَدا على معنى واحدٍ كانا كالحديث الواحد، فجعل الثاني كالشاهد للأول".

أما حديث النواس بن سَمْعان: فأخرجه مسلمٌ والترمذي من رواية معاوية بن صالح، عن عبد الرحمن بن جُبير بن نُفير، عن جُبير بن نفير، عن النواس، به (۱).

ورواه الدارمي وأحمد من رواية عبد القدوس الخولاني، عن صفوان بن عمرو، عن يحيى بن جابر القاضي، عن النواس، به (۲).

وأما حديث وابصة بن معبد: فأخرجه أحمد من رواية مُعَاوِيَةَ بْنِ صَالِح، عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْنِ السَّلَمِيِّ، قَالَ سَمِعْتُ وَابِصَةَ بْنَ مَعْبَدِ صَاحِبَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: جِئْتُ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْهِ أَسْأَلُهُ عَنْ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ؟ اللَّهِ عَلَيْهِ أَسْأَلُهُ عَنْ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ؟ اللَّهِ عَلَيْهُ النَّالُ عَنْ غَيْرِهِ؟ فَقَالَ: "الْبِرُّ مَا انْشَرَحَ لَهُ فَقُلْتُ: وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِكَ وَإِنْ أَفْتَاكَ عَنْ فَيْرِهِ؟ فَقَالَ: "الْبِرُّ مَا انْشَرَحَ لَهُ صَدْرُكَ وَإِنْ أَفْتَاكَ عَنْهُ النَّاسُ "".

قال ابن رجب: "والسلمي هذا قال علي بن المديني: هو مجهول "(١٠).

وأخرجه أحمد من رواية حَمَّاد بن سَلَمَةَ عَنِ الزُّبَيْرِ أَبِي عَبْدِ السَّلاَم، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ عَبْدِ الله عَلِيَةِ وَأَنَا أُرِيدُ أَنْ لاَ بْنِ عَبْدِ الله عَلِيَةِ وَأَنَا أُرِيدُ أَنْ لاَ أَدَعَ شَيْئًا مِنْ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ إِلاَ سَأَلْتُهُ عَنْهُ وَإِذَا عِنْدَهُ جَمْعٌ فَذَهَبْتُ أَتَخَطَّى النَّاسَ فَقَالُوا: إِلَيْكَ يَا وَابِصَةُ ، فَقُلْتُ: أَنَا وَابِصَةُ دَعُونِي أَذْنُو مِنْهُ فَإِلنَّ مِنْ أَنْ أَدْنُو مِنْهُ فَقَالَ لِي: "أَدْنُ يَا وَابِصَةُ ، اذْنُ يَا وَابِصَةُ اذْنُ يَا وَابِصَةُ اذْنُ يَا وَابِصَةُ الذَّنُ يَا وَابِصَةُ الذَّنُ يَا وَابِصَةُ اللهِ عَلَيْهِ إِلَيْكَ مِنْه، فَقَالَ لِي: "أَدْنُ يَا وَابِصَةُ ، اذْنُ يَا وَابِصَةُ اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ إِلَيْكَ مَا وَابِصَةً اللهُ وَالْحَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَىٰكَ يَا وَابِصَةً اللهُ اللهُ عَلَيْكُ إِلَا اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ١٨٢)، والبخاري في "الأدب المفرد" (٢٩٥) (٣٠٢)، ومسلم (٢٥٥٣)، والترمذي (٢٣٨٩)، وابن حبان (٣٩٧)، والبغوي في "شرح السنة" (٣٤٩٤)، والبيهقي (١٠/ ١٩٢) من طريق معاوية به.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي (٢/ ٣٢٢)، وأحمد (٤/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٧٥٨٣)، والطبراني في "الكبير" (١٤٧/٢٢) رقم ٤٠٢)، وعند الطبراني: "أبو عبد الله محمد الأسدي" بدلاً من "أبي عبد الرحمن السلمي".

<sup>(</sup>٤) "جامع العلوم" (٢/ ٩٤).

فَدَنَوْتُ مِنْهُ حَتَى مَسَّتْ رُكْبَتِي رُكْبَتَهُ فَقَالَ: ''يَا وَابِصَةُ أُخْبِرُكَ مَا جِئْتَ تَسْأَلُنِي عَنْهُ أَوْ تَسْأَلُنِي '' فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله فَأَخْبِرْنِي، قَالَ: ''جِئْتَ تَسْأَلُنِي عَنْ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ'' قُلْتُ: نَعَمْ، فَجَمَعَ أَصَابِعَهُ الثَّلاَثَ فَجَعَلَ يَنْكُتُ بِهَا فِي صَدْرِي وَيَقُولُ: ''يَا وَابِصَةُ السُّنَفْتِ نَفْسَكَ، الْبِرُّ مَا اطْمَأَنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ وَاطْمَأَنَّتُ إِلَيْهِ النَّفْسُ، وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي الْقَلْبِ وَتَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ. قَالَ سُفْيَانُ: وَأَفْتَوْكَ اللَّهُ.

لكن فيه انقطاع كما في الرواية الأخرى عند أحمد عن عَفَّان، حَدَّثَنَا حَمَّادُ بنُ سَلَمَة، أَخْبَرَنَا الزُّبَيْرُ أَبُو عَبْدِ السَّلاَم، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ عَبْدِ الله بْنِ مِكْرِز، وَلَمْ يَسْمَعْهُ مِنْهُ قَالَ: حَدَّثَنِي خُيْرَ مَرَّةٍ قَالَ: حَدَّثَنِي خُيْرَ مَرَّةٍ وَلَمْ يَقُلْ: حَدَّثَنِي خُيْرَ مَرَّةٍ وَلَمْ يَقُلْ: حَدَّثَنِي جُلَسَاؤُهُ " كَا يَعْمُ مَا الْأَسَدِيِّ. قَالَ عَفَّانُ: حَدَّثَنِي غَيْرَ مَرَّةٍ وَلَمْ يَقُلْ: حَدَّثَنِي جُلَسَاؤُهُ " كَا يَعْمُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّ

قال ابن رجب(٣): " ففي إسناد هذا الحديث أمران يوجب كل منهما ضعفه.

أحدهما: الانقطاع بين أيوب والزبير؛ فإنه رواه عن قوم لم يسمعهم.

والثاني: ضعف الزبير هذا، قال الدارقطني: روي أحاديث مناكير، وضعفه ابن حبان أيضًا؛ لكنه سمَّاه أيوب بن عبدالسلام (١٠)، وأخطأ في اسمه.

وله طريق آخر عن وابصة خرَّجه الإمام أحمد أيضًا من رواية معاوية بن صالح عن أبي عبد الله (٥) السلمي قال: سمعت وابصة وذكر الحديث مختصرًا ولفظه: قال: "البر ما انشرح له الصدر، والإثم ما حاك في صدرك وإن أفتاك عنه الناس". والسلمي هذا قال على بن المديني هو مجهول وخرجه البزار والطبراني وعندهما أبو

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٧٥٤)، وأبو يعلى (١٥٨٦، ١٥٨٧)، والبخاري في "الكبير" (١/ ١٤٤ رقم ٤٣٢)، وأبو نعيم في "الحلية" (٢/ ٢٤)، وقال البخاري: "ولم يذكر سماع بعضهم من بعض"، وقال أبو نعيم: "أخرجه أبو سكينة الحمصي، وأبو عبد الله الأسدي، عن وابصة نحوه".

<sup>(</sup>٢) "مسند أحمد" (١٧٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) في "جامع العلوم" (٢/ ٩٤).

<sup>(</sup>٤) وانظر له: "تهذيب الكهال" للمزي (٣/ ٤٧٩ ـ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٥) هكذا عند ابن رجب، والذي في "المسند" لأحمد كها سبق: "أبو عبد الرحمن"، وذكره الهيثمي في "المجمع" (١/ ١٧٥) كها عند ابن رجب تمامًا وقال: "ولم أجد مَن تَرْجَمَه"، وقد ذكر في جميع المواضع التي هنا عذا أحمد كما ذكره ابن رجب: "أبو عبد الله".

عبدالله الأسدي وقال البزار لا نعلم أحدًا سهاه، كذا قال وقد سمي في بعض الروايات محمد، قال عبدالغني بن سعيد الحافظ: لو قال قائل إنه محمد بن سعيد المصلوب لما رفعت ذلك، والمصلوب هذا صلبه المنصور في الزندقة، وهو مشهور بالكذب والوضع، ولكنه لم يدرك وابصة "أهـ

والمصلوب يكنى بأبي عبد الله وأبي عبد الرحمن كما في ترجمته من "التهذيب" وغيره، وقد وردتا في الإسناد، ونُسِبَ مرةً: "السلمي" ومرة: "الأسدي"، وسُمِّي في بعض الروايات محمدًا، كما أشار ابن رجب سابقًا، وهكذا الأصبهاني في "الدلائل" من رواية حرملة، أنا ابن وهب، حدثني معاوية، عن أبي عبد الله محمد الأسدي، أنه سمع وابصة الأسدي، فذكر الحديث بنحوه، وقال الأصبهاني عقبه: "قوله: حاك؟ بتخفيف الكاف أي: أثر الوسوسة فيه".

ومثله عند البخاري في "الكبير"(٢)، ولم يتعرَّض للمصلوب، وذكره البخاري فيمن يُسمَّى بمحمد، ومثله في كتاب ابن أبي حاتم (٢) لكنه سمَّاه: "محمدًا ابن عبد الله" فجعل عبد الله أباه، ثم ذكره في موضع آخر من كتابه (٤) فقال: "محمد أبو عبد الله" كما ذكره البخاري وغيره، فلعله اشتبه على بعض الرواة كما وقع لابن أبي حاتم في الموضع الأول.

وذكره مسلمٌ في "الكنى" فقال: "أبو عبدالله محمد الأسدي سمع وابصة الأسدي روى عنه معاوية بن صالح"(٥). لم يزد على ذلك، ولو كان المراد المصلوب لبيّنه.

وذكره ابن حبان فقال: "محمد أبو عبد الله الأسدي، لا أدري من هو"(١).

والحديث رواه الطبراني(٢) بإسنادٍ ولفظٍ آخرين عن وابصة، من رواية عبد الله بن

<sup>(</sup>١) "دلائل النبوة" لإسماعيل بن محمد الأصبهاني (ص١١٩).

<sup>(</sup>٢) "التاريخ الكبير" (١/ ١٤٤ رقم ٤٣٢).

 <sup>(</sup>٣) "الجرح والتعديل" (٧/ ٣٠٩ رقم ١٦٧٥).

<sup>(</sup>٤) السابق (٨/ ١٣٢ رقم٩٩٥).

<sup>(</sup>٥) "الكني والأسياء" لمسلم (رقم/ ١٩٠٢).

<sup>(</sup>٦) "الثقات" (٥/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٧) في "المعجم الكبير" (٢٢/ ١٤٧ رقم٩٩٩).

عثمان بن عطاء الخراساني، ثنا طلحة بن زيد، عن راشد بن أبي رأشد، قال: سمعت وابصة بن معبد يقول: سألت رسول الله على عن كل شيء حتى سألته عن الوسخ الذي يكون في الأظفار؟ فقال: "دع ما يريبك إلى ما لا يريبك".

وله شواهد؛ منها:

حديث أبي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ قال: قُلْتُ يَا رَسُولَ الله! أَحْبِرْنِي بِهَا يَحِلُّ لِي وَيُحَرَّمُ عَلَيَّ؟ قَالَ: فَصَعَّدَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَصَوَّبَ فِيَّ النَّظَرَ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيْهِ: ''الْبِرُّ مَا سَكَنَتْ إِلَيْهِ النَّفْسُ، وَلَمْ يَظْمَئِنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالْإِثْمُ مَا لَمْ تَسْكُنْ إِلَيْهِ النَّفْسُ، وَلَمْ يَظْمَئِنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالْإِثْمُ مَا لَمْ تَسْكُنْ إِلَيْهِ النَّفْسُ، وَلَمْ يَظْمَئِنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالْإِثْمُ مَا لَمْ تَسْكُنْ إِلَيْهِ النَّفْسُ، وَلَمْ يَظْمَئِنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَإِنْ أَفْتَكَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وقد ورد هذا المعنى عن جماعةٍ من الصحابة، ذكر ابن رجب بعضهم في "الجامع" عند هذا الحديث، وسبق طرف من الحديث عن هذا المعنى في "الحديث الثاني عشر" من "الأربعين" وهو حديث: "من حُسن إسلام المرء تركه ما لا يَعنيه".

# راويا الحديثين

• الأول: النوّاس بن سَمعان بن خالد الكلبي.

والنوّاس: بتشديد النون والواو وفتحها، وسمعان بالكسر والفتح.

وكان ينبغي للمصنف أن يقول رضي الله عنهما؛ لأن لأبيه صحبه ووفادة، لما قدم على النبي على دعا له بالبركة، ومسح ناصيته، وكان النواس من أصحاب الصفة، ووقع عند مسلم (٢) أنه من الأنصار ويحمل على أنه حليف لهم. قال القمتُ مع رسول الله بالمدينة سنة ما يمنعني من الهجرة إلا المسألة كان أحدنا إذا هاجر لم يسأل رسول الله عن شيء، فسألته عن البر والإثم "(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ١٩٤)، والطبراني في "الكبير" (ج٢٢/ رقم٥٨٥)، وأبو نعيم في "الحلية" (٢/ ٣٠). وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٨٨١).

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" (٢٥٥٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

ووجه بعضهم كلامه فقال: ما يمنعني من الهجرة، أي: العودة إلى الوطن، إلا الأسئلة التي كانت ترد على المصطفى على من بعض أصحابه، يعني أنه كان حريصاً على معرفة فتاوى الرسول على في مختلف القضايا.

وقال بعضهم: ما منعني من الانتقال من وطني وأستوطن المدينة إلا رغبتي في سؤال النبي على عن أمور الدين، فإنه سمح بذلك للطارئين دون المهاجرين.

رُوِيَ له سبعة عشر حديثًا، عند مسلم منها ثلاثة.

تزوَّجَ النبي ﷺ أخته من أمه وهي أسماء بنت النعمان، وهي التي تعوذتُ من النبي ﷺ فقالت: أعوذ بالله منك، فقال ﷺ: "عُذْتِ بمعاذ"؛ أي: بالذي يُستعاذ به ويُلْتَجَأُ إليه، ثم خرج فأرسلها إلى أهلها(١).

وسكن النواس الشام.

يكنى بأبي سالم، ويقال: أبوسعيد، ويقال: أبو الشعثاء، قدم على رسول الله على مع عشرة من قومه من بني أسد بن خزيمة سنة تسع، فأسلموا، ورجع إلى بلاده، ثم نزل الجزيرة، وسكن الرَّمة (بالفتح) من أرض الشام، وعُمِّرَ إلى التسعين، ومات بالرَّقه، ودفن بها عند منارة جامعها، وكان كثير البكاء والعطاء .

### أهمية الحديث ومنزلته

هذا الحديث من جوامع كَلمِهِ ﷺ، وعليه مدار الإسلام؛ لأنه يبحث في الخُلُق الحسن، وضده: الخلق السيع.

كما يشتمل على حال الإنسان عند الإقدام على شيء ما، أو التردُّد في بعض الأعمال.

فهو شاملٌ لبيان أعمال القلوب والجوارح.

<sup>(</sup>١) والقصة عند البخاري (٥٢٥٤) من حديث عائشة رضي الله عنها.

### شرح المفردات

"البرُّ": بكسر الموحدة، وهو اسمٌ جامع للخير وكل فعل مُرْضٍ، وهو في تزكية النفس كالبُرِّ بضم الباء في تغذية البدن.

"حسن الخلق": الخلق، بضم الخاء، وضم اللام وسكونها، وحسن الخلق: التخلق بالأخلاق الشريفة والتأدب بآداب الله التي شرعها لعباده من امتثال أمره وتجنب نهيه(١).

"الإثم": أي: المأثم، وهو الذنب بسائر أنواعه.

"ما حاك": من حاك يحيك، وهو التأثير ومنه ما يحيك كلامك في فلان أي ما يؤثر فيه.

قال النووي: حاك: تردَّدَ ولم ينشرح له الصدر وحصل منه الشك خوف كونه ذنبًا. وفي بعض الآثار: "حزَّ" مكان "حاك".

والحزُّ يقارب الحكَّ، كما صحَّ عن ابن مسعود؛ أنه قال: "الإثم حزّاز القلوب"(٢).

وقوله:"إياكم والحَكَّاكَات فإنهن الإثم"(").

قال ابن رجب: "والمراد ما أثَّرَ في القلب ضيقًا وحرجًا ونفورًا" وورد حوازّ بمعنى يحوز القلب، أي: يغلب عليه.

<sup>(</sup>١) الوافي ، (ص١٩٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره الإمام أحمد في "الورع" (ص٤٦، ٤٥، ٤٩)، والطبراني في "الكبير" (٨٧٤٨)، والبيهقي في "الجامع" "الشعب" (٧٢٧٧)، وأبو نعيم في "الجلية" (١/ ١٣٥). وصحَّحه ابن رجب في "الجامع" (٢/ ٢٦) واحتجَّ به الإمام أحمد في "الورع".

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ابي شيبة (٧/ ٢٠٤)، من طريق يحيى بن أبي كثير قال: قال عبد الله: "دعوا الحكاكات فإنها الإثم". وظاهره الانقطاع بين يحيى وابن مسعود، فلم أرهم ذكروا هنا سماعاً، ويحيى كثير الإرسال. وانظر في تفسيره: "لسان العرب" (١٠/ ١٤،٤١٤).

### الشرحالإجمالي

فسَّرَ الحديثُ البرَّ بأنه حُسْنُ الخُلُق، وهو شامل لفعل جميع ما مِن شأنه أن يُوصف بالحُسْن من الأخلاق، سواء فيها بين العبد وربِّه، أو ما بين العبد وأخيه المسلم، أو ما بينه وبين عموم الناس مسلمهم وكافرهم.

أو هو ما اطمأنَّتْ إليه النفس كما في الحديث الثاني، والنفس تطمئنَّ إلى الحَسَن من الأعمال والأقوال، سواء في الأخلاق أو في غيرها.

والإثم ما تردَّد في النفس، فهو كالشُّبهة تَردَّدُ في النفس فمن الورع تركها والابتعاد عنها، حمايةً للنفس من الوقوع في الحرام.

فالورع ترك ذلك كله، والاتِّكاء على ما اطمأنَّ إليه القلب.

## الشرح التفصيلي

🕸 قوله ﷺ: "البرُّ حُسْنُ الخُلُق".

وفي حديث وابصة: "ما اطمأنَّتْ إليه النفس، واطمأنَّ إليه القلب".

ونحوه في حديث أبي تعلبة الخُشني:

وليس هذا اختلافًا في تفسير البرِّ على الحقيقة؛ لأنَّ حُسْن الخُلُق المذكور في حديث النواس؛ تطمئنُّ إليه النفس، ويسكن إليه القلب كما في الأحاديث الأخرى. والبرُّ يطلق على معنيين باعتبارين:

الأول: باعتبار معاملة الخلق بالإحسان إليهم، وهذا يتضمن بر الوالدين فمن دونها.

قال النووي: "البرُّ يكون بمعنى الصلة واللطف وحُسْن الصحبة والطاعة وهذه الأمور هي مجامع حسن الخلق"(١).

وصنف ابن المبارك كتابًا سَمَّاهُ: "كتاب البرِّ والصلة" وكذلك في "صحيح

<sup>. (</sup>۱) "شرح مسلم" للنووي (١٦/ ١١٨).

البخاري" و"جامع الترمذي".

وكان ابن عمر رضي الله عنه يقول في تعريف البرِّ: "البرُّ شيءٌ هيِّنٌ: وجهٌ طليقٌ وكلامٌ ليَّنٌ"(١).

الثاني: فعل جميع الطاعات الظاهرة والباطنة؛ كقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَن بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَتِيكَةِ وَٱلْكِتَنبِ وَالنَّبِيَّنَ وَءَاتَى ٱلْمَسْلِيلِ وَٱلْمَسْلِيلِينَ وَفِي وَٱلْمُوفُونَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوا وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالضَّرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالضَّرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقال ابن رجب: "قد يكون جواب النبي عَلَيْ في حديث النواس شاملاً لهذه الخصال كلها؛ لأن حُسْن الخُلُق قد يُراد به التخلق بأخلاق الشريعة، والتأدب بآداب الله التي أدب بها عباده في كتابه، كها قالت عائشة في رسولنا على: "كان خُلقه القرآن"، فصار العمل بالقرآن له خلقًا كالجبلَّة والطبيعة لا يُفارقه، وهذا أحسن الأخلاق وأشرفُها وأجملها"(").

وأما في حديث وابصة فقال: "البرُّ ما اطمأن إليه القلب، واطمأنت إليه النفس"، وفي رواية: "ما انشرح إليه الصدر"، وفسر الحلال بنحو ذلك في حديث أبي تعلبة، وهذا يدلُّ على أن الله فطر عباده على معرفة الحق والسكون إليه وقبوله، وركَّز في الطباع محبة ذلك والنفور عن ضده، وأخبر أن القلوب تطمئن بذكره، فالقلب الذي دخله نور الإيهان وانشرح به وانفسح، يسكن للحق، ويطمئن به ويقبله، وينفر عن الباطل ويكرهه ولا يقبله، ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا لَهُ اللَّهِ وَالروم: ٣٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه الخرائطي في "مكارم الأخلاق"(ص٢٣-٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٧٤٦).

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم" (٢/ ٩٩).

هل الحصر في قوله: "البرُّ حسن الخلق" حقيقى أم مجازي؟

والجواب على ذلك باعتبارين:

أ-إذا كان الرُّ كلمة جامعة لأفعال الخبر:

فالحصر مجازي، وحسن الخلق: التخلُّق على الناس بالأخلاق الحسنة؛ لأن البر يشمل عقائد الإيهان وأعمال الإسلام والأخلاق الحميدة.

ويكون هذا من قبيل قوله ﷺ: "الحج عرفة"(")، و"الدين النصيحة"(")، مع أن الحج والدين يشملان أعمالاً أخرى.

ويكون الكلام هنا على تقدير مضاف وهو: "معظم البر حسن الخلق" (وهو المراد هنا).

ب – وإذا كان المراد بحسن الخلق: التخلُّق بالأخلاق الشريفة والتأدب بآداب الله التي شرعها لعبده من امتثال أمره واجتناب نهيه كان الحصر حقيقيًا.

فرع: في إطلاقات البرِّ:

١ - يُطلق البر ويُراد به الإحسان في مقابلة العقوق والإساءة، كما جاء في الخبر:
 مَن أبرُ ؟ قال: "أمك"، قال: ثم من؟ قال: "أبوك"، قال: ثم من؟ قال: "الأقرب فالأقرب".

وفي المَثَل: أبرّ من فلحس، وأبرُّ من العملس(١٠).

٢ – ويُطلق البرّ ويُراد به الجنة.

قال تعالى: ﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا تَحِبُّونَ ﴾ [آل عمران: ٩٢]؛ قاله السدي.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه أثناء "الحديث السابع" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) وهو "الحديث السابع" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/٣، ٥)، والبخاري في "الأدب المفرد" (٣)، وأبو داود (١٣٩٥)، والترمذي (١٨٩٧)، وحَسَّنَه الألباني في "صحيح الجامع" (١٣٩٩).

<sup>(</sup>٤) وفلحس والعملس: رجلان، كان الأول بارًّا بأبيه وحمله على عاتقه حتى حجَّ به، والثاني كان بارًّا بأبيه بأمَّه، وكان بجملها على عاتقه أيضًا. انظر: "مجمع الأمثال" للميداني (١/١١٤)، و"جمهرة الأمثال" للعسكري (١/٤٢،٣٤٢).

٣ - ويُطلق البر ويُراد به الصدق، ومنه بَرَّ في يمينه.

٤ - ويُطلق البر بمعنى القبول، ومنه قولهم: حجٌ مبرور، وأبر الله حجَّك؛ بمعنى قَبِلَهُ.

ويُطلق البرّ بمعنى حسن العشرة والصحبة ولين الجانب، ومنه قول ابن
 عمر السابق قريبًا: "البرشيء هين: وجه طليق وكلام لين".

٦ - ويُطلق البرّ بمعنى الطاعة بسائر أنواعها.

قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَتِمِكَةِ... ﴾ [البقرة: ١٧٧]، فهو عبارة عما طلبه الشارع وجوبًا أو ندبًا ويلحق بهما المباح.

• فرع: في إطلاقات الإثم

العلق الإثم ويُراد به المأثم وهو الذنب بسائر أنواعه، وهو المراد هنا في مقابلة البر، فهو عبارة عما نهى الشارع عنه.

٢ – ويطلق ويراد به خصوص الخمر.

ومنه قول بعضهم(١):

شربتُ الخمرَ حتى ضلَّ عقلي كذاكَ الإثمُ تذهبُ بالعقولِ

- قوله: "ما حاك في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس"؛ أي: أثَّر فيها نَفْرَةً ومرارة، وأورثَ الصدر حرجًا وضيقًا، وقلقًا واضطرابًا، فلم ينشرح له الصدر، وهو مع هذا مُسْتَنْكر عند الناس، بحيث ينكرونه عند الاطلاع عليه، وهذا أعلى المراتب في معرفة الإثم عند الاشتباه، وهو ما اسْتَنْكرَهُ الناس على فاعله وغير فاعله"، واسْتَنْكرَهُ قلبُ فاعله.

ويؤيد هذا قول ابن مسعود: "ما رآه المؤمنون حسنًا فهو عند الله حسن، وما رآه

<sup>(</sup>١) انظر: "تفسير القرطبي" (٣/ ٦٠) (٧/ ٢٠٠)، و"شعب الإيمان" للبيهقي (٥/ ٣).

<sup>(</sup>٢) ولا يعني رضى بعض الناس عن بعض القبائح أن تخرج هذه القبائح من دائرة الإثم؛ خاصَّةً بعد فساد الأذواق في فتنيَّه!

المؤمنُون قبيحًا فهو عند الله قبيح""، وسنده حسن.

• و"ال" في قوله: "الناس":

المقصود بها أهل الدين والصلاح، ووجوه الناس، وأماثل الخلق، وعظماء القوم، ومن داناهم من أهل الفضل، لا الرعاع والسوقة وسفلة القوم والفساق.

فرع: في الكراهة المقصودة في الحديث:

وهي الكراهة الشرعية الدينية، لا الكراهة العادية، أو كراهة النفس بناءً على الحبلّة والطبع، كما كَرِهَ النبي ﷺ الضبّ فلم يأكله وأُكِلَ على مائدته، أَكَلَهُ بعض الصحابة فلم يُنكر ذلك النبي ﷺ (٢)، فهذه كراهة ناشئة عن الطبع والعادة، ومثل ذلك: كراهة البخيل أن يُرَى آكلاً، أو كراهة الحييّ أن يُرَى آكلاً، أو كراهة المتواضع أن يركب بين ماشين.

فهذه الكراهة الناشئة عن العادة لا ضرر منها، وإنها المراد الكراهة الدينية الناشئة عن كراهة الشريعة للشيء.

• مسألة: ولماذا كانت كراهة اطلاع الناس على الشيء تدل على أنه إثم؟

فالجواب: لأن النفس بطبعها تحب اطلاع الناس على خيرها وبرها، وتكره ضد ذلك؛ إِذْ لها شعور من أصل الفطرة بها تُحمد أو تُذم عاقبته، ولكن غلبت عليها الشهوة حتى أوجبت عليها الإقدام على ما يضرها.

ولأجل هذا المعنى تميل النفس إلى الرياء.

وهذه الكراهية سواء رآك الناس وأنت تعمل العمل، أم كرهتَ أن يعلَموه بعد الفعل. وعليه يقال: إن للإثم علامتين: خارجية وداخلية:

١ - خارجية: ترجع إلى اعتبارٍ جماعيٌّ ومراعاة لذوق أهل الصلاح.

٢ - داخلية: ترجع إلى الضمير العامر بالإيمان والرقابة الإلهية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيالسي (٦٩)، وأحمد (١/ ٣٧٩)، والبغوي (١٥٥)، والبزار (١٣٠)، وقال الهيثمي في "المجمع" (١/ ١٧٧ ـ ١٧٨): "رجاله موثقون".

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٥٧٥)، ومسلم (١٩٤٧) من حديث ابن عباس رضي الله عنهها.

مسألة: ولابد في الإثم من اجتماع أمرين:

١ – أن يحيك في الصدر.

٢ – أن يكره اطلاع الناس عليه.

فعلامة الإثم مركبة من مجموع أمرين:

الأول: الضمير العامر بالإيهان الذي يميِّز بين الحق والباطل، فيطمئنَّ ويسكن للبرِّ، وينفر من الإثم ويترَدَّد فيه، ويحيك في صدره وَوَعْيه.

والأمر الثاني: هو كراهة اطلاع الناس على الفِعْل، مراعاةً لهم.

وكراهة النفس للفعل تستلزم كراهة اطّلاع الناس عليه، والعكس صحيح.

والأمران متلازمان، وهذا مقتضى العطف الوارد في حديث النواس، وعليه: فإنَّ الفعل إذا اجتمعت فيه الكراهتان فيه كان إثرًا قطعًا كالزنا والربا، وإِن انتفيا عنه كان برَّا قطعًا كالعبادة ونحوها.

وإن وُجِدَ أحدُهما وتخلُّفَ الآخر يكون من المشتبه.

والذي يترجح: أنهها متلازمان.

وكراهة النفس تستلزم كراهة اطلاع الناس وعكسه صحيح.

#### • دفع شبهة:

فإن قيل: فهل معنى كون الإثم ما حاك في الصدر أن يستوي الهمّ بالمعصية وفعلها؟ وأن يُؤَاخذ الإنسان بكلِّ؟

فالجواب على ذلك من وجهين:

١ - أنَّ الحساب على الفعل لا الهم، فمن همَّ ولم يفعل فلا شيء عليه؛ بل من همَّ ولم يفعل كُتِبَتْ له حسنة (١).

٢ - أنَّ المراد بالحديث الذي معنا أنَّ مِنْ طُرق معرفة الإثم أنْ يحيك في الصَّدر،
 وليس المراد المعاقبة على ما يحيك في الصدر.

<sup>(</sup>١) وسيأتي ذلك في "الحديث السابع والثلاثين" من "الأربعين".

### البر؟ البر؟ البراء عن البر؟ البراء ا

استفهام تقريري حُذِفَتْ همزته تخفيفًا.

والمعنى: أَجِئْتَ تسأل عن البِرِّ؟

وهذا من أعلام نبوته ﷺ، حيث أخبره بها في نفسه قبل أن يتكلم به، وأبرزه في حيِّز الاستفهام التقريري مبالغة في إيضاح اطلاعه عليه وإحاطته به؛ لأن التقرير إنها يكون لما تُحقِّقَ وقُطِعَ به.

ثم إن السؤال عن البرِّ والإثم، والثاني منهم محذوف دلَّتْ عليه رواية أحمدَ قال: "جئت تسأل عن البر والإثم؟" فقلتُ: نعم.

#### ه وقوله ﷺ: ''استفت قلبك'':

أي: اطلب منه الفتوى، وعوِّل على ما فيه؛ لأن للنفس شعورًا بها ينفعها ويصلحها بأصل الفطرة، ولكن لغلبة الشهوة تقع في الذنوب.

﴿ قوله ﷺ: "البر ما اطمأنت إليه النفس، واطمأن إليه القلب": جمع بينهما للتأكيد، والنفس هنا هي المطمئنة لا الأمَّارة بالسوء.

🕸 قوله ﷺ: "وإن أفتاك الناس وأفتوك":

والمراد من الناس علماؤهم. وفي رواية: "وإن أفتاك المفتون".

وقوله: "وأفتوك" تأكيدٌ لما سبق.

وهي فتيا بخلاف ما تجد في نفسك وقلبك.

مسألة: فإن قيل: فهل يُستفاد من هذا الحديث أن الإنسان يأخذ بقول نفسه في جميع أمره ولا يحتاج إلى سؤال مفتٍ ونحو ذلك ولا يلزمه العلم والبحث عن الأدلة ونحو ذلك؟

فالجواب: إن محل تطبيق هذا الحديث مقيدٌ بالآتي:

١ - إذا كانت المسألة مما لا نص فيه من كتابٍ ولا سنة ولا عمَّن يُقتدى به من الصحابة وسلف الأمة؛ إذ متى ما ورد النص فليس للمؤمن خيار، كما قال تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى آللَّهُ وَرَسُولُهُ مَّ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنَ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

٢ - إذا كان الإنسان من الذين آمنوا واطمأنت قلوبهم بذكر الله، وانشرح صدره بنور المعرفة، وعَرَضَتْ له مسألةٌ.

٣ - إذا لم يجد الإنسان من يفتي عن دليل، أو مَنْ يُوتَقُ بعلمه ودينه؛ أو اختلف المفتون وتساوت أدلتهم ، فيقال له حينئذٍ: "استفتِ قلبك".

#### وتلخيص ذلك:

١ - أنَّ هذا في المُشتبهات لا في البينات من الحلال والحرام.

٢ - وهو يصلح لصاحب العلم، منوّر القلب، رقيق الطبع، ولا يصلُح للجاهل، غليظ الطبع، قليل العلم والفهم.

٣ - ويصلح عند عدم وجود العالم الذي يُوثق بعلمه ودينه، وعند عدم وجود الدليل الذي يفصل في المسألة.

• مسألة: فإنْ قيل: ما الدليل على أن الإنسان يفعل الأمر أو يجتنبه إذا دلّ عليه الدليل ولم ينشرح صدره لذلك؟

فالجواب من وجوه:

١ – الشرع إنها وضع لإخراج المكلف من داعية هواه إلى طاعة ربه ومولاه.
 وإنها يكون الفلاح في مخالفة الإنسان لهواه.

قال تعالى: ﴿ وَعَسَىٰٓ أَن تَكْرَهُوا شَيَّا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ وَعَسَىٰۤ أَن تُحِبُّواْ شَيَّا وَهُوَ شَرُّ لَّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦].

٢ – قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى آللّهُ وَرَسُولُهُ مَّ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ اللّهُ وَاتباع الرسول: هما معقد الفلاح النجاح، ولا فرق بين الاثنين، فمَنْ فرَّق بين طاعة الله واتباع الرسول فقد ضل السبيل، وأَهْلَكَ نفسَهُ. يقول تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ [النور: ٥٤]، وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ [النور: ٥٤]، وقال تعالى: ﴿ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

٣ – أمر النبي ﷺ الصحابة بها لا تنشرح له صدورهم فامتنعوا فغضب وألزمهم به. كما في فسخ الحجِّ إلى العمرة، ونَحْرِ الهدي، والتحلُّل من عمرة الحديبية،وشروط ذلك الصلح.

قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ فِي أَنفُسِمِ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

#### • دفع شبهة:

يستدل بعض الصوفية بالحديث في إثبات العلم اللدني والكشف والإلهام، وأنه من مصادر تلقّي الأحكام، سواء بمفرده أو مع الوحي.

#### وهذا باطلٌ، وجوابه من وجوه؛ منها:

١ - يجاب بها سبق من الأدلة في المسألة قبل السابقة، وشرح ذلك:

أنَّ الحديث مركَّبٌ على جملةٍ من المقدِّمات؛ منها: إيهان وابصة راوي الحديث وغيره من المسلمين تبعًا؛ إذ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فالمقدمة الأولى هي الإيهان، ثم العلم بالفرائض والعمل بها، وإتيان الطاعات والحرص عليها، والتحقُّق بالإسلام ظاهرًا وباطنًا. فإذا حصل ذلك للمرء ثم لم يجد من يفتيه في مسألةٍ ما، ولم يتضح له الدليل فيها بحلٍّ أو حرمة؛ استفتى قلبه فيها؛ يعني: أجال نظره فيها، وقلَّبَ وجوه البحث والشَّبَه بينها وبين غيرها مما هو راسخ لديه من الأحكام، فيقيس الشيء على نظيره، ويُحاكي الشيء بالشيء، حتى يظهر له الدليل أو يجد مَنْ يفتيه بقولٍ فصل في هذا.

وهذا ما يُعبَّر عنه في الأصول بـ "محال الاجتهاد" التي لم يرد فيها نصَّ قاطع، أو ما سبق التعبير عنه في حديث المشتبهات: "الحلال بَيِّن والحرام بَيِّن، وبينها أمورٌ مشتبهاتٌ"، فالمنطقة المذكورة في الحديث منطقة المشتبهات هي للجاهل وغير العالم وعليه الخروج منها إلى المنطقة البيِّنة، وهي للأصولي والفقيه وعالم الشريعة.

٢ - وما يُؤَمِّنُ هذا الصوفي القائل بذلك العلم أَنْ يكون وارده هذا من وحي الشيطان ومن خبث النفس.

" – وذهب بعض الصوفية إلى جواب آخر، وهو: أنَّ هذه واقعة عين لا عموم لها وهي تخص وابصة على قال أبو حامد الغزالي ـ وهو من الصوفية \_ : "لم يُرِد المصطفى على أحد يستفتي نفسه وإنها ذلك لوابصة في واقعة تخصه؛ لأن الله تعالى وهب له نورًا يفرق به بين الحق والباطل فوثق على بذلك النور وخاطبه بذلك، وهذا من جميل عوائده مع صحبه، فإنه كان يخاطب كلاً منهم على حسب حاله ويلحق به كل من شرح الله صدره بنور اليقين بحيث جعل له مكنة الادراك القلبي، وقوي على التفرقة بين الوارد الرحماني والوسواس الشيطاني".

٤ - وفي "جمع الجوامع من كتب الأصول": "الإلهام: إيقاع شيء في القلب يثلج له الصدر، يخص الله به بعض أصفيائه، وليس بحجة، لعدم ثقة مَنْ ليس معصومًا بخواطره؛ لأنه لا يأمن مِن دسيسة الشيطان فيها".

وقد قال بعض الصوفية: كلُّ خاطرٍ لا يشهدُ له ظاهرٌ فهو باطل.

• مسألة: وهل يمكن أن يُستدل بالحديث وما في معناه على استحسان الرأي مطلقًا؟ وبالتالي في تقييد الأحاديث الناهية عن البدع وتأصيل ثبوت الأحكام الشرعية بطمأنينة النفس إليها ولو لم يكن منصوصًا عليها؟ ويُعَدُّ هذا من مصادر الأدلة بعد الكتاب والسنة؟

فالجواب: لا يجوز ذلك؛ لأمور ذكرها الشاطبي هذا مختصرها:

١ - كل ما لا نص فيه بعينه، قد نصَّتْ على حُكْمه دلالةٌ، فلو كان فتوى القلب دليلاً، لم يكن لنصب الدلالة الشرعية عليه معنى، فيكون عبثًا، وهو باطل.

٢ - وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَنَنزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٩٥] ولم تذكر
 الآية غير الله ورسوله، ولم تذكر حديث النفوس وفتيا القلوب.

٣ – قال تعالى: ﴿ فَسَّئَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣] ولم يأمرهم أن يستفتوا في ذلك أنفسهم.

ثم بَيَّنَ الشاطبيُّ أن مكان العمل بهذا الحديث فيها هو مشتبه دلالةً بين الحلال والحرام، فالواجب أن يدع ما يريبه إلى ما لا يريبه كها في الحديث الآخر، وليس ما يظنه أولئك منه أنه أمرٌ للجهال بأن يعملوا بها رَأَتُهُ أنفسُهم، ويتركوا ما استقبحوا دون سؤال علمائهم.

ثم نظر نظرة أخرى فقال:

ثم ينبغي النظر إلى المسألة بنظرين:

١ - نظرٌ في الدليل، فهذا ليس إلا الكتاب والسنة، وما يرجع إليهما، ولا عبرة فيه بطمأنينة النفس، إلا من جهة اعتقاد كونه دليلاً.

٢ - نظرٌ في مناط الحكم، فالمناط لا يلزم فيه أن يكون ثابتًا بدليلٍ شرعيً.
 ولا يُشترط فيه العلم والاجتهاد.

وكأنَّ الحديث يقول: إذا اعتبرنا باصطلاحنا ما تَحَقَّقْتَ مناطه في الحِلِّيَّةِ أو الحرمة، فالحكم فيه بَيِّنٌ، وما أُشْكِلَ عليكَ تحقيقه فاتركه، وهو معنى: استفت قلبك، فإنه تحقيقك لمناط مسألتك أحص بك من تحقيق غيرك له إذا كان مثلك.

وعليه فالأحاديث لم تتعرض لأحذ الأحكام الشرعية من طمأنينة النفس(١).

مسألة: فإن قيل: فها قولكم في حديث: "إذا سمعتم الحديث عني تعرفه قلوبكم، وتلين له أشعاركم وأبشاركم، وترون أنه منكم قريب، فأنا أولاكم به، وإذا سمعتم الحديث عني تنكره قلوبكم، وتنفر منه أشعاركم وأبشاركم، وترون أنه منكم بعيد، فأنا أبعدكم منه "(٢)؟.

#### فالجواب:

ا - أنه حديثٌ معلولٌ لا يصح عن النبي ﷺ، أَعَلَّه أَتَمَّة الحديث وحُفاظه الكبار؛ منهم: ابن معين والبخاري وأبو حاتم الرازي وابن خزيمة وقال: "ما رأيتُ أُحدًا من علماء الحديث يُثبت وصله"(٢).

٢ - فإن سلِمَتْ هذه الرواية -على فرض ذلك- مُحِلَتْ المعرفة على معرفة أئمة الحديث، وجهابذة السنة الذين كَثُرَتْ ممارستهم لكلامه ﷺ وكلام غيره، ولحال رواة الحديث ونَقَلَةِ الأخبار، فإن لهؤلاءِ نقدًا خاصًا في الحديث يختصون بمعرفته، كما يختص الصيرفي الحاذق بمعرفة النقود، جيِّدِها ورديئها وخالصها ومشبهها.

<sup>(</sup>١) انظر: "الاعتصام" للشاطبي (١/١٥٣ ـ ١٦٣) بتصرُّف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٤٩٧) (٥/ ٤٢٥)، وابن سعد (١/ ٣٨٧)، والبزار (١٨٧)، وابن حبان (٦٣).

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ١٠٥).

وقد رُوِيَ هذا المعنى عن أَتْمَة الحديث كعبد الرحمن بن مهدي وأحمد بن حنبل وأبو حاتم الرازي وغيرهم.

قيل لأحمد: يا أبا عبد الله! تقول: هذا الحديث منكر، فكيف علمت ولم تكتب الحديث كله؟ قال: مثلنا كناقد العين (١)، لم تقع بيده العين كلها، وإذا وقع بيده الدينار يعلم أنه جيد وأنه رديء.

وهذه هي الفراسة.

#### • مسألة: فإن قال بعضهم: فها هي الفراسة؟

فالجواب: هي: بالفتح والكسر تطلق على الخاطر الذي يهجم على القلب فينفي ما يضاده، أو هي سواطع أنوار لمعت في القلوب تُذرَكُ بها المعاني.

وشرطُها ما قاله شاه الكرماني: "مَنْ غضَّ بصره عن المحارم، وأمسك نفسه عن الشهوات، وعَمرَ باطنه بدوام المراقبة، وظاهرَهُ باتباع السنة، وتعوَّد أكل الحلال، لم تخطئ فراسته".

### قصة في فراسة الشافعي:

أنه كان جالسًا في المسجد فدخل رجل يدور على النائمين فقال الشافعي للربيع: قُم فقل لهذا: ذهب لك عبدٌ أسود مصاب بإحدى عينيه؟ قال: فقمتُ فأخبرته فقال: أين هو؟ فقلتُ: اسأل الشافعي عنه، فذهب إليه فقال له: يا سيدي أين عبدي؟ فقال له: تجده في الحبس، فذهب الرجل فوجده، فقلت للشافعي: أخبرنا عن هذا الأمر فقد حَيَّرتنا فقال: رأيتُ رجلاً داخلاً من باب المسجد يدور بين النائمين فقلت إنه يطلب هاربًا، ورأيتُه يجيء إلى السودان دون البيض فقلتُ هرب له عبدٌ أسود، ورأيته يجيء إلى ما يلي العين اليسرى فقلت إنه مصاب بإحدى عينيه، قلنا: فما يدلك أنه في الحبس؟ قال: ذكرتُ أنَّ العبيدَ إذا جاعوا سرقوا وإذا شيعوا فسقوا (٢).

<sup>(</sup>١) المراد بالعين: الدينار والذهب.

<sup>(</sup>٢) "شرح الجوداني" (ص١٩٩).

#### فوائد عقدية

١ - الحديث من أعلام النبوة حيثُ أخبر النبي على وابصة بها أراد السؤال عنه قبل سؤاله، وهذا من آيات الله التي مَدَّ بها نبيه على تثبيتًا له، وتأييدًا وعونًا على دعوته، وبيانًا لصدقه على فيها نجبر به عن ربِّه.

ومن ذلك: قوله لأصحابه: "أقيموا الصفوف فإنِّي أراكم خلفَ ظهري"(١).

ويُشْبه ذلك: حديث الرجل الذي سأل النبي ﷺ: مَنْ أبي؟ قال: "أبوك حُذافة"(٢) الحديث.

ومن ذلك: إِطْلاع الله له على براءة عائشة في حديث الإفك، وغير ذلك من الوقائع الغيبية التي أيَّدَه الله تعالى وأمدَّه بمعرفتها، وتفاصيل حدوثها، تأييدًا له على على ما كُلِّف به من أعباء نشر الرسالة. ولذلك قال على لا عائشة في بعض الأحاديث: "التُخْبِريني أو ليُخْبِرَنِي اللطيفُ الخبيرُ".

### فوائد فقهية وأصولية

١ - عدم جواز العمل بالفتوي إذا كانت عن هوى وظن ، أو مع عدم تحقيق للمناط في الواقع المسئول عنه.

قال معاذ: "أحذِّركم زيغة الحكيم، فإن الشيطان قد يقول كلمة الضلالة على لسان الحكيم، وقد يقول المنافق الحق، فقيل لمعاذ: ما يدريني أن الحكيم قد يقول كلمة الضلالة، وأن المنافق يقول كلمة الحق؟ قال: اجتنب من كلام الحكيم المشتهرات التي يقال: ما هذه؟ ولا يثنيك ذلك عنه، فإنه لعله أن يُراجع، وتَلَقَّ الحقَّ إذا سمعتَهُ، فإن على الحقِّ نورًا".

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١٨)، ومسلم (٤٢٥) من حديث أنس بن مالكٍ اللهِ

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩٢)، ومسلم (٢٣٦٠) من حديث أبي موسى ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٩٧٤) في حديث طويل.

وفي رواية له قال: "بل ما تشابه عليك من قول الحكيم حتى تقول ما أراد بهذه الكلمة؟"(١).

٢ – الفتوى تختلف عن التقوى.

فالفتوى تدور على الأحكام الشرعية وجوبًا وندبًا وكراهةً واستحبابًا وإباحةً، وأما التقوى فيدخل فيها الورع والاحتياط ونحو ذلك، وقد يَدَع المرء أبوابًا من الحلال مخافةً أن يقع في حرامٍ، وقد مرَّ ذلك في الكلام عن التقوى (٢).

٣ – والفتوى بحسب السؤال والنص، وفي الحديث: "إنها أقضي على نحو ما أسمع "(٦) فعلى السائل أن يُراجع نفسه ويتقي الله في السؤال، فإنها المفتي أسير المستفتى.

واحذر أَنْ تسأل عن شيء بلفظ لا يُناسبه ولا يدل عليه؛ لتحصُل على فتوىً تريدها، من لفظ لا يدل عليها فتُهْلِكَ نفسَكَ، وتَنْسب لبعض العلماء ما لم يَقُلْهُ ولم يُسْأَلُ عنه أصلاً.

٤ - مما يصلح تطبيقًا للحديث أن يستفتي المستفتي فيكون لدى المفتي في المسألة قولان قد استويا عنده فله أن يُفتي بها شاء، وله أن يُخيِّر المستفتي بين القولين؛ لأنه إنها يفتيه بها يراه، والذي يراه هو التخيير.

وعليه فإن تطبيق الحديث يستلزم أن يختارَ مِن ذلك ما تطمئن إليه نفسه المؤمنة وليس ما يوافق هواه.

وينبغي للمستفتي أن يأخذ بفتوى العلماء حيث اتفقت فتاواهم، فإن
 اختلفوا وجب عليه الاجتهاد في أعلمهم وأدينهم، وليس له أن يختار بينها بالتشهي

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢٦١١)، وأبو نعيم في "الحلية" (١/ ٢٣٢ ـ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر "الحديث الثامن عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٩٦٧)، ومسلم (١٧١٣) من حديث أم سَلَمَةَ رضي الله عنها.

والهوى، بل عليه أن يأخذ بقول الأعلم؛ لأن النفس إليه أسكن (١٠).

٦ - قال ابن القيم: "يجب على المفتي أن يتحرى الحكم بها يرضي ربَّه، وأن يجعل نصب عينيه قوله تعالى: ﴿ وَأُنِ آخَكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ [المائدة: ٤٩] فلا يصح أن يعتمد في فتواه على مجرد وجود الحكم بين أقوال الفقهاء، بل يجب عليه أن يتحرى ما هو أرجح منها تبعًا لقوة الدليل، وإلا كان متبعًا هواه".

ومن المعلوم أنَّ الفتوى بالتشهي والمحاباة حرام بالإجماع، كما يقول ابن القيم: "حرام باتفاق الأمة، وهذا مثل ما حكى القاضي أبو الوليد الباجي عن بعض أهل زمانه ممن نصب نفسه للفتوى أنه كان يقول: إن الذي لصديقي عليَّ إذا وقعتْ له خصومة أو فتوى أن أفتيه بالرواية التي تُوافقه، وهذا مما لا خلاف بين من يُعْتَدُّ بهم في الإجماع أنه لا يجوز.. وهذا من أفسق الفسوق وأكبر الكبائر "(۲).

٧- كثير من الناس يستفتي عالًا أو طالب علم فيفتيه ثم يتردد ويشك ، فهل لهذا
 الذي تردد وشك أن يسأل عالًا آخر ؟

الجواب: نعم، بل عليه أن يسأل عالمًا آخر إذا تردد في جواب الأول لسبب قوي.

وفي الحديث عدم جواز العمل بالفتوى إذا كان المؤمن لا يطمئن إليها، وكانت في الوقت نفسه لا تستند إلى دليل بين.

## فوائد تربوية ودعوية

١ - ينبغي للداعية أن يهتم بمن يدعوهم، وأن يتعرَّفَ على ما يشغل بالهم، وأن يساعدهم على حلِّ مشكلاتهم، وإجابة أسئلتهم، (يُؤْخَذُ هذا من عناية النبي ﷺ بجواب لم يُسْأَل عنه بَعْدُ).

وانظر: "إعلام الموقعين" (٤/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٤/ ٢١١).

٢ - كما ينبغي أن تُحدَّد المفاهيم التي تُلْقَى إلى المتعلَّم بدقةٍ، ولا يكتفى في ذلك بالمعرفة التقليدية.

٣ - كما أنه لابد من مشاركة المتعلِّم في التعلُّم، وبذل نشاط ذاتي في الوصول إلى
 المعلومة، وإعمال العقول في المعلومة واختبارها وعدم الاكتفاء بالتلقين السلبي.

٤- قد يتراجع بعض العاملين في حقل الدعوة عن العمل بالرخص التي منحنا الله إياها بسبب ضيق العامة بها ورفض الجهال لها، ولربها حدث تردد في نفسه تجاه تلك الرخص، ولكن يجب على الداعية أن لا يلتفت إلى شيء من ذلك ما دام بين يديه الدليل الشرعي، ولا يتباطأ في العمل والفتيا به كقصر الصلاة في السفر، والفطر في السفر والمرض ونحوهما ولا يتأثر بجدل العامة الذين يعدلون عن تلك الرخص بحجة أن وسائل السفر اليوم غير تلك الوسائل الشاقة القديمة، فهم لا يفهمون أن علة القصر السفر وليس التعب، وعدم انشراح صدورهم مع وجود الدليل لا اعتبار له.

٥- إنزال الناس منازلهم: فقد أحال النبي على وابصة على إدراكه القلبي، وعلم أنه يدرك ذلك من نفسه؛ إذ لا يدرك إلا من كان متين الفهم قوي الذكاء نيِّر القلب، أما غليظ الطبع ضعيف الإدراك فلا يجاب بذلك؛ لأنه لا يتحصل منه على شيء وإنها يجاب بالتفصيل عها يحتاج إليه من الأوامر والنواهي الشرعية. وهذا من جميل تربيته على لأصحابه، فقد كان يخاطبهم على قدر عقولهم، ويأمر بأن ينزل الناس منازلهم (۱).

<sup>(</sup>١) الوافي، ص١٩٦.

# فوائد في مصطلح الحديث

قال الربيع بن خثيم: "إن للحديث نورًا كنور النهار فيُعْرَفُ به، وللكذب ظُلْمة كظلمة الليل تنكره".

وهناك بالإضافة إلى نقد السند: نقد المتن وله معاييره الموضوعية التي يعتبرها المحدثون؛ فمن القوادح في المتن:

١ – أن يكون مناقضًا لنص القرآن أو السنة أو الإجماع.

٢ - أن يكون مخالفًا لصريح العقل أو تنكره الحقيقة والمشاهدة مثل حديث:
 سفينة نوح التي طافت بالبيت سبعًا وصَلَّتْ عند المقام العتيق.

٣ - أن يكون مخالفًا للأسلوب النبوي الرصين.

٤ - أن يتطرق للأحداث السياسية والاجتماعية المستحدثة.

٥ - ومن ذلك ما وضعه بعضُهم في الحطِّ من الأئمة أو تعصبًا لبعضهم.

مثاله: قيل لمأمون بن أحمد الهروي: ألا ترى إلى الشافعي ومن يتبعه بخراسان؟ فقال: حدثنا أحمد بن عبد الله، حدثنا عبيد الله بن معدان الأزدي، عن أنس مرفوعًا: "يكون في أمتي رجل يقال له محمد بن إدريس، ويكون أضرَّ على أمتي من إبليس، ويكون في أمتي رجل يقال له أبو حنيفة هو سراج أمتي هو سراج أمتي".

#### أمثلةٌ أخرى:

حديث: "إن البطيخ ماؤوه رحمة، وحلاوته مثل حلاوة الجنة".

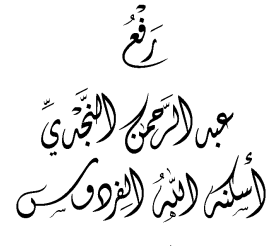
وحديث: "عليكم بالعدس فإنه مبارك، فإنه يرق له القلب ويكثر الدمعة".

وحديث: "عليكم بالقرع، فإنه يزيد في العقل، ويكبر الدماغ".

ونحو هذا من الموضوعات والأكاذيب التي لا يخفى وضعها ولا كذبها(١).

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) ويُرَاجع في هذا الباب: "المنار المنيف" لابن القيم رحمه الله تعالى.



# رَفَّحُ عِس (لاَرَّحِيُ الْهُجَنِّ يُّ (أُسِلِسَ (لِنَبِنُ (اِلْفِرُو فَكِرِي

# الحديث الثامن والعشرون

عَنْ أَبِي نَجَيْحِ الْعِرْبَاضِ بْنَ سَارِيَةَ ﴿ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ الله عَلَيْهُ مَوْعِظَةً وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله كَأَنَهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَأَوْصِنَا، قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى الله وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ فَأَوْصِنَا، قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى الله وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى الله الْمُورِي وَسُنَةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ اللهُ لِيَيْنَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَتُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، اللهُ لِيَّاكُمْ وَتُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّاكُمْ وَتُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّا كُنْ يَعِشْ مَنْكُمْ وَتُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّا كُنْ يَعْمُ اللهُ اللهُ لِللْهُ وَلَاكُمْ وَتُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّا كُلُو اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَالَةً الْمُعْدِيقَاتِ الْمُعْدِيقَاتِ الْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

رواه أبو داود والترمذي (١) وقال: "حديثٌ حَسَنٌ صحيحٌ".

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمة الترمذي ، أما أبو داود فهو سليان بن الأشعث بن شداد بن عامر السجستاني أخذ عن خلائق كثيرة منهم الإمام أحمد بن حنبل وأخذ عنه خلائق كثيرة ، وقال الحاكم : كان إمام أهل الحديث في عصره بلا مدافعة ، ومناقبه كثيرة ، ولد سنة اثنتين ومائتين للهجرة، وتوفي بالبصرة لأربع عشرة بقيت من شوال سنة خس وسبعين ومائتين للهجرة، رحمه الله .

رَفْعُ بعبر (لرَّحِنِ (النَّجْرَيِّ رُسُلِنَمُ (النِّرْمُ (الِفِرُونِ مِرْبِي

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه أهمد، وأبو داود وابن حبان من طريق الوليد بن مسلم، حدثنا ثور بن يزيد، حدثني خالد بن معدان، حدثني عبد الرحمن بن عمرو السلمي وحُجْر بن حُجْر الكلاعِي، قالا: أتينا العرباض بن سارية، الحديث (١).

وأخرجه الترمذي من رواية بقية، عن بحير بن سعد، عن خالد بن معدان، عن عبد الرحمن بن عمرو، عن العرباض (٢٠).

وقيل: عن بقية، عن بحير بن سعد، عن خالد بن معدان، عن عبد الرحمن بن أبي بلال الخزاعي، عن العرباض، به (٢).

وأخرجه ابن ماجه من رواية معاوية بن صالح، عن ضمرة بن حبيب، عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي، عن العرباض، به (٤).

ورُوِيَ عن يحيى بن جابر، عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي، عن العرباض، به (٥). وأخرجه ابن ماجه من رواية يحيى بن أبي المطاع، سمعت العرباض نحوه (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في "السنة" (٣٢) (٥٧)، وأحمد (١٢٦/٤ ـ ١٢٧)، وأبو داود (٤٦٠٧)، وابن حبان (٥)، والبيهقي في "المدخل" (٥٠)، والآجري في "الشريعة" (ص٤٦)، والطبراني في "مسند الشاميين" (٤٣٨)، وأبو نعيم في "المستخرج" (٣) من طريق الوليد، به.

وأخرجه الدارمي (١/ ٤٤)، وابن أبي عاصم (٥٤)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجة (٤٤)، والطحاوي في "المشكل" (٢/ ٦٩)، والحاكم (١/ ٩٥)، والطبراني في "مسند الشاميين" (٤٣٧)، وأبو نعيم في "المستخرج" (١) من طرق عن ثور بن يزيد، بإسناده عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي وحده، لم يذكروا حُجْر بن حُجْر في إسناده. وصحَّحَه الترمذي والحاكم.

<sup>(</sup>٢) وأخرجه ابن أبي عاصم (٢٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، والبيهقي (٦/ ٥٤١)، والطبراني في "مسند الشاميين" (١١٨٠) من رواية بقية، به.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في "الكبير" (١٨/ ٢٤٩ رقم ٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه (٤٣)، والبيهقي في "المدخل" (٥١)، والآجري في "الشريعة" (ص٤٧)، وأبو نعيم في "المستخرج" (٢) من رواية معاوية بن صالح، به.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في "مسند الشاميين" (١٣٧٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن ماجه (٤٢)، والطبراني في "الكبير" (١٨/ ٢٤٨)، وأبو نعيم في "المستخرج" (٤) من هذا الوجه، به.

قال ابن رجب: "وهذا في الظاهر إسناد جيد متصل، ورواته ثقات مشهورون، وقد صُرِّحَ فيه بالسماع، وقد ذكر البخاري في تاريخه أن يحيى بن أبي المطاع سمع من العرباض اعتمادًا على هذه الرواية، إلا أن حفاظ أهل الشام أنكروا ذلك وقالوا: يحيى بن أبي المطاع لم يسمع من العرباض ولم يلقه وهذه الرواية غلط، وممنّ ذكر ذلك: أبو زرعة الدمشقي وحكاه عن دحيم (۱)، وهؤلاء أعرف بشيوخهم من غيرهم، والبخاري رحمه الله يقع له في تاريخه أوهامٌ في أخبار أهل الشام، وقد رُوِيَ عن العرباض من وجوه أخر، ورُوِيَ من حديث بُريْدَة عن النبي ﷺ إلا أنّ إسناد بريدة لا يثبت "(۱).

ولفظ أي داود: عن خَالِد بْنُ مَعْدَانَ، قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَمْرِو السَّلَمِيُّ وَحُجْرُ بْنُ حُجْرٍ، قَالاَ: أَتَيْنَا الْعِرْبَاضَ بْنَ سَارِيَةً وَهُوَ مِمَّنْ نَزَلَ فِيهِ: ﴿ وَلَا عَلَى السَّلَمِيُّ وَحُجْرُ بْنُ حُجْرٍ، قَالاَ: أَتَيْنَا الْعِرْبَاضَ بْنَ سَارِيَةً وَهُوَ مِمَّنْ نَزَلَ فِيهِ: ﴿ وَلَا عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ ﴾ [التوبة: ٩٦] فَسَلَّمْنَا وَقُلْنَا: أَتَيْنَاكَ زَائِرِينَ وَعَائِدِينَ وَمُقْتَبِسِينَ، فَقَالَ الْعِرْبَاضُ: صَلَّى بِنَا رَسُولُ الله عَلَيْهُ ذَاتَ يُوم، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ قَائِلْ: يَا رَسُولَ الله كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةً مُودًع فَهَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ فَقَالَ: "أُوصِيكُمْ فَقَالُ قَائِلْ: يَا رَسُولَ الله كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةً مُودًع فَهَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ فَقَالَ: "أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى الله، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا (٣)، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَبَرَى الْجَيْلَانَ الرَّاشِدِينَ، مَسَّكُوا بِمَا، وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَقَاتِ الْأَمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَقَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ ". عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَقَاتِ الْأَمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَقَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ".

وفي رواية لابن ماجه: عَنْ مُعَاوِيةَ بْنِ صَالِح، عَنْ ضَمْرَةَ بْنِ حَبِيبٍ، عَنْ عَمْرُو لَبْنِ عَمْرِو السُّلَمِيِّ، أَنَّهُ سَمِعَ الْعِرْبَاضَ بْنَ سَارِيَةَ يَقُولُ: "وَعَظَنَا رَسُولُ الله عِلَيْهِ مَوْعِظَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله إِنَّ هَذِهِ لَمُوعِظَةً مُودِّعٍ فَهَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ قَالَ: "قَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا، هَذِهِ لَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَهَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ قَالَ: "قَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا، هَذِهِ لَا يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلاَ هَالِكُ، مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا، فَعَلَبْكُمْ بِبَا

<sup>(</sup>١) وانظر: ترجمة "يحيى بن أبي المطاع" من "التهذيب" للمزي.

<sup>(</sup>Y) "جامع العلوم والحكم" (Y/ 111 - 111).

<sup>(</sup>٣) وفي رواية ابن حبان: "حبشيًّا مجدَّعًا".

عَرَفْتُمْ مِنْ سُنَتِي وَسُنَّةِ الْحُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المُهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَعَلَيْكُمْ بِالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّمَا المُؤْمِنُ كَالجُمَلِ الْأَنِفِ حَيْثُمَا قِيدَ انْقَادَ".

وأخرجه أيو نعيم في "المستخرج" بنحو هذا اللفظ.

وقوله: "فَإِنَّمَا الْمُؤْمِنُ كَالَحَمَلِ الْأَنِفِ حَيْثُمَا قِيدَ انْقَادَ"؛ قال ابن رجب: "وقد أنكر طائفة من الحفاظ هذه الزيادة في آخر الحديث، وقالوا: هي مدرجةٌ فيه، وليست منه، قاله أحمد بن صالح المصري وغيره، وقد خرَّجه الحاكم، وقال في حديثه (۱): وكان أسد بن وداعة يزيد في هذا الحديث: فإن المؤمن كالجمل الأنف، حيثها قيد انقاد" (۲).

وزاد ابن ماجه في رواية: عَنْ خَالِدِ بْنِ مَعْدَانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَمْرِو، عَنْ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ قَالَ: "صَلَّى بِنَا رَسُولُ الله ﷺ صَلاَةَ الصُّبْحِ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً" فَذَكَرَ نَحْوَهُ.

وهذه الرواية تُعين وقت الموعظة، وقد ورد ذلك أيضًا في رواية الطبراني السابقة من طريق يحيى بن جابر، عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي، عن العرباض، به.

وقوله: "كأنَّ هذه موعظة مودِّع" يصلُح أن يكون سببًا للحديث، وهو حرص النبي ﷺ على نصيحة الأمة عند إقتراب أجله الذي قُدِّرَ له.

وقال أبو نعيم في "المستخرج": "وهذا حديث جيد من صحيح حديث الشاميين، وهو وإن تركه الإمامان محمد بن إسهاعيل البخاري ومسلم بن الحجاج؛ فليس ذلك من جهة انكسار منها له، فإنها رحمها الله قد تركا كثيرًا مما هو بشرطها أولى، وإلى طريقتها أقرب، وقد روى هذا الحديث عن العرباض بن سارية ثلاثة من تابعي الشام معروفون مشهورون: عبد الرحمن بن عمرو السلمي، وحُجْر بن حُجْر، ويحيى بن أبي المطاع، وثلاثتهم من معروفي تابعي الشام".

<sup>(</sup>١) وكذا في رواية البيهقي في "المدخل إلى السنن الكبرى" (٥١).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" (٢/ ١١٠).

وزَعمَ الحاكمُ أنَّ سببَ تركهما له أنهما توهَّما أنه ليس له راوٍ عن خالد بن معدان غيرَ ثور بن يزيد، وقد رواه عنه أيضًا بحير بن سعد ومحمد بن إبراهيم التيمي وغيرهما.

وتعقبه ابن رجب بقوله: "ليس الأمر كما ظنَّه، وليس الحديث على شرطهما، فإنها لم يخرجا لعبد الرحمن بن عمرو السلمي، ولا لحُجْرٍ الكلاعي شيئًا، وليسا ممن اشتهر بالعلم والرواية".

\_ ولبعضه شاهد من حديث جابر بن عبد الله، وابن مسعود، وفيهما زيادة: "وكل ضلالة في النار"، وسيأتي تخريج هذه الزيادة في الكلام على عاقبة الابتداع، آخر الشرح التفصيلي للحديث.

#### راوي الحديث

#### ه اسمه:

العِرْباض بكسر العين وسكون الراء.

ومعناه الطويل من الناس، ثم جُعِلَ عليًا، وقيل: معناه الشديد، وقيل: الجلد المخاصم.

"ابن ساريه السُّلمي": من بني سُلَيم بن منصور.

وكان من أهل الصُّفَّة، وهم جماعة من الصحابة فقراء غرباء، كانوا يَأُوونَ إلى مسجدِ رسول الله ﷺ، وكانت لهم في آخره صُفَّة؛ يعني: موضعًا مُظَلَّلاً عليه يبيتون فيه.

#### • كنىتە:

أبو نجيح بفتح النون وكسر الجيم وبالحاء المهملة .

#### • إسلامه:

أسلم قديمًا، وكان يقول: أنا رابع الإسلام؛ أي: أنا رابع من أسلم.

#### أعماله ومناقبه:

نزل بالشام، وسكن حمص، وكان من العابدين، وكان من البكائين، الذين ذكرهم الله في قوله تعالى: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَاۤ أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَآ أَجِدُ مَاۤ أَخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ ﴾ [التوبة: ٩٢] الآية.

#### • وفاته:

مات في الشام سنة خمس وسبعين في خلافة عبد الملك بن مروان، ومروياته واحد وثلاثون حديثًا.

## أهمية الحديث ومنرلته

١ − قال ابن رجب: "قوله ﷺ: "كل بدعة ضلالة" من جوامع الكلم لا يخرج عنه شيء، وهو أصل عظيم من أصول الدين، فكل من أحدث شيئًا ونسبه إلى الدين، ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه فهو ضلالة، وسواء في ذلك مسائل الاعتقادات أو الأعمال أو الأقوال الظاهرة والباطنة".

٢ – والحديث يقرر أصولاً عديدة؛ منها:

– أصلٌ في الوعظ.

أصل في الوصية.

- أصل في طاعة أولي الأمر.

- أصل في ذم الاختلاف.

- أصل في ذم الابتداع.

- أصل في التمسك بالسنة.

### شرح المفردات

"وجِلت": بكسر الجيم؛ أي: ضاقت من الوجل، وهو الخوف.

"ذرفَت": أي: سالت.

**"التأمير":** تولية الإمارة.

"الراشدين": جمع راشد، وهو من عرف الحق واتبعه، وضده: الغاوي،

وهو: من عرف الحق وانحرف عنه، والضال: من لم يعرف الحق ولم يعمل به.

"عضوا": فعل أمر من عض يعض وهو بفتح العين ، وضمها لحن ، ولذلك تقول : برَّ أمك بضم الباء ، فكل من عض وبر من باب علم يعلم ولذلك تفتح فاؤهما في الأمر تبعًا لفتح عين المضارع ، ولو كانت عين مضارعها مضمومة لضمت فاؤهما في الأمر كما تقول عُدُّوا الدراهم ومُدُّوا الحبل.

"النواجذ": جمع ناجذ، قيل: الأضراس، وقيل: الأنياب.

"عليكم": اسم فعل أمر بمعنى الزموا واستمسكوا.

### الشرح الإجمالي

- الحديث أصلٌ عظيم في "الوعظ، والإرشاد، والتوجيه"، وهو من جوامع كَلِمِه ﷺ. وكان من عادته صلى الله عليه وسلم أن يتخوَّل أصحابه بالموعظة، استجابة لقوله تعالى: ﴿وَعِظْهُمْ وَقُل لَمُمْ فِ أَنفُسِمْ قَوْلاً بَلِيغًا ﴾ [النساء: ٦٣].

وقال في "قواعد الأحكام": "الوعظ: هو الأمر بجلب المصالح الخالصة أو الراجحة، أو النهي عن ارتكاب المفاسد الخالصة أو الراجحة".

- وهو أصلٌ في تمييز البدعة من السنة، والهدى من الرشاد، فها وافق الشرع والسنة فهو السنة، وما خالف الشرع فهو البدعة الحادثة، وكل مالم يُشرع فهو من البدع.

- والحديث أصلٌ في الحرص على الجماعة ونبذ الفُرْقة والاختلاف، وفيه بيانٌ لما ينبغي فِعْله عند الاختلاف، وما يلزم سلوكه للنجاة والهداية من ويلات الخلافات والمحدثات.

### الشرح التفصيلي

## 🕸 قوله: "اوعظنا":

الموعظة: النصح والتذكير بالعواقب، وهي مصدر ميمي.

قال ابن سيده: هو تذكيرك الإنسان بها يليّن قلبه من ثواب وعقاب. يقال: وعظته فاتعظ. أي: قَبِلَ الموعظة.

وتُؤَنَّث للتعظيم، فهي موعظةٌ عظيمةُ النفع والأثر؛ بدليل حصول الوجل والبكاء بعدما.

وكان وقتها في أول النهار مع صفاء النفس، وسكونها وخشوعها بعد صلاة الصبح، كما وقع ذلك في رواية الترمذي: "وعظنا رسول الله ﷺ يومًا بعد صلاة الغداة موعظة بليغة".

## 🕸 قوله: "بليغة"؛ أي:

١ - بالغ فيها بالإنذار والتخويف، لأجل ترقيق القلوب؛ وذلك امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ وَعِظْهُمْ وَقُل أَمْمْ فِي أَنفُسِمْ قَوْلاً بَلِيغًا ﴾ [النساء: ٦٣].

وفي الآية والحديث ندب المبالغة في الموعظة.

٢ – أي: موصوفة بالبلاغة:

والبلاغة: هي التوصُّل إلى إفهام المعاني المقصودة، وإيصالها إلى قلوب السامعين، بأحسن صورة من الألفاظ الدالة عليها، وأفصحها وأحلاها للأسماع، وأوقعها في القلوب.

قال ابن المعتز: "أبلغ الكلام ما حَسُنَ إيجازه، وقلّ مجازه، وكَثُرَ إعجازه، وتناسبت صدوره وأعجازه"(١).

<sup>(</sup>١) "نهاية الأدب" (٧/ ١١).

## العيون العيون الوجلت منها القلوب وذرفت منها العيون النابية

أخذت بمجامع الصحابة ظاهرًا وباطنًا وهذا دليل على كمال معرفتهم ومراعاتهم لربهم.

فكان تأثير الموعظة فيهم بليعًا ؛ لأن قلوبهم رقيقة ، ولو كانت قاسية لما تأثرت :

إذا قسا القلب لم تنفعه موعظةٌ كالأرض إن سبخت لا ينفع المطرُ

وأخر ذرفت عن وَجِلَتْ؛ لأن البكاء ينشأ عن الخوف، وفي الحديث دليل على أن المخوف من الله وسطوته وانتقامه وعذابه محمودٌ، وأثر هذا الخوف من البكاء غير المتكلَّف محمود أيضًا، وهذا العطف لهذين الوظيفتين من عطف المسبّب على السبب.

وفي الحديث: "عينان لا تمسّها النار: عينٌ بَكَتْ من خشية الله وعين باتَتْ تحرسُ في سبيل الله"(١).

وفي الحديث الآخر: "لا يلج النار من بكى من خشية الله حتى يعود اللبن في الضرع"(٢).

وهذا الوصفان الوجل والبكاء مدحٌ، مَدَحَ الله بهما المؤمنين فقال: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٢].

وقال: ﴿ وَيَشِّرِ ٱلْمُخْبِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الحج: ٣٤ ـ ٣٥].

وقال: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَىٰٓ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ﴾ [المائدة: ٨٣].

وفي "الصحيحين": عن أنس أن النبي ﷺ خرج حين زاغت الشمس فصلى الظهر، فلمّا سلّم قام على المنبر، فذكر الساعة، وذكر أن بين يديها أمورًا عظامًا، ثم

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (١٦٣٩) من حديث ابن عباس رضي الله عنهها. وصححه الألباني في "صحيح الحامع" (٤١١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٠١٨٢)، والترمذي (١٦٣٣)، والنسائي (٣١٠٨\_ ٣١١٥)، وابن ماجة (٢٧٧٤) من حديث أبي هريرة ﷺ. وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٧٧٧٨).

قال: ''من أحبَّ أن يسأل عن شيء فليسأل عنه، فوالله لا تسألوني عن شيء إلا أخبرتكم به في مقامي هذا". قال أنس: فأكثر الناس البكاء (''.

🕏 وقوله: "يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا":

وقد استشفُّوا أنها موعظة مودع من أمرين:

المودِّع يستقصي ما لا يستقصي غيره في القول والفعل؛ ولهذا أمر ﷺ أن يُصلَّى صلاةً مودِّع؛ لأنها تكون متقنة، فالموعظة كانت كذلك.

٢ - لأنه ألمح إلى ذلك في أثناء الكلام، وذلك نظير قوله في خطبة الوداع:
 "لعلّي لا ألقاكم بعد عامي هذا"(٢)، فسُمّيت الحجة: "حجة الوداع".

وقد خطب النبي ﷺ خطبًا أخرى فيها إشعار بدنو أجله.

كما ثبت في "الصحيحين" من حديث عقبة بن عامر قال: صلى رسول الله على قتل أحد، ثم صعد المنبر كالمودّع للأحياء والأموات فقال: "وإن فرَطُكم على الحوض، وإِنَّ عَرْضَهُ كما بين أَيْلَةَ إلى الجُحْفَة، وإني لستُ أخشى عليكم أن تشركوا بعدي، ولكن أخشى عليكم الدنيا أن تَنَافسوا فيها وتقتتلوا، فتهلكوا كما هلك من كان قبلكم".

قال عقبة: فكانت آخر ما رأيت رسول الله على المنبر (٦).

# 🏶 قولهم: "فَأَوْصِنَا":

بفتح الهمزة؛ أي: وصيةً جامعة كافية لمهات الدين والدنيا، والظاهر أن القائل بعضهم لاكلهم.

الفاء: للتفريع على ما قبله، أو واقعة في جواب شرط مقدَّر؛ أي: فإِنْ كنتَ مودِّعًا فأَوْصِنا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٤٠)، ومسلم (٢٣٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٢١٦)، والترمذي (٨٨٦) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٣٤٤)، ومسلم (٢٢٩٦).

ثم إِنْ كان المطلوب بالوصية هو الوعظ؛ فقد حصل أصله، والمعنى: زدنا، وإن كان المقصود نوعًا آخر مما لا تخويف فيه ولا وعيد فقد طلبوا أمرًا هو أهم.

# 🕸 وقوله على: "أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة":

فهاتان الكلمتان تجمعان سعادة الآخرة لمن تمسك بها، والتقوى وصية الله للأولين والآخرين: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِكَتَابَ مِن قَتِلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ للأولين والآخرين: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِكَتَابَ مِن قَتِلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ١٣١].

وأما طاعة أولياء الأمور ففيها سعادة الدنيا، وبها تنتظم مصالح العباد ومعايشهم، وبها يستعينون على إظهار دينهم وطاعة ربهم.

وبدأ بالتقوى؛ لأنها أجمع إذ هي امتثال الأوامر واجتناب النواهي(١).

ويكون عطف السمع والطاعة على التقوى من عطف الخاص على العام، لمزيد العناية والتأكيد.

نحو قوله تعالى: ﴿فَلِكَهَةٌ وَخُلْ وَرُمَّانٌ ﴾ [الرحمن: ٦٨]، وذلك لاشتمال التقوى على السمع والطاعة.

وبهذين الأصلين وَصَّى النبيُّ عَلَيْ في خطبة "حجة الوداع" كما في رواية أم الحصين الأَحْسَيَّةِ قالت: سمعت رسول الله عَلَيْ يخطب في حجة الوداع، فسمعته يقول: "يا أيها الناس اتقوا الله، وإِنْ أُمِّرَ عليكم عبدٌ حبشيٌّ مجدَّع، فاسمعوا له وأطيعوا ما أقام فيكم كتاب الله"(٢).

## 🕸 قوله ﷺ: "والسمع":

١ - أي: الإصغاء إلى كلام وليِّ الأمر ليتمكَّن فهمه ومعرفته.

 ٢- أو "السمع" بمعنى: قبول السمع، وعبر عنه بالسمع؛ لأن فائدة السمع قبول المسموع.

<sup>(</sup>١) وراجع الكلام على التقوى في "الحديث الثامن عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٦٢١٣، وغيرها)، مسلم (١٢٩٨، ١٨٣٨)، والترمذي (١٧٠٦)، وابن ماجه (٢٨٦١).

وعليه فالطاعة على المعنى الأول تأسيس لمغايرتها له، وعلى المعنى الثاني تأكيد؛ لكونه من قبيل الإعادة. والأوَّل أَوْلَى.

#### "والطاعة":

بالفعل والاعتقاد وهي الموافقة في الظاهر والباطن فيها يُؤْمَر به ويُنْهَى عنه في غير إثم.

# ﴾ 🕏 قوله ﷺ: "وإن تَأَمَّرَ عليكم عبدٌ":

وعند ابن حبان: "حبشيًّا مجدَّعًا". ونحوه في حديث أم الحصين.

وللبخاري من حديث أنس: "حبشيٌّ كَأَنَّ رأسه زَبِيبةٌ اللهُ.

ولمسلم: "ولوكان عبدًا حبشيًّا مُجَدَّع الأطراف"(٢).

وتأمّر : صار أميرًا ، واللفظ يشير إلى استقلاله في ذلك، أي: من غير تأمير من خليفة ، وهي لفتة دقيقة (٢) .

• فإن قيل: كيف الجمع بين هذا الحديث، وبين قوله على: "الأئمة من قريش "('')، وكذا قوله على: "الناس تبع لقريش "('')؟

فالجواب على ذلك من وجوهٍ:

١ – ولاية العبد إنها تكون ناشئة عن إمام قرشي بشهادة حديث الحاكم: "الأئمة من قريش، أبرارها أمراء أبرارها، وفجارها أمراء فجارها، ولكل حقٌ، فآتوا كل ذي حقَّه، وإنْ أَمَّرَتْ عليكم قريشٌ عبدًا حبشيًا فاسمعوا له وأطيعوا" (١) وإسناده جيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٨٣٧) من حديث أبي ذَرٌّ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) شرح الأربعين لعبد الوهاب أبو صفية ، (ص٣٢٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١١٨٩٨) من حديث أنس ﷺ، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٧٥٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣٤٩٦)، ومسلم (١٨١٨) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٦) أخرَجه الحاكم (٤/ ٧٥ ـ ٧٦)، والطبراني في "الصغير" (٤٢٥)، والبزاد (٧٥٩ـ البحر الزخار)،=

٢ – هذا من باب ضرب المَثَلِ لغير الواقع على طريق التقدير والفرض، وإلا فالعبد الحبشي لا تصح ولايته، وذلك نظير قوله ﷺ: "من بنى لله مسجدًا ولو كمفحص قَطَاةٍ بنى الله له بيتًا في الجنة"(١).

٣ – هو من باب الإخبار بالغيب، وأن نظام الشريعة يختل حين توضع الولايات في غير أهلها، وقد وليت امرأة على مصر وكذلك تولى عبد ، والأمر بالطاعة هنا إيثار لأهون الضررين؛ إذ الصبر على ولاية مَنْ لا تجوز ولايته أهون من إيثار الفتنة التي لا دواء لها ولا خلاص منها.

وقد حصل ذلك في أواخر العصر العباسي، وتتابع إلى عصر الماليك، حيث صاروا خلفاء لا أمراء فحسب.

وهذا من الخلل العظيم وقد حصل هذا في مصر حين تولاها كافور الإخشيدي، وكان عبدًا حبشيًا خصيًا اشتراه سيده بثمانية عشر دينارًا.

وتولَّت مُلك مصر جاريةٌ يقال لها: شجر الدُّرِّ، ولم يَلِ مصر في الإسلام امرأةٌ قبلها، وأقامت في المملكة ثلاثة أشهر، فوقع في سلطنتها اضطرابٌ، وأرسل الخليفة المعتصم يُعاتب أهل مصر في توليتها فتزوجها الأمير عز الدين أيبك التركهاني، ونزلت له عن السلطنة.

# 🕏 قوله ﷺ: "فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا":

أي: الحال والشأن أن من يعيش من الصحابة بعده ﷺ فسيرى اختلافًا كثيرًا بين الناس في ظهور الفتن والبدع، والاختلاف في الولاية والخلافة، بسبب طلب المال والجاه، فيتولاها من لا يستحقها بالتغلُّب.

<sup>=</sup>والبيهقي (٨/ ١٤٣)، وأبو نعيم في "الحلية" (٧/ ٢٤٢)، والرافعي في "التدوين" (٢/ ٤٢٢)، واستغربه أبو نعيم، وجوَّدَ إسناده ابن رجب في "جامع العلوم" (٢/ ١١٩)، وصححه الألباني في إ "صحيح الجامع" (٢٧٥٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٧٣٨) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما. وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٦١٢٨).

وقد حصل هذا ووقع فهو من الإخبار بالمُغيبات.

أو أنه عَلِمَ ذلك بنظرٍ واستدلال وقياس لأمته على الأمم السابقة، وهذا موافق لما رُوِيَ عنه من افتراق الأمة إلى نلاث وسبعين فرقة.

وإتيانه بالسين بدل سوف في قوله: "فسيرى" يدل على قرب تلك الرؤية، وهي بمعنى العلم، وكان كذلك فوقعت فتنة مقتل عثمان، ووقعة الجمل، ومحاربة معاوية لعليِّ على الخلافة، ومحاربته للحَسن عليها فسلم الأمر إليه لإطفاء الفتنة. ووقعت الكارثة العظيمة بمقتل الحسين بن على رضى الله عنهما.

# 🟶 قوله ﷺ: "فعليكم بسنتي":

الفاء واقعة في جواب شرط مقدّر؛ أي: فإذا رأيتم هذا الاختلاف فالتزموا التمسك بطريقتي وسنتي وسيري، والسنة هنا بمعنى الدين كله من الأحكام الاعتقادية والعملية الواجبة أو المندوبة والمباحة، وللسنة اصطلاحات كثيرة بحسب كل فنّ، فالسنة عند الفقهاء تختلف عنها عند الأصوليين، تختلف عنها لدى علماء الحديث وهكذا.

قال ابن حبان: "في قوله ﷺ: "فعليكم بسنتي" ثم ذِكْره الاختلاف الذي يكون في أُمَّتِه: بيانٌ واضحٌ أنَّ مَنْ واظبَ على السنن، وقال بها ولم يُعَرِّج على غيرها من الآراء: من الفرق الناجية في القيامة، جعلنا الله منهم بمنِّه"(١).

### • فرع: في إطلاقات السنة:

١ – في الفقه: وتطلق على النوافل، والسُّنَنِ المؤكَّدَة..

٢ - في أصول الفقه: وتطلق على المستحبات، وغير الواجبات، وكثيرًا ما يستعملها القدماء من الأئمة على معنى الواجب.

<sup>(</sup>۱) "صحيح ابن حبان" (۱/ ۱۸۰).

قال الرازي: "ولفظ السنة محتصٌّ في العُرْف (') بالمندوب، بدَليل أنه يقال: هذا الفعل واجب أو سنة، ومنهم مَنْ قال: لفظ السنة لا يختص بالمندوب؛ بل يتناول كل ما عُلِمَ وجوبه أو ندبيته بأمر النبي ﷺ، أو بإدامته فِعْله؛ لأنَّ السنة مأخوذة من الإدامة "(').

٣ - في الحديث: وتطلق على الأحاديث الواردة عن النبي على كافة: القولية والفعلية والتقريرية، وعلماء الحديث: هم أهل الاختصاص بدراسة الأسانيد والمرويات.

٤ - في الاعتقاد: وقد خصَّ كثيرٌ من العلماء اسم السنة بما يتعلق بالاعتقادات؛
 لأنها أصل الدين.

وهي على هذا المعنى مرادفة لأصول الدين، أو بمعنى الدين، ويشهد لذلك المعنى اللغوي للسنة؛ وهو الطريقة المسلوكة.

ومن هذا الباب: تسمية مصنفات الاعتقاد باسم السنة، ومن ذلك كتب: "السنة" للإمام أحمد وغيره<sup>(٣)</sup>.

وقيل: السنة ما كان عليه النبي ﷺ من العلم أو العمل أو الواقع العملي

والسنة التي يجب اتباعها هي سنة رسول الله ﷺ، والسنة تذكر في الأصول والاعتقادات، وتذكر في الأعمال والعبادات، وكلاهما يدخل فيها أخبر به وأمر به، فها أخبر به وجب تصديقه، وما أوجبه وأمر به وجبت طاعته فيه.

#### وحقيقة المتابعة للسنة:

أن يفعل العبد مثل ما فعلَ الرسول ﷺ على الوجه الذي فعل، لأجل أنه فعل. فإذا فعل على وجه العبادة.

<sup>(</sup>١) يعني: عُرْفَ الأصوليين لا مطلق العُرْف.

<sup>(</sup>٢) "المحصول" للرازي (١/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) يُراجع هذا المبحث في الكلام على تسمية أهل السنة والجماعة من كتابي: "المدخل إلى علم التوحيد".

وإذا قصد تخصيص مكانٍ أو زمان بالعبادة خصَّصْناه بذلك؛ مثل: الطواف، واستلام الحجر، وصلاة ركعتين خلف المقام.

وما فعله اتفاقًا ولم يقصده: لا تكون مشاركته في صورة الفعل من غيرِ موافقةٍ له في قصده متابعة.

كصلاته في موضع في طريق سفره أو نحو ذلك فتخصيص ذلك المكان بقصد الصلاة من البدع، بل تخصيصه بالصلاة من بدع أهل الكتاب الذين هلكوا بها، وثَهي المسلمون عن التشبه بهم في ذلك.

ففاعل ذلك متشبه بالنبي عَلَيْه في الصورة، ومتشبه باليهود والنصارى في القصد الذي هو عمل القلب.

كان عمر بن الخطاب في سفر فصلى الغداة ثم أتى على مكان فجعل الناس يأتونه فيقولون: "صلى فيه النبي على الله النبي المناه النبي المناه النبي المناه النبي المناه النبي المناه النبيائهم فاتخذوها كنائس وبيعًا فمن عرضت له الصلاة فليُصَلّ، وإلا فليمض".

وهذا هو الأصل، فإن المتابعة في السنة أبلغ من المتابعة في صورة العمل.

ولهذا لما اشتبه على العلماء جلسة الاستراحة هل فعلها استحبابًا أو لحاجة؟ تنازعوا فيها.

وكذا هل التحصيب سنة هو قصد النزول به، أو نزل به، لأنه أسمح لخروجه؟ وهذا ما يبين أن المقاصد كانت معتبرةً لديهم في المتابعة.

ومن دقائق هذه القاعدة:

أكل ما تيسر. فذلك هو السنة موافقة له ﷺ في القصد.

من جوامع الكلم في هذا الباب:

"من فارق الدليل ضل السبيل، ولا دليل إلا بها جاء به الرسول".

"والعلم ما قام عليه الدليل، والنافع منه ما جاء به الرسول، فالشأن في أن نقول

علمًا: وهو النقل المصدَّق والبحث المحقَّق، فإن ما سوى ذلك وإن زخرف مثله بعضُ الناس، خزفٌ مزوَّق، وإلا فباطلٌ مطلق".

"الاحتياط سن ما لم يُفْضِ بصاحبه إلى مخالفة السنة، فإذا أفضى إلى ذلك. فالاحتياط ترك هذا الاحتياط".

# 🕏 قوله ﷺ: "وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي":

لأنهم يلزمون سنته ويتبعون هديه.

ولماذا ذُكَرَ سنتهم في مقابلة سنته؟

لأنه علم أنهم لا يخطئون فيما يستنبطونه من سنته بالاجتهاد، وما عرف عنهم أو عن عنهم أو عنهم أولى بالاتباع مما عُرِفَ عن غيرهم من الصحابة إذا وقع الخلاف.

ولماذا أضافها إليهم؟

لأنه عَلمَ أنَّ بعض سنته لا يشتهر إلا في زمانهم، فأضافها إليهم لبيان أن من ذهب إلى ردِّها فهو مخطئ، فأطلق القول باتباع سنتهم سدًا للباب.

و"الخلفاء":

جمع خليفة وهو كلّ مَنْ قام مقام غيره.

والألف واللام للعهد، والمعهود أربعة، وقيل: خمسة، بإضافة الحسن للراشدين، ونص كثير من الأئمة على أن عمر بن عبد العزيز خليفة راشد أيضًا<sup>(١)</sup>.

#### "المهدين":

أي: الذين هداهم الله إلى الصواب؛ ولذا قرن سنتهم بسنته لعلمه أنَّ سنتهم؛ أي: طريقتهم التي يستخرجونها من الكتاب والسنة مأمونة الخطأ.

والراشدون المهديون بمعنى واحدٍ.

قال مالك: قال عمر بن عبد العزيز: "سَنَّ رسول الله وولاة الأمر من بعده سننًا، الأخذ بها اعتصام بكتاب الله، وقوةٌ على دين الله، ليس لأحد تبديلها، ولا

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٢٢).

تغييرها، ولا النظر في أمرٍ خَالَفَها، من اهتدى بها فهو مهتدٍ، ومن استنصر بها، فهو منصور، ومن تركها واتبع غير سبيل المؤمنين، ولآه الله ما تولى، وأصْلاَهُ جهنم وساءت مصيرًا".

قال مالك: أعجبني عزمُ عمرَ على ذلك، يعني هذا الكلام.

ولماذا قال: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء" ولم يذكر الكتاب؟

فالجواب: الكتاب حَمَّال أوجه، وفي زمن الاختلاف وجريان الأهواء يقولون فيه ما لا يحتمل، ويدعون فيه ما لا يصح، فكانت السنة وعمل الصحابة فيهما البيان العلمي الشارح، والتطبيق العملي الواضح.

وفيه أن للخلفاء سنة متبعة بقول النبي على ، وعلى هذا فها سنّه الخلفاء الراشدون اعتبر سنة للرسول على بإقراره إياهم ، ووجه كونه أقره أنه أوصى باتباع سنة الخلفاء الراشدين ، ومن ذلك الأذان الأول للجمعة زاده عثمان رضي الله عنه لما اتسعت المدينة وكثر الناس وصار منهم شيء من التهاون فاحتيج إلى أذان آخر قبل الأذان الذي عند مجيء الإمام ، وهذا يشبه أذان بلال قبل أذان ابن أم مكتوم للفجر وقد بين التهاؤن أذانه ليس لصلاة الفجر ، ولكن ليوقظ النائم ويرجع القائم للسحور (۱).

## فرع: في حجية إجماع الخلفاء الأربعة:

وهل هو حجة مع مخالفة غيرهم؟ في ذلك روايتان عن أحمد.

وقال أبو خازم الحنفي هو حجة، وحَكَمَ بذلك في زمن المعتضد بتوريث ذوي الأرحام ولم يعتد بخلاف زيد وقبل منه المعتضد ذلك، وردها إليهم وكتب به إلى الآفاق.

والصحيح: أن ذلك ليس بإجماع، وكلام أحمد في إحدى الروايتين يدل على أن قولهم حجة، ولا يلزم من ذلك كونه إجماعًا، ويحمل عليه كلام القاضي أبي خازم من الحنفية.

<sup>(</sup>١) من شرح الأربعين لابن عثيمين بتصرف ، (ص٢٨١ ، ٢٨٢) ، وحديث أذان بلال في البخاري (٢٢) ، ومسلم (١٠٩٢) (٣٨) .

وقال الشافعي: يُصار إلى قول الخلفاء الأربعة إذا اختلفت الصحابة على قولين وكانت الخلفاء الأربعة مع أحد الفريقين.

ويترجح أن إجماعهم ليس بحجة بمخالفة ابن عباس الجميع في خمس مسائل من الفرائض انفرد بها وابن مسعود بأربع مسائل ولم يحتج عليهم بإجماع الأربعة.

واحتج أبو خازم بحديث "عليكم بسنتي" واحتج غيره بحديث: "أصحابي كالنجوم... "(١)

ولا تعارض بينهما؛ فالأول: يقتضي الاقتداء بالخلفاء فيها اتفقوا عليه، والثاني: أمر للمقلد بالتخيير، والحديث الأول صحيح، والثاني ضعيف.

#### مسألة:

#### ويشهد لذلك:

اخذ عمر بن عبد العزيز برأي أبي بكر وعمر، وورد عنه ذلك في حقً عمر بن الخطاب وحده (٦).

٢ - وكذا كان عليٌ يتتبع أحكام عمر بن الخطاب وقضاياه ويقول: "إن عمر
 كان رشيد الأمر "(¹).

<sup>(</sup>۱) حديث موضوع: انظر "ميزان الاعتدال" للذهبي (۱۲، ۱۵ \_ ترجمة جعفر بن عبد الواحلة الهاشمي)، (۲/ ۳۷۹ \_ ترجمة حمزة بن أبي حمزة الجزري)، و"ذيل الميزان" (۸/ ۷۳ \_ مطبوع مع الميزان، ط: العلمية). وقال أبن حزم في "الإحكام" (۲/ ۲۶۳): "وأما الرواية (أصحابي كالنجوم)؛ فرواية ساقطة".

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" (٢/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٣) "حلية الأولياء" (٥/ ٢٩٨)، و"جامِع العلوم" (٢/ ١٢٣ \_ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) "المُصنَّف" لابن أبي شيبة (٢١/ ٣٢).

٣- وقال الشعبي في إذا اختَلَفَ الناسُ في شئ؛ فانظر كيف قضى فيه عُمر، فإنه
 لم يكن يقضي في أمرٍ لم يُقْضَ فيه قبله حتى يُشَاوِرَ "(١).

٤ - ورُوِيَ في هذا الباب عن ابن مسعود ومجاهد وعكرمة في شأن عمر بن الخطاب في المالي الم

# 🕸 قوله ﷺ: "وإياكم ومحدثات الأمور":

"الواو": عاطفة للجملة على جملة "فعليكم بستي".

و فائدة ذلك العطف: مزيدٌ من التقرير والتأكيد لمعنى الاتباع للكتاب والسنة.

"إياكم": منصوب بفعل مضمر، وهذا أسلوب تحذيري، والتقدير: باعدوا أنفسكم، ولما حذف الفعل والمضاف (أنفس) انفصل الضمير.

"ومحدثات الأمور": الواو عاطفة.

"محدثات": منصوب به بفعلٍ مضمر تقديره: احذروا، يعني: واحذروا محدثات الأمور.

احذروها أن تعملوا بها، ولو من غير أن تكونوا أول محدثٍ لها.

"ومحدثات الأمور": جمع محدثة، وهي كل جديد مخترع في الدين مخالفٍ للشريعة. وإضافة محدثات للأمور من باب إضافة الصفة للموصوف.

والمعنى: اتقوا الأمور المخترعة في الدين، المخالفة لسنة النبي الله والخلفاء الراشدين، واحذروا ما ليس له أصل من كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس صحيح، وكان مالك يتمثل بالبيت القائل:

وخيرُ أمورِ الدِّينِ ما كانَ سنةً وشَرُّ الأمورِ الْمُحْدَثَاتُ البَدَائِعُ

<sup>(</sup>١) "حلية الأولياء" (١/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ١٢٤ \_ ١٢٤).

### • وقوله: "وإياكم ومحدّثات الأمور":

هل هو عام أريد به خاص؟ أي: محدثات مخصوصة في أمرٍ مخصوص؟ أم هو عام أريد به عام؟ أي: كل أمرٍ مُحْدَثٍ؟

الصحيح الأول؛ لأنه قد عُلِمَ بالاضطرار من دين الإسلام أنه لم يَنْه عن كلِّ محدثة؛ وإنها نهى عن المحدثات في الدين والشريعة، بخلاف المحدثات الدنيوية كالآلات المستخدمة في نفع البشر، والسيارات ونحو ذلك، فلا يشملها النهي، ولا يلحقها الذم.

# 🕏 قوله ﷺ: "فإنَّ كل بدعة ضلالة":

الفاء: للترتيب والتعليل، وهذا الترتيب على محذوف تقديره: فإن ذلك بدعة، وإنَّ كلَّ بدعةٍ ضلالة. (علة لمحذوف) أو (علَّة لما دلَّ عليه أسلوب التحذير) أي: احذروها فإنها ضلالة.

لأن الحق فيها جاء به الشرع فها لا يرجع إليه يكون ضلالة؛ إِذ ليس بعد الحق إلا الضلال، كما قال تعالى: ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِ إِلَّا ٱلضَّلَالُ ﴾ [يونس: ٣٢].

ويترتب على هذا المحذوف مقدمةٌ صرَّح بها في بعض الروايات وهي: "وكل ضلالة في النار"؛ أي: صاحبها.

سواء كان فاعلها أولاً، أو المتبع لها وله ثانيًا.

#### معنى البدعة:

لغة: أصل مادة بدع للاختراع على غير مثال سابق.

ومنه قوله تعالى: ﴿بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١١٧].

يقال: ابتدع فلانٌ بدعةً إذا ابتدع طريقًا لم يُسبق إليها، ويقال: أمر بديع للمستحسن الذي لا مثال له في الحسن، ومِنْ هذا المعنى سُمِّيَت البدعةُ بدعةً (١).

واستخراجها للسلوك عليها هو الابتداع.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (١/ ٣٤٢).

وهيئتها هي البدعة، وقد يُسمَّى العمل المعمول على تلك الهيئة والوجه بدعة. ولهذا سُمِّيَ العمل الذي لا دليل عليه من الشرع بدعة.

وهذا إطلاق أخصّ مِنْ إطلاق اللغة.

قال في "الاعتصام": "والبدعة اصطلاحًا هي: طريقة في الدين مخترعة، تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية"(١).

وقال شيخ الإسلام: "البدعة ما خالفت الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة، من الاعتقادات والعبادات كأقوال الخوارج، والروافض والقدرية والجهمية، وكالذين يتعبدون بحَلْق اللِّحَى، وأكل الحشيشة، يتعبدون بالرقص والغناء في المساجد، والذين يتعبدون بحَلْق اللِّحَى، وأكل الحشيشة، وأنواع ذلك من البدع التي يتعبد بها طوائف من المخالفين للكتاب والسنة"(٢).

### • وأين تكمن خطورة الابتداع؟

١ - إن المبتدع ينصب نفسه في منزلة المشرّع، ولا مشرع إلا الله، كما قال تعالى:
 ﴿أُمْ لَهُمْ شُرَكَ وَأَلْهُم مِنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ ٱللّهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

قال ابن كثير رحمه الله: "أي: هم لا يتبعون ما شرع الله لك من الدين القديم، بل يتبعون ما شرع لهم شياطينهم من الجن والإنس.. من الضلالات والجهالات الباطلة.."(").

وقال ابن الجوزي: "والمعنى: ألهم آلهة (شرعوا) أي ابتدعوا لهم دينًا لم يأذن به الله"(،

فَحَكَمَ الله تعالى على الذين شرعوا لهم -أي: ابتدعوا لهم- بأنهم اتخذوهم شركاء من دونه، والعياذ بالله.

٢ – الابتداع معاندة للشارع الحكيم وشرعه، فمن لم يكن متبعًا كان مبتدعًا،
 ومن كان مبتدعًا لم يكن متبعًا.

<sup>(</sup>١) الاعتصام (١/ ٣٧ وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) "مجموع الفتاوي" لابن تيمية (١٨/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٣) "تفسير ابن كثير" (٤/ ١١٢) ـ

<sup>(</sup>٤) "زاد المسير" (٧/ ٢٨٢).

فالإنسان لايسير على طريقين.

قال الشاطبي: "المبتدع معاند للشارع ومشاقق له".

وقال شيخ الإسلام: "شعار أهل البدع هو ترك انتحال اتباع السلف"(١).

قال ابن القيم: "قال تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَآعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ﴾ [القصص: ٥٠] فقسم الأمر إلى أمرين لا ثالث لهما، إما الاستجابة لله والرسول، وما جاء به، وإما ابتداع الهوى، فكل ما لم يأتِ به الرسول فهو من الهوى "(٢).

وعلى هذا فالابتداع من أعظم مفسدات الدين، كما ذكر ذلك ابن القيم فقال: "إن فساد الدين إما أن يقع بالاعتقاد الباطل والتكلم به وهذا هو البدع، أو يقع في العمل بخلاف الحق وهذا هو اتباع الهوى، فالأول من جهة الشبهات والثاني من جهة الشهوات"(").

٣ - إن لسان حال المبتدع أن دين الله ناقص وأنه تعالى لم يكمل الدين، وأن
 النبي ﷺ لم يعبد ربه العبادة الكاملة.

قال مالك: "من ابتدع في الإسلام بدعة يراها صفة، فقد زعم أن محمدًا ﷺ خان الرسالة؛ لأن الله يقول: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأُثَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ ٱلْإِسْلَنَمَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣].

فها لم يكن يومئذ دينًا، فلا يكون اليوم دينًا".

قال الشاطبي: ".. فالمبتدع إنها محصول قوله بلسان حاله أو مقاله: إن الشريعة لم تتم وإنه بقي منها أشياء يجب أو يستحب استدراكها؛ لأنه لو كان معتقدًا لكهالها وتمامها من كل وجه لم يبتدع".

٤ - الابتداع يفتح باب التغيير والفوضى والتبديل في دين الله، والقول فيه على الله بغير علم.

<sup>(</sup>۱) "مجموع الفتاوى" (۹/ ۱۰).

<sup>(</sup>٢) "إعلام الموقعين" (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ١٣٦).

لأن مصدر الابتداع الرأي والظن والهوى والتحسين والتقبيح العقليين بعيدًا عن الشرع.

قال الشاطبي: "الإحداث في الشريعة إنها يقع:

- إما من جهة الجهل.
- أو من جهة تحسين الظن بالعقل.
  - أو اتباع الهوى"أهـ

والتبديل إنها ينشأ حين يعتقد الإنسان ما ليس من سنته ﷺ، ويعمل بها عمله بالسنة، وهذا نحو من تبديل الشريعة.

٥ - الابتداع افتراءٌ على الله.

قال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ لَكُم مِن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَامًا وَحَلَلاً قُلْ ءَاللهُ أَذِنَ لَكُمْ اللهِ تَعَلَيْهُ وَكُمْ اللهِ تَعْالَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ١٥٥].

حيث إن المبتدع يُحل أو يُحرم بدون رجوع إلى الله تعالى وإلى رسوله ﷺ.

قال الشاطبي: "الابتداع بالرأي: اتباعُ الهوى في التشريع؛ إِذْ حقيقته افتراءٌ على الله".

فليحذر المسلم قوله تعالى: ﴿ تَٱللَّهِ لَتُسْئِلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتُرُونَ ﴾ [النحل: ٥٦].

٦ - الابتداع أخطر من ارتكاب الذنوب والمعاصي؛ لأن صاحب البدع يُشرع فيضاهي بابتداعه شرع الله وأحكامه، وذاك يعصي ويخطئ مع علمه بقصوره وتقصيره.

قال شيخ الإسلام: "ولهذا اتفق أئمة الإسلام على أن هذه البدع المغلظة شرٌّ من الذنوب".

قال سفيان الثوري: "البدعة أحب إلى إبليس من المعصية؛ لأن البدعة لا يُتاب منها، والمعصية يُتاب منها".

ولهذا أمر النبي ﷺ بقتال الخوارج المبتدعين، مع كثرة صلاتهم وصيامهم

وقراءتهم، ونهى عن الخروج على أئمة الجور والظلم وأمر بالصبر عليهم (١٠).

وكان يجلد رجلاً يشرب الخمر فلعنة رجلٌ فقال الله: "لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله" وجاءه ذو الخويصرة التميمي وبين عينيه أثر السجود فقال: يا محمد! اعدل فإنك لم تعدل، فقال على: "ويحك! ومن يعدل إذا لم أعدل؟ لقد خبت وخسرت إن لم أعدل" ثم قال: "يخرج من ضئضئ هذا أقوام يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، أينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإنَّ في قتلهم أجرًا عند الله لمن قتلهم يوم القيامة "".

٧ - البدع أُضَلُّ للناس، وأدعى لقبولها عندهم من المعاصي.

لأن معظم العصاة يعرفون أنهم عصاة، وكثير منهم يستحي من إظهار معصيته أمام الخلق، ومعظم الخلق يدركون ذلك، وأما المبتدع فهو يزعم أنه ببدعته يعبد ربه، ولذلك يتبعه الناس فيضلون بضلاله.

وفي هذا قال ﷺ: ''من سنَّ في الإسلام سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده، من غير أن ينقص من أوزارهم شيء ''('').

ولهذا قال السلف: إن البدعة شر من الذنوب.

وقد مضى ذلك هنا.

 ٨ - البدعة من أهم أسباب التفرُّق والاختلاف المذموم في هذه الأمة، كما ورد في أحاديث افتراق الأمة.

قال الشاطبي: "إن الآيات الدالة على ذم البدعة، وكثيرًا من الأحاديث أَشْعَرَتْ بوصف لأهل البدع وهو الفُرْقة الحاصلة، حتى يكونوا بسببها شيعًا مع

<sup>(</sup>١) انظر: "التحفة العراقية" (ص٣٨)، و"درء التعارض" لابن تيمية (٧/ ١٨٠ ـ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٧٨٠) من حديث عمر بن الخطاب ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢١٦٣)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيدِ الخدري ﷺ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٠١٧) من حديث جرير ﷺ.

كونهم مسلمين "(١).

• عاقبة الابتداع:

١ – اللعن والطرد من رحمة الله:

قال ﷺ: "لعن الله من آوى محدثًا"(٢) وهذا في حق من آوى المبتدع ونصره... فكيف بالمبتدع نفسه؟

٢ – رد عمله وابطال أجره:

وفي حديث عائشة رضي الله عنها: أنَّ رسول الله ﷺ قال: "مَنْ عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو ردُّ".

وفيه ردٌّ لجميع المحدثات وإبطالها؛ لأنها ليست من أمر الدين فيجب ردّها.

٣ - حرمان التوبة:

وذلك لأنه لا يُفكر بها؛ لأنه يظن أنه في بدعته متبع فيستمر عليها، ولذلك قال بعض السلف: "ما انتقلَ صاحبُ بدعةٍ إِلاَ إلى شرِّ منها".

٤ - انقطاع الذُّكر:

قال تعالى: ﴿ إِنَّ شَانِعَكَ هُو ٓ **الْأَبَّتُرُ ﴾** [الكوثر: ٣]، فمن شَنَأ شيئًا جاء به الرسول فله نصيب من ذلك.

٤ - الضلال في الدنيا والعذاب في الآخرة:

قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيِّكُمُ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ۞ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُخْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٣\_١٠].

قال سعد بن أبي وقاص: هم اليهود والنصاري.

وقال عليٌّ والضحاك وغير واحد: هم الحرورية؛ أي: الخوارج.

<sup>(</sup>١) انظر: "الاعتصام" (٢/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٨٧٠)، ومسلم (١٣٧٠) من حديث علي الله.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨).

قال ابن كثير: "وهذا يعني أن الآية تشمل الحرورية، كما تشمل اليهود والنصاري".

ثم قال ابن كثير: "هي أعم من هذا، وإنها هي عامة في كل مَن عَبَدَ اللهَ على غير طريقٍ مرضيه، يحسب أنه مصيب فيها، وأن عمله مقبول، وهو مخطئ وعمله مردود". أه

فهذا الضلال في الدنيا، ولا يحصُّل لهم ما ابتدعوا لأجله في الدنيا.

فها كان من بدعة دينية أُرِيْدَ بها تهذيب الخُلُق وتزكية النفس وإصلاح الباطن فإنها لا تثمر شيئًا من ذلك.

بل لا تُثْمِر إلا خبئًا في أنفسهم، وسوءًا في أخلاقهم.

وأما عذاب الآخرة:

فقد قال تعالى: ﴿ أُمْ لَهُمْ شُرَكَتُواْ شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ ٱللَّهُ وَلَوْلَا كَلِمَهُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [الشورى: ٢١].

وقال على في الحديث: "كل ضلالة في النار"(١)؛ أي: صاحبها.

يجمع ما سبق قول ابن القيم رحمه الله في العقبات التي يظفر فيها الشيطان بالعبد: "الظفر في عقبة البدعة أحب إليه من المعصية لمناقضتها للدين، ودفعها لما بعث الله به رسوله، وصاحبها لا يتوب منها ولا يرجع عنها؛ بل يدعو الخلق إليها، ولتضمنها القول على الله بلا علم، ومعاداة صريح السنة، ومعاداة أهلها، والاجتهاد على إطفاء نور السنة، وتولية من عزله الله ورسوله، وردٍ ما اعتبره الله ورسوله، وموالاة من عاداه، ومعاداة من والاه، وإثبات ما نفاه، ونفي ما أثبته، وتكذيب الصادق وتصديق الكاذب، ومعارضة الحق بالباطل، وقلب الحقائق بجعل الحق باطلاً، والباطل حقًا، والإلحاد في دين الله، وتعمية الحق على القلوب، وطلب العوج

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي (١٥٧٨) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما في خطبة الحاجة الشهيرة. وكذا أخرجه أبو نعيم في "المستخرج" (١٩٥٣)، و الطبراني في "الكبير" (٨٥٢١)، والبيهقي في "الاعتقاد" (ص٢٢٩) و "المدخل" (٢٠٢) من حدث جابر. وله شاهد من حديث عبد الله بن مسعود عند المروزي في "السنة" (ص٧٩).

لصراط الله المستقيم، وفتح باب تبديل دين الله جملة، فإن البدع تستدرج بصغيرها إلى كبيرها، حتى ينسلخ صاحبها من الدين كها تنسل الشعرة من العجين، فمفاسد البدع لا يقف عليها إلا أرباب البصائر، والعميان ضالون في ظلمة العمى ومن لم يجعل الله له نورًا فها له من نور"(۱).

- فإن قال قائل: كيف نجمع بين هذه الكلية الواضحة البينة: "كل محدثة بدعة"، وبين قوله على: "من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة" (").

#### فالجواب من وجهين:

الوجه الأول: أن معنى قوله على: "من سن في الإسلام سنة حسنة" أي: من ابتدأ العمل بالسنة، ويدل لهذا أن النبي على ذكره بعد أن حث على الصدقة للقوم الذين وفدوا إلى المدينة ورغب فيها، فجاء الصحابة كل بها تيسر له، وجاء رجل من الأنصار بصرة قد أثقلت يده فوضعها في حجر النبي على فقال عليه الصلاة والسلام: "من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة"، أي ابتدأ العمل بسنة ثابتة، وليس أنه يأتي بسنة جديدة، بل يبتدئ العمل لأنه إذا ابتدأ العمل سن الطريق للناس وتأسوا به وأخذوا بها فعل.

الوجه الثاني: أن يقال: "من سن في الإسلام سنة حسنة"، أي: سن الوصول إلى شيء مشروع من قبل كجمع الصحابة المصاحف على مصحف واحد، فهذا سنة حسنة لا شك ؛ لأن المقصود من ذلك منع التفرق بين المسلمين وتضليل بعضهم بعضًا ، كذلك أيضًا جمع السنة وتبويبها وترتيبها فهذه سنة حسنة يتوصل بها إلى حفظ السنة . إذًا يحمل قوله على: "من سن في الإسلام سنة حسنة" على الوسائل إلى أمور ثابتة شرعًا ، ولو فتح الباب لكل شخص أو طائفة أن تبتدع في الدين ما ليس منه لتمزقت الأمة وتفرقت ، وقد قال الله عز وجل : ﴿إِنَّ ٱلّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا

<sup>(</sup>١) "مدارج السالكين" (١/ ٢٢٢ ـ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه (١٠١٧) ، (٦٩) .

لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ۚ إِنَّمَآ أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَتِّهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﷺ [الأنعام: ١٥٩]. وللحديث عن البدعة عودة وتفصيل.

### فوائد اعتقادية

العلم بالمغيبات لله تعالى دون سواه، لا يطلع عليه مَلَكٌ مقرَّبٌ ولا نبيًّ مرسلٌ، إلا ما شاء الله تعالى، فالنبي على لله على وجه التحديد متى اللقاء والموعد مع الله، ذلك بأن الله تعالى قال: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ اللهَاءَ وَالموعد مع الله، ذلك بأن الله تعالى قال: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ اللهَاءَ وَلَمْ اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَلَا عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ ال

والشيخُ الكبير الهرم والمريض الذي قد أضناه المرض يستشعر قرب اللقاء ولا يدريه على وجه التحديد.

والنبيُّ ﷺ جاءته علاماتُ لذلك لكنه ما عَلِمَهُ تحديدًا.. فلا يجوز الغلو في قَدْره الشريف.

وقد ظهرت العلامات المشعرة بدنو أجله ﷺ فيها تقدم في الأحاديث في نرول سورة النصر، ومن هذه الموعظة الجليلة، ومن خطبة حجة الوداع، وفي رجعته إلى المدينة حيث خطب في الطريق فقال: "يا أيها الناس إنها أنا بشر مثلكم يوشك أن يأتيني رسول ربي فأجيبه" ثم حض على التمسُّك بكتاب الله ووصّى بأهل بيته خيرًا"(").

وفي حديث عقبة بن عامر المتقدم ذِكْره، وفيه: "أيها الناس إني فرطكم وأنا شهيد عليكم، وإن موعدكم الحوض، وإني لأنظر إليه" قال عقبة: فكان آخر ما رأيت النبي على المنبر(٢).

٢- يتبين من الحديث ضلال الشيعة الإمامية الذين أكثروا من لعن أبي بكر

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۸۷۸) (۱۸۸۲)، والدارمي (۲۳۳۱)، ومسلم (۲٤۰۸) من حديث زيد بن أرقم الله على المرادع المرا

<sup>(</sup>٢) سبق قريبًا.

وعمر، وهما من الخلفاء الراشدين المهديين من بعده على بنص الحديث، واتخذوا ضلالهم هذا قربة إلى الله، تعالى الله عن باطلهم، ورضي الله عن الشيخين.

# فوائد تربوية ودعوية

١ – لين القلب وخشيته وخشوعه دليلٌ على صحة الإيهان وصدقه وإخلاصه.

قال تعالى: ﴿ آللَهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ آلْحَدِيثِ كِتَنَبًا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ سَخْشَوْنَ رَبَّمْ أَنُم تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الزمر: ٢٣].

و في هذا الحديث الذي معنا: "ذرفت منها العيون، ووجِلَتْ منها القلوب".

وفي المقابل كان وصف الكفار غلظ القلوب، وكثافة حجابها عن النور والهداية وتعطلها عن العمل النافع.

قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِيَّ أَكِنَّةٍ مِّمَّا تَذْعُونَاۤ إِلَيْهِ وَفِيَّ ءَاذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنَٰ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِجَابُ﴾ [فصلت:٥].

وقال تعالى : ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِمٍ مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤].

وقال عنهم حين عطَّلُوا قلوبهم عن عملها: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّرَ ۖ ٱلْحِيْنِ وَآلَإِنسِ اللهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَتِهِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْغَافِلُونَ ﴾ [الاعراف: ١٧٩].

وارتبطَ خضوع القلب بدمع العين، فهي ترجمانه في الغالب؛ لذا جاء ذِكْر. عملها بعد ذكر سببها وهو عمل القلب من الخوف والوجل.

ومن الناس من يدَّعي خوفًا وصعقًا يورثه صياحًا أو صراخًا، ولكن بأعين غير دامعة، وجوارح غير متورِّعة، وهذا دليلٌ على خللٍ إيهاني في القلب وعمله وإرادته.

قال عمر رفي في العابث في صلاته: "لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه".

٢ - آداب الموعظة في حتِّ مستمعها:

إذا كان من آدابها في حق المستمع إحضار قلبه، وخشوع جوارحه كما دلّ عليه قوله: "وجلت منها القلوب.." إلخ.

فإن من آدابها في حقِّه أيضًا. الاستزادة منها، والإقبال عليها، وعدم الإدبار عنها، وطلبها من أهلها، ويشهد لهذا قوله: "كأنها موعظة مودع فأوصنا.".

أي: زدنا منها، على القول الأول في معنى "أوصنا"، كما سبق.

وينبغي للإنسان ألا يكون همَّه سماعُ المواعظ البليغة التي ترقق القلب وتخوفه فحسب، بل عليه أن يأخذ من هذا الباب، وأن يأخذ من غيره من أبواب الفلاح، كطلب العلم وتعلم أسباب النجاة العلمية والعملية، فيهتم المسلم بتعلُّم ما تصح به عقيدته وعبادته ومعاملاته، وما ينجيه في الفتن ونحو ذلك.

ويشهد لهذا قولهم: "فأوصنا" على المعنى الثاني.

٣- وفي قولهم: "فأوصنا" دليلٌ على استحباب استدعاء الوصية والوعظ ممَّنْ هو أهلٌ لذلك، خاصةً إذا دلَّت القرائن على قرب رحيله، سواء لسفر، أو انقضاء أجل، ويُعلم اقتراب الأجل بالسِّنِّ الكبيرة، والمرض المخوف، ونحو ذلك.

وهل طلب الإنسان من العالم أن يوصيه يكون بدون سبب، أو إذا وجد سبب لذلك؟ الظاهر الثاني، بمعنى أنه ليس كلما قابلت أحدًا تقول: أوصني، فإن هذا مخالف لهدي الصحابة فيما يظهر ، لكن إذا وجد سبب كإنسان قام فوعظ وبين فلك أن تقول أوصنا، وأما بدون سبب فلا، ومن ذلك السفر، أي إذا أراد الإنسان أن يسافر وقال مثلاً للعالم: أوصني، فهذا مشروع (١).

٤ - آداب الموعظة في حق ملقيها:

أ- أن يختار الموضوع المناسب الذي يحتاج إليه الناس فلا يدعوهم للاقتصاد في الطاعة وهم لم يقوموا بالفرائض (٢).

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) انظر قواعد وفوائد، (ص٤٤٦).

ب- اختيار وقتها المناسب:

وفي بعض ألفاظ الحديث أنها كانت عقب صلاة الصبح.

وهذا أدعى لقبول القلوب وانتفاعها بالذكري.

حيث كانت الموعظة عقب صلاة وصلة بالله، والقلوب لها مصغية. وكانت عقب هجعة طويلة، استراح فيها البدن من التعب والنصب، والقلب من كثير الشواغل والصوارف، فكان هذا أدعى للقبول فالأفئدة لها مفضية.

جـ - اختيار ألفاظها المناسبة مع البلاغة:

ويشهد لهذا قوله: "موعظة بليغة".

والبلاغة كما قدمنا في تعريفها: التوصل إلى إيصال المعاني المقصودة، وإفهامها للسامع بأحسن صورة من الألفاظ الدالة عليها، وأفصحها وأحلاها للأسماع، وأوقعها في القلوب.

ومن هذا الباب: الابتعاد عن الغرائب والتعقيدات، كما في الحديث: "إنَّكَ لن تُحَدِّث قومًا حديثًا لا تبلغه عقولهُم إلا كان لبعضهم فتنة"(١). وقال عليٌّ ﷺ: "حَدِّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ أَثْحِبُّونَ أَنْ يُكَذَّبَ الله وَرَسُولُهُ"(٢).

د - ألا يُمِلَّ السامعين للموعظة بالمبالغة فيها، أو بالاستكثار منها، وفي حديث الحاكم بن حزن الله قال: "شهدت مع رسول الله على الجمعة فقام متوكًا على عصًا أو قوسٍ فحمد الله وأثنى عليه كلمات خفيفات، طيبات مباركات "(")، وكان يتكلم كلامًا لو شاء العاد أن يعده لأحصاه (1).

كما جاء في "الصحيحين" عن أبي وائل قال: كان ابن مسعود ﷺ يذكّرنا كل خميس فقال رجل: يا أبا عبد الرحمن! إنا نحب حديثك ونشتهيه ولوددنا أنك تحدثنا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في "مقدمة الصحيح" (ص١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٧٤٠٠)، وأبو داود (١٠٩٦)، وابن خزيمة (١٤٥٢) بإسنادٍ حسن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٥٦٨)، ومسلم (٢٤٩٣).

كل يوم، فقال: ما يمنعني أن أحدثكم كل يوم إلا كراهة أن أُمِلَّكُمْ، إن رسول الله على يوم، فقال: ما يمنعني أن أحدثكم كل يوم إلا كراهة أن أُمِلَّكُمْ، إن رسول الله على ال

وأما المبالغة فعلى المعنى الثاني لقوله: "بليغة".

أي مبالغ في الإنذار والتخويف فيها.

وفي الحديث: أن النبي ﷺ إذا خطب علا صوته واشتدَّ غضبه واحرَّتْ عيناه كأنه منذر جيش يقول: صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ (٢).

٤ - ومن آدابها: أَنْ تَخْرُجَ من قلبٍ واعظ ناصح مشفق عامل بعلمه، وسَلِم ولم يخالف قوله عمله؛ لأن الواعظ ما لم يكن مقاله كفِعَاله لا يُنتَفَعُ بوعظه.

وكما أنه يستحيل الطبع بما ليس في الطابع، يبعد أن يحصُّل في نفس الموعوظ ما ليس في الواعظ، والواعظ بمنزلة الطبيب من الموعوظ، فمتى كان الطبيب يخالف إلى ما ينهى عنه لم يستمع له المريض.

ألا أَيُّهَا الرَّجُلُ المُعَلِّمُ غَيْرَهُ هَلاَ لنَفْسِكَ كَانَ ذَا التَّعْلِيمُ الْهَا اللَّعْلِيمُ الْهَا عَنْ غَيْهَا فَإِذَا انْتَهَتْ عَنْهُ فَأَنْتَ حَكِيْمُ الْهَا بَنْفَسِكَ فَانْهَا عَنْ غَيِّهَا فَإِذَا انْتَهَتْ عَنْهُ فَأَنْتَ حَكِيْمُ لا تَنْهَ عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِي مِثْلَهُ عَارٌ عليكَ إِذَا فعلتَ عَظِيمُ (٢)

ولعلَّ هذا يفسِّر انفضاض الناس عن بعض الوعَّاظ وعدم انتفاعهم بالمواعظ كثيرًا. ولهذا قيل: مَنْ وَعَظَ بقولهِ ضاعَ كلامُه، ومَنْ وَعَظَ بفعلِه نفذَتْ سهامُه.

٥- والحديث يفتح بابًا للداعية يدخل منه إلى الاهتمام بالوعظ والتذكير، والحرص على ذلك، وترك الاشتغال بالعلم النظري عن الوعظ والتذكير، فالوعظ يكشف عن جوهر الناس، ويَسْتَخْرِج مكنوناتهم، ويُلْقي بأوساخهم وأدرانهم، ويطهرهم من ران

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠)، ومسلم (٢٨٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨٦٧).

<sup>(</sup>٣)الأبيات في "المستقصى في أمثال العرب" (٢/ ٢٦٠)، و"البيان والتبيين" (ص١١٤)، و"المستطرف في كلِّ فنِّ مستظرف" (١/ ٤٨).

الجمود، وطغيان النسيان والبلادة، ويعود بهم إلى حظيرة الإيان، وساحة الخشية، وميدان التقوى والهداية، فيسهل بعد ذلك تعليمهم، وتسهل استجابتهم.

وقد كان النبي ﷺ يتخوَّل أصحابه بالمواعظ بين الحين والآخر، وكذا كان دأب السلف الصالح ، وربها قال بعضهم لبعضٍ: هيا بنا نؤمن ساعة، فجلسوا يذكرون الله ويعظ بعضهم أصحابه.

٦ - الوصية بتقوى الله تعالى:

ويشهد لذلك قوله ﷺ في الحديث: "أوصيكم بتقوى الله"، والتقوى هى وصية الله للأولين والآخرين كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكَتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَلِيَاكُمْ أَنِ ٱلَّقُواْ ٱلله ﴾ [النساء: ١٣١].

وقد فسَّرَها عليُّ بن أبي طالب ، بقوله: "هي الخوف من الجليل، والعمل بالتنزيل، والرضا بالقليل، والاستعداد ليوم الرحيل".

فهي كلمة جامعة لفعل المأمورات وترك المنهيات.

وقد سبق الحديث عنها مطوَّلاً ١٠).

إِذَا أَنتَ لَم تَرحلُ بِزَادٍ مِنَ التَّقَى ولاقيتَ بعد الموتِ مَنْ قد تَزَوَّدا ندمتَ على ألا تكونَ كمثلِهِ وأَنَّكَ لَم تَرْصُدْ كَمَا كَان أَرْصَدَا(٢)

٧- وفي استشعار الصحابة دنو أجل النبي على في أثناء خطبته وطلبهم منه الوصية، وكذا قول عقبة بن عامر في حديثه السابق في صلاة النبي على على قتلى أُحُد: "ثم صعد -يعني: النبي على - المنبر كالمودّع للأحياء والأموات": في هذا كله جواز الحكم بالقرائن؛ لأنهم حكموا بُقرْب رحيل النبي على بها فهموه من قرينة قوله وفعله، وأقرَّهم النبي على على حكمهم هذا بها رأوه من قرينة الحكم.

<sup>(</sup>١) أثناء "الحديث الثامن عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) الأبيات في "الفوائد" لابن القيم (ص٤٤)، و"نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب" (٦/ ٣٣٣).

٨- قد تصدر من العالم ومن الرجل الفاضل بدعة ما عن تأويل وجسن قصد فهل يقال إنه مبتدع ؟! وهل نفسقه ونكفره ببدعته؟ أم نكتفي بأن نقول: فعله أو قوله هذا بدعة ، ونحفظ له قدره بعد ذلك ؟

قال ابن عثيمين رحمه الله: "يعذر الإنسان إذا صدرت منه البدعة عن تأويل وحسن قصد ، وأضرب مثلاً بحافظين معتمدين موثوقين بين المسلمين وهما : النووي وابن حجر رحمهما الله تعالى .

فالنووي لا نشك أن الرجل ناصح، وأن له قدم صدق في الإسلام، ويدل لذلك قبول مؤلفاته حتى إنك لا تجد مسجدًا من مساجد المسلمين، إلا ويقرأ فيه كتاب رياض الصالحين، ولكنه رحمه الله أخطأ في تأويل آيات الصفات حيث سلك فيها مسلك المؤولة، فهل نقول: إن الرجل مبتدع؟!!

نقول: قوله بدعة لكن هو غير مبتدع؛ لأنه في الحقيقة متأول، والمتأول إذا أخطأ مع اجتهاده فله أجر، فكيف نصفه بأنه مبتدع وننفر الناس منه، والقول غير القائل، فقد يقول الإنسان كلمة الكفر ولا يكفر. أرأيتم الرجل الذي ضلت عنه راحلته حتى أيس منها، واضطجع تحت شجرة ينتظر الموت فإذا بالناقة على رأسه، فأخذ بها وقال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك، وهذه الكلمة كلمة كفر لكن هو لم يكفر، قال النبي عليه: "أخطأ من شدة الفرح" (۱).

أما الحافظ الثاني: فهو ابن حجر رحمه الله، وابن حجر حسب ما بلغ علمي متذبذب، أحيانًا يسلك مسلك السلف، وأحيانًا يمشي على طريقة التأويل التي هي في نظرنا تحريف.

مثل هذين الرجلين هل يمكن أن نقدح فيهما؟ أبدًا، لكننا لا نقبل خطأهما، خطؤهما شيء واجتهادهما شيء آخر. أقول هذا لأنه نبتت نابتة قبل سنتين أو ثلاث تهاجم هذين الرجلين هجومًا عنيفًا وتقول: يجب إحراق فتح الباري، وإحراق شرح صحيح مسلم - أعوذ بالله - كيف يجرؤ إنسان على هذا الكلام، لكنه الغرور

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٤٧)، (٧).

والإعجاب بالنفس واحتقار الآخرين .

والبدعة المكفرة أو المفسقة لا نحكم على صاحبها أنه كافر أو فاسق حتى تقوم عليه الحجة؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي ٓ أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِيْنَا وَمَا كُنّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰ إِلّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴿ ﴾ [القصص: ٥٩]، وقال عز وجل: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥]، ولو كان الإنسان يكفر لو لم تقم عليه الحجة لكان يعذب، وقال عز وجل: ﴿ رُسُلاً مُبَثِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِعَلّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، والآيات في هذا كثيرة.

فعلينا أن نتئد ولا نتسرع، وأن لا نقول لشخص أتى ببدعة واحدة من آلاف السنين إنه رجل مبتدع.

وهل يصح أن ننسب هذين الرجلين وأمثالها إلى الأشاعرة، ونقول: هما من الأشاعرة؟ الجواب: لا؛ لأن الأشاعرة لهم مذهب مستقل له كيان في الأسهاء والصفات والإيهان وأحوال الآخرة.

وما أحسن ما كتبه أخونا سفر الحوالي عما علم من مذهبهم؛ لأن أكثر الناس لا يفهم عنهم إلا أنهم مخالفون للسلف في باب الأسماء والصفات، ولكن لهم خلافات كثيرة.

فإذا قال قائل بمسألة من مسائل الصفات بها يوافق مذهبهم فلا نقول: إنه أشعري. أرأيتم لو أن إنسانًا من الحنابلة اختار قولاً للشافعية، فهل نقول إنه شافعي؟ الجواب: لا نقول إنه شافعي .

انتبهوا لهذه المسائل الدقيقة، ولا تتسرعوا، ولا تتهاونوا باغتياب العلماء السابقين واللاحقين؛ لأن غيبة العالم ليست قدحًا في شخصه فقط، بل في شخصه وما يحمله من الشريعة؛ لأنه إذا ساء ظن الناس فيه فإنهم لن يقبلوا ما يقول من شريعة الله، وتكون المصيبة على الشريعة أكثر.

ثم إنكم ستجدون قومًا يسلكون هذا المسلك المشين فعليكم بنصحهم، وإذا وجد فيكم من لسانه منطلق في العلماء فانصحوه وحذروه وقولوا له: اتق الله، أنت

لم تتعبد بهذا، وما الفائدة من أن تقول فلان فيه وفلان فيه، بل قل: هذا القول فيه كذا وكذا بقطع النظر عن الأشخاص. لكن قد يكون من الأفضل أن نذكر الشخص بها فيه لئلا يغتر الناس به، لكن لا على سبيل العموم هكذا في المجالس؛ لأنه ليس كل إنسان إذا ذكرت القول يفهم القائل، فذكر القائل جائز عند الضرورة، وإلا فالمهم إبطال القول الباطل، والله الموفق"اه-(۱).

### فوائد فقهية

١ - قد يستفاد من قوله: "إن تأمَّرَ عليكم عبد":

جواز ارتكاب أخف الضررين، فمع أنه لا تجوز إمارة العبد فإن النبي على أمر بطاعته؛ لأن الفساد المترتب على مقاتلته والخروج عليه في أزمان الضعف والاختلاف أكبر من الضرر المترتب على ولايته (٢).

على أن الطاعة المطلوبة في الحديث مقيدة بأمور؛ منها:

وتجب الطاعة ما حَكَّم الكتاب والسنة؛ لأنهما المقصود الأول من استخلافه في الإسلام، كما قال تعالى: ﴿وَأَنِ آحَكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ [المائدة: ٤٩].

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٨٧-٢٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح ابن دقيق العيد للأربعين النووية ، (ص١٨٣، ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٢٨١٣) من حديث أنس ١١٨٥ وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٧٥٢١).

والإمامة عقد على حراسة الدين، وسياسة الدنيا به، من مسلم، بشر وط. فإذا لم يكن مقصودها كذلك، فإنها لا تنعقد، ولا يترتب عليها آثارها.

وأما إذا حَكَّمَ الحاكمُ كتابَ الله وسنة نبيه على ثم ظلم أو فسق أو ابتدع فإن ذلك لا يُوجب خلع بيعته، ولا نكث صفقته، ولا الخروج عليه، بل يوجب أن يؤدي الإنسان الحق الذي عليه ويسأل الله الذي له.

ومما يشهد لهذا: قاعدة: "ارتكاب أخف الضررين".

ويشهد لذلك: قول علي بن أبي طالب رضي الله عنه: "أمير غشوم حير من فتنة تدوم".

وعن عوف بن مالك الله قال: قال الله المتكم الذين تحبونهم ويجبونكم، ويصلون عليكم وتصلون عليهم، وشرار أثمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم قيل يا رسول الله! أفلا ننابذهم بالسيف؟ فقال: "لا ما أقاموا فيكم الصلاة، وإذا رأيتم من ولاتكم شيئًا تكرهونه فاكرهوا عمله ولا تنزعوا يدًا من طاعة "().

٢- واستفاد بعضهم من الحديث ثبوت إمرة العبد ووجوب طاعة الأمير وإن لم يكن السلطان ، لقوله على: " وإن تأمر عليكم عبد"، ومعلوم أن الأمة الإسلامية من قديم الزمان فيها خليفة وهو السلطان، وهناك أمراء للبلدان، وإذا وجبت طاعة الأمير فطاعة السلطان من باب أولى (٢).

٣- ولكن هل يلزم طاعة الأمير في كل شيء أو فيها يتعلق بالحكم ؟ الجواب: الثاني، أي: فيها يتعلق بالحكم ورعاية الناس، فلو قال لك الأمير مثلاً: لا تأكل اليوم إلا وجبتين، أو ما أشبه ذلك لم يجب عليك أن توافق إلا أنه يحرم عليك أن تنابذ بمعنى أن تعصيه جهارًا؛ لأن هذا يفسد الناس عليه (٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٥٥).

<sup>(</sup>٢) ابن عثيمين في شرح الأربعين ، (ص٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) السابق.

وهنا سؤال يكثر: إذا أمر الناس عليهم أميرًا في السفر؟ فهل تلزمهم طاعته؟ فالجواب: نعم تلزمهم طاعته، وإذا لم نقل بذلك لم يكن هناك فائدة من تأميره، لكن طاعته فيما يتعلق بأمور السفر لا في كل شيء، إلا أن الشيء الذي لا يتعلق بأمور السفر لا تجوز منابذته فيه، مثال ذلك: لو قال أمير السفر: اليوم كل واحد منكم يلبس ثوبين لأنه سيكون الجو باردًا، فهنا لا تلزم طاعته، لكن لا تجوز منابذته بمعنى لا يجوز لأحد أن يقول: لن ألبس ثوبين؛ لأن مجرد منابذة ولاة الأمور تعتبر معصية (١).

### فوائد متنوعة

١- قوله: "فعليكم بسنتي": أي: الزموها، والمقصود بها هنا الدين كله، والطريقة كلها في جميع الأمور، وهو يدل على حجية السنة، قال تعالى: ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].

وقال تعالى: ﴿ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِّيِّ ٱلَّذِئ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَنتِهِ. وَٱتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "فعلى كل مؤمن أن لا يتكلم في شيء من الدين إلا تبعًا لما جاء به الرسول، ولا يتقدم بين يديه، بل ينظر ما قال، فيكون قوله تبعًا لقوله، وعلمه تبعًا لأمره، فهكذا كان الصحابة، ومن سلك سبيلهم من التابعين لهم بإحسان وأئمة المسلمين، فلهذا لم يكن أحد منهم يعارض النصوص بمعقوله، ولا يؤسِّس دينًا غير ما جاء به الرسول على وإذا أراد معرفة شيء من الدين والكلام فيه؛ نظر فيها قاله الله والرسول، فمنه يتعلم، وبه يتكلم، وفيه ينظر ويتفكر، وبه يستدل فهذا أصل أهل السنة"(٢).

وقال في موضع آخر: "من طريقة أهل السنة والجماعة: اتباع آثار رسول الله على موضع أخر: الله السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، واتباع وصية رسول الله على حيث قال: "عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين

<sup>(</sup>١) السابق ، ص٢٧٩ ، ٢٧٠ .

<sup>(</sup>۲) "مجموع الفتاوي" (۱۳/ ٦٣).

من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة"، ويعلمون أن أصدق الكلام: كلام الله، وخير الهدي: هدي محمد على ويؤثرون كلام الله على كلام غيره من كلام أصناف الناس، ويقدمون هدي محمد على على هدي كل أحد، ولهذا شُمُّوا: أهل الكتاب والسنة.

وسُمُّوا: أهل الجهاعة؛ لأن الجهاعة هي الاجتهاع، وضدها الفرقة، وإن كان لفظ الجهاعة قد صار اسمًا لنفس القوم المجتمعين، والإجهاع هو الأصل الثالث الذي يعتمد عليه في العلم والدين، وهم يَزِنون بهذه الأصول الثلاثة جميع ما عليه الناس من أقوالٍ وأعهال باطنةٍ أو ظاهرة ممَّا له تَعَلُّقُ بالدين، والإجماع الذي ينضبط هو ما كان عليه السلف الصالح؛ إذ بعدهم كَثُر الاختلاف، وانتشرت الأمة "(۱).

٢- في بركات المتابعة: طاعة الله ورسوله قطب السعادة الذي عليه تدور،
 ومستقر النجاة الذي عنه لا تحور.

#### ومن بركات الطاعة والمتابعة:

١ – الاغتناء بالشرع عما عداه. ومَنْ يتحرَّ الخيرَ يُعْطَهُ ومَنْ يَتَوَقَّ الشَّرَّ يُوَقُّه.

٢ - رفع الذِّكْر، كما قال تعالى: ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ [الشرح: ٤].

قال ابن تيمية: "فإن ما أكرم الله به نبيه من سعادة الدنيا والآخرة فللمؤمنين التابعين نصيب بقدر إيهانهم، فها كان من خصائص النبوة والرسالة فلم يشارك فيه أحد من أمته، وما كان من ثواب الإيهان والأعهال الصالحة فلكل مؤمن نصيب بقدر ذلك"(٢).

#### ٣ – الكفاية والحفظ:

قال شيخ الإسلام: "الكفاية المطلقة مع الاتباع المطلق، والناقصة مع الناقص، ولمذا كل من كان متبعًا للرسول كان الله معه بحسب هذا الاتباع ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ حَسِّبُكَ اللهُ وَمَن ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٦٤]؛ أي: حسبك الله وحسب من اتبعك، فكل

<sup>(</sup>١) "العقيدة الواسطية" (ص٥٦ - ٤٧).

<sup>(</sup>٢) "مجموع الفتاوي" (٢٨/ ٣٨).

منَ اتبع الرسول من جميع المؤمنين فالله حسبه، وهذا معنى كون الله معه ﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَنِحِيهِ ۚ لَا تَحْزَنْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠]"(١).

٤ - ومن بركة الاتباع على الأمراء والعلماء والعباد:

أ — فأما الأمراء: فلو قبضوا ما يسوغ قبضه، ووضعوه حيث يسوغ وضعه، طالبين بذلك إقامة دين الله، وأقاموا حدود ما أنزل الله على رسوله، لما احتاجوا إلى السياسات الجائرة كالضرائب والمكوس، ولا إلى العقوبات الجائرة، ولا إلى من يحفظهم من العبيد والمستعبدين، كما كان الخلفاء الراشدون وغيرهم من أئمة العدل.

ب-وأما العلماء: فلو أقاموا كتاب الله، وفقهوا ما فيه من البينات والهدى؛ لوجدوا فيه وفي سنة نبيه أنواع العلوم النافعة، والبراهين الصادقة، ولحصل لهم الفرقان بين الحق والبطلان، ولكانوا كها قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلَنكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣] يعني: خيارًا عدولاً. ولاستغنوا بذلك عها ابتدعه المبتدعون: من حجج الكلام الفاسدة، ومن ترهات القياس الباطل. وما كان من حججهم صحيحًا ومن الرأي سديدًا فذلك له أصلٌ من كتاب الله وسنة رسوله، فَهِمَهُ مَنْ فَهِمَهُ وحُرِمَهُ من حُرِمه.

ج- وأما العباد: فقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "إذا تعبدوا بالمشروع في الأقوال والأفعال ظاهرًا وباطنًا، وذاقوا طعم الكلم الطيب، والعمل الصالح الذي بعث الله به رسوله على الوجدوا في ذلك من الأحوال الزكية، والمقامات العلية، والنتائج العظيمة، ما يغنيهم عما قد حدث من أنواعه؛ كالتغبير ونحوه من السماعات المبتدعة، الصارفة عن سماع القرآن، وأنواع من الأذكار والأوراد لفَّقَهَا بعضُ الناس. أو في قَدَرِهِ كزياداتٍ من التعبُّداتِ أحدثها مَنْ أحدثها لنقص تمشُكه بالمشروع منها"(٢).

قوله: "فإن كل بدعة ضلالة".

أنواع البدع:

<sup>(</sup>١) انظر: "منهاج السنة النبوية" (٨/ ٧٤٧ ـ ٨٤٨).

<sup>(</sup>٢) "اقتضاء الصراط المستقيم" (ص٢٨٢).

قال ابن تيمية: "البدع نوعان: نوع في الأقوال والاعتقادات، ونوع في الأفعال والعبادات، وهذا الثاني يتضمن الأول، كما أن الأول يدعو إلى الثاني.

فالمنتسبون إلى العلم والنظر وما يتبع ذلك يُخاف عليهم إذا لم يعتصموا بالكتاب والسنة من القسم الأول.

و المنتسبون إلى العبادة والنظر والإرادة وما يتبع ذلك يُخاف عليهم إذا لم يعتصموا بالكتاب والسنة من القسم الثاني.

وقد أمرنا الله تعالى أن نقول في كل صلاة: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَّطَ اللهِ مَعْنَهُ عِيرَاكَ اللهُ ا

وصح عن النبي علي أنه قال: "اليهود مغضوب عليهم والنصاري ضالون"(١).

قال سفيان بن عيينة: "كانوا يقولون: مَنْ فَسَدَ مِن العلماء ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من العباد ففيه شبه من النصاري".

وكان السلف يقولون: "احذروا فتنة العالم المفتون، والعابد الجاهل فإن فتنتهما فتنةً لكل مفتون".

أنواع بدع الاعتقاد: منها المكفر ومنها المفسق:

فمن الأول: نفي القدر، وإنكار الصفات، وتكفير بعض الصحابة أو الطعن في عدالتهم خاصة الشيخين: أبا بكر وعمر رضي الله عنهما. أو اعتقاد تحريف القرآن، أو تناقضه أو نحو ذلك.

ومن المفسِّقة: تأويل بعض آيات القرآن علي غير وجهها أو ردّ الأحاديث النبوية الصحيحة لمعارضتها الهوى.

مسألة: وما هو السبب في كون بدع العبادة أكثر من بدع الاعتقاد؟
 وذلك لأن الإرادة يشترك الناس فيها أكثر مما يشتركون في القول، فإن القول لا يكون إلا بعقل، والنطق من خصائص الإنسان، وأما جنس الإرادة فهو مما يتصف

<sup>(</sup>١) أخرجه الطيالسي (١٠٤٠)، والترمذي (٢٩٥٣ \_ ٢٩٥٤)، والطبراني في "الكبير" (٩٨/١٧) رقم٢٣٦)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٨٢٠٢).

به كل الحيوان، فما من حيوان إلا وله إرادة.

وبدع العبادة راجعة للإرادة ، وبدع الاعتقاد راجعة إلى القول .

ومن البدع الخطيرة في عصرنا بدعة القول باشتراكية الإسلام (١) ، وبدعة القول بعلمانية الحكم في الإسلام (٢) ، وبدعة تحديث التراث وتجديد الخطاب الديني وفق الأفكار المنحرفة والمناهج الغربية .... إلخ .

- اعتبر بعضهم أن من البدع: اللامذهبية في الفقه، وليس كذلك، اللهم إلا إذا اقترن ذلك بتبديع المذاهب واتباعها، أو إذا صارت اللامذهبية فوضى علمية أو آلت إلى مذاهب بعدد طلاب العلم والمشايخ ويحصل معها من التعصب أضعاف ما يحدث من التعصب للمذاهب.

- من العلماء الصالحين الذين برأوا أنفسهم من أضاليل أرباب الطرق وغيرهم من أهل البدع الشيخ عبد القادر الجيلاني<sup>(٦)</sup> حيث يبين الموقف من أهل البدع في كتابه "الغنية" فيقول: "على المؤمن اتباع السنة والجماعة، فالسنة ما سنه رسول الله عناه والجماعة ما اتفق عليه أصحابه رضي الله عنهم أجمعين، وأن لا يكاثر أهل البدع، ولا يدانيهم، ولا يسلم عليهم؛ لأن الإمام أحمد قال: "من سلم على صاحب بدعة فقد أحبه؛ لقوله على : "أفشوا السلام بينكم تحابوا"، ولا يجالسهم، ولا يعزيهم ولا يمنئهم في الأعياد وأوقات السرور، ولا يصلي عليهم إذا ماتوا، ولا يترحم عليهم إذا ذكروا، بل يباينهم ويعاديهم في الله عز جل معتقدًا محتسبًا بذلك يترحم عليهم إذا ذكروا، بل يباينهم ويعاديهم في الله عز جل معتقدًا محتسبًا بذلك الثواب الجزيل والأجر الكثير" اهـ.

#### \*\*\*

<sup>(</sup>۱) اقرأ الحوار بين الدكتور مصطفى السباعي رحمه الله ، وبين الشيخ محمد الحامد ، ومحمد رواس قلعهجي، حول الكتاب الذي عنون له السباعي بـ"اشتراكية الإسلام" ، ورد ذلك الشيخ الحامد في مجلة "حضارة الإسلام" ، العدد العاشر ، السنة ٣ ، ١٣٨٢هـ – ١٩٦٣م .

<sup>(</sup>٢) كما في كتاب "الإسلام وأصول الحكم" ، لعلى عبد الرازق .

<sup>(</sup>٣) ولد في جيلان ، وكان مدرسًا ببغداد ، له "الفتح الرباني والفيض الرحماني"، و"الغنية لطالبي طريق الحق" ، توفي سنة ٢١٥هـ - ٢١٦٦م .

# رَفْعُ معِيں (لرَجِي (الْنَجَنْ يُ (أَسِلِكُمُ (الْنَهِنُ (الْفِؤوفُ مِسِس

## الحديث التاسع والعشرون

عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ، قَالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهَ أَخْبِرْنِي بِعَمَلِ يُدْخِلُنِي الْجُنَّةَ وَيُبَاعِدُنِي عَنْ النَّارِ، قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيم، وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ الله عَلَيْهِ: تَعْبُدُ الله لَا (١) تُشْرِكْ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِيمُ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ، وَتَحُبِّجُ الْبَيْتَ» ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أَدُلُّكَ عَلَى أَبْوَابِ الْحَيْرِ؟ الصَّوْمُ جُنَّةٌ، وَالضَّدَقَةُ نُطْفِئُ الْخُطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ المَاءُ النَّارَ، وَصَلَاةُ الرَّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللَّيْلِ» قَالَ: ثُمَّ تَلَا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ حَتَّى بَلَغَ : ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٦ ـ ١٧] ، ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أُخْبِرُكَ بِرَأْسِ الْأَمْرِ كُلِّهِ وَعَمُودِهِ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ؟» قُلْتُ: بَلَى يَا رَسُولَ الله، قَالَ: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ» ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أُخْبِرُكَ بِمَلَاكِ ذَلِكَ كُلِّهِ؟» قُلْتُ: بَلَى يَا نَبِيَّ الله، فَأَخَذَ بِلِسَانِهِ قَالَ: «كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا» فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ الله وَإِنَّا لَمُؤَاخَذُونَ بِهَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ فَقَالَ: "أَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ \_ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ \_ إِلَّا حَصَايِّدُ أَلْسِنَتِهِمْ".

رواه الترمذيُّ، وقال: "حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ".

<sup>(</sup>١) عند الترمذي: "ولا" بزيادة الواو.

رَفَعُ معبس (لرَّحِمْ إِلَّهُ الْمُخَرِّي السِّكُمْ (الْمِرْ) (الْفِرْدُ وَكُرِيتَ (سِلِنَمُ (الْفِرْدُ وَكُرِيتِ

## طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه الترمذي من رواية معمر، عن عاصم بن أبي النجود، عن أبي وائل، عن معاذ، به (۱).

وأخرجه عن معاذ جماعة؛ كالتالي:

١\_ميمون بن أبي شبيب: أخرجه أحمد والحاكم(٢).

وفي بعض الروايات عنه عند الطبراني: "خرجت مع النبي ﷺ في غزوة تبوك"، وهي تُعين موضع هذا الحديث وزمنه.

٢ عروة بن النّزّ ال: أخرجه أحمد (٣).

٣ عبد الرحمن بن غنم: أخرجه أحمد وغيره مطوَّلاً ومختصرًا (١٠).

رواه شهر بن حوشب عن عبد الرحمن بن غَنْم، واختُلِفَ فيه على شهرٍ، فقيل: عنه عن عبد الرحمن، وقيل: عنه عن معاذ، لم يذكر "عبد الرحمن".

ورُوِيَ عن عبد الرحمن من غير رواية شهرٍ عنه (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد بن حميد (۱۱۲)، وأحمد (۲۳۱/۵)، والترمذي (۲۲۱۲)، والنسائي في "الكبرى" (۱۱۳۹٤)، وابن ماجه (۳۹۷۳)، والطبراني في "الكبير" (۲۰/ ۱۳۰ رقم۲۲۲) من طريق معمر، به. وهو في "الجامع" لمعمر (۲۰۳۰۳/ مع المصنف).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٥/ ٣٢٠)، وأحمد (٢١٥٦٣)، وهناد في "الزهد" (١٠٩٠)، والحاكم (٢/ ٤٤٧) وصحَّحَه، والطبراني في "الكبير" (٢٠/ ١٤٢، ١٤٣ رقم ٢٩١، ٢٩٢)، والبيهقي في "الشعب" (٤٩٥٨) (٤٩٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (٥/ ٣٢٠) ومن طريقه الطبراني في "الكبير" (٢٠/ ١٤٨ رقم ٣٠٥)، وأحمد (٢١٥٦٣)، والطيالسي (٥٦٠) ومن طريقه البيهقي في "الشعب" (٢٨٠٦)، والحارث بن أبي أسامة في "مسنده" (١٤/ زوائده)، والطبراني في "الكبير" (٢٠/ ١٤٧ رقم ٣٠٤)، ووقع عند الطيالسي والحارث والطبراني في روايةٍ: "عروة بن النزال، أو النزال بن عروة" هكذا على الشك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أُحَمد (٢١٥٥٨)، والطبراني في "الكبير" (٢٠/ ٦٤، ١٠٣ رقم ٢١٠، ٢٠٠)، وابن عبد البر في "التمهيد" (٥/ ٦٥) من طريق شهر بن حوشب، عن عبد الرحمن بن غنُم، به.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في "الكبير" (٢٠/ ٧٣).

٤ أبو عمرو الشيباني: أخرجه البزار(١١).

٥ مكحول: وروايته عند البيهقي من طريق أبي داود ـ وهو الطيالسي ـ، نا محمد بن راشد، عن مكحول؛ أن رسول الله ﷺ قال في هذا الحديث لمعاذٍ: "إنك ما كنتَ ساكتًا فأنت سالم، فإذا تكلمتَ فلكَ أو عليكَ "(٢).

٦- أنس بن مالكِ عن معاذ: أخرجه العقيلي في إحدى تراجم كتابه، قال: "القاسم ابن عثمان، عن أنس، لا يتابع على حديثه، حدث عنه إسحاق الأزرق أحاديث، لا يتابع منها على شيء، حدثناه محمد بن عيسى الواسطي حدثنا إسماعيل بن عيسى العطار حدثنا إسحاق بن يوسف الأزرق حدثنا القاسم عن أنس بن مالك، قال: قال معاذ: يا رسول الله أوصني، قال: "أوصيك بلسانك" قال: يا رسول الله: أوصني، قال: "ثكلتك أمك يا معاذ! وهل يكب الناس على جهنم إلا حصائد ألستهم".

قال العقيلي: "وفي هذا الباب عن معاذ وغيره أحاديث ثابتة من غير هذا الوجه".

- وقد اختُلِفَ في روايات هذا الحديث اختلافًا كثيرًا، بَيَّنَ ذلك الدارقطني (1) وغيره، وقد تكلم ابن رجب على طرق هذا الحديث، وضعَّفها كلها، ولا يَسْلم وجه منها من مطعنٍ فيه، وصحّح الحاكم بعض وجوهه، وذكر ابن حبان وجهًا منها في "صحيحه"، وصححه الألباني (٥).

وله شاهد:

عن أبي اليسر رضي الله عنه أن رجلاً قال: يا رسول الله دلني على عمل يدخلني

<sup>(</sup>١) في "المسند" (٢٦٤٣)، والطبراني في "الكبير" (٢٠/١٣٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البيهقي في "الشعب" (٤٩٦٢)، وهو عند هناد في "الزهد" (١٠٩١) من رواية مكحول عن معاذ، به مطوَّلاً.

<sup>(</sup>٣) "الضعفاء الكبير" للعقيلي (٣/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٤) في "العلل" (٦/ ٧٧).

<sup>(</sup>٥) في "صحيح الجامع" (١٣٦٥).

الجنة، قال: "أَمْسِكْ هذا" وأشار إلى لسانِهِ فأعادَها عليه فقال: "ثكَلتكَ أمك هل يَكُبُّ الناسَ على مناخِرِهِم في النارِ إلا حصائدُ ألسنَتِهِم".

أخرجه البزار (١)، وقال: "وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن أبي اليسر إلا من هذا الوجه ولا نعلم رواه إلا عمرو بن مالك، عن فضيل بن سليمان ولم نسمع أحدًا تابعه على هذا الحديث ولا رأيناه عند غيره بإسناد خلاف هذا الإسناد فنعلم أنه قد أوهم فيه أو يكون المصيب، فلما لم نعلم له علة ذكرناه، إذْ كان إسناده حسنًا ومتنه غريبًا".

وقد صحح الألباني الحديث في صحيح الجامع (٩/ ٢٩-٣٠) ، وقال في كتاب الإيهان لابن أبي شيبة : "صحيح بالطرق التي بعده" ، وقال في الإرواء (٢/ ١٣٩) : "إسناده حسن" .

#### راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث الثامن عشر".

## أهمية الحديث ومنزلته

١ - اشتمل هذا الحديث على قواعد الإسلام وفروضه التي لا غني عنها.

٢ - اشتمل على الجهاد، وهو شاملٌ لجهاد الكفار بالسيف، وجهادهم باللسان والدعوة إلى الإسلام، فكأنَّه ذكر أمورَ الإسلام ثم ذكر الجهاد لنشر هذه القواعد والأصول.

٣ - اشتمل على الأمر بحفظ اللسان، وبيان خطورة الكلمة على صاحبها.

<sup>(</sup>١) في "مسنده" (٢٣٠٣) حدثنا عمرو، قال: أخبرنا فضيل بن سليمان، قال: أخبرنا يزيد بن عامر بن أبي اليسر، عن أبيه، عن أبي اليسر. وهو عند الطبراني في "الأوسط" (٧٥٠٣) من رواية عمرو بن مالكِ، به.

#### شرح المفردات

"الصوم جنة": أي: وقاية.

"والصدقة تطفئ الخطيئة": أي: تمحو أثرها.

"من جوف الليل": أي: في أثنائه.

"تتجافى": تتنحى.

"المضاجع": مواضع الاضطجاع للنوم...

**''ذروة''**: الذروة الطرف الأعلى من كل شيء.'

"مِلاك": ملاك الشيء ما به قوامه وإحكامه.

"كُفَّ عليكَ هذا": أي: كف عنك شر هذا.

"ثكلتك": فقدتك.

"يكب": يصرع.

"حصائد": جمع حصيدة بمعنى محصودة.

## الشرحالإجمالي

الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الدين؛ لاشتهاله على أصول الإسلام وقواعده، سواء من ناحية علاقة المسلم بربّه في شهادة الإسلام والصلاة والصيام ونحو ذلك، أو علاقته بالآخرين، سواء في ميدان الجهاد بالسيف، أو ميدان الكلمة واللسان.

وبَيَّنَ الحديث خطورة الكلمة على صاحبها، وقد مضى بيان ذلك أيضًا في "الحديث الخامس عشر" من أحاديث "الأربعين".

## الشرح التفصيلي

قول معاذ: "بينها نحن نخرج مع رسول الله على في غزوة تبوك، وقد أصابنا الحر وتفرق القوم، فإذا رسول الله أقربهم مني، فدنوت منه وقلت له: يا رسول الله أخبرني بعمل "("):

١ — هذه منقبة لمعاذ الله عيث دلّت هذه الواقعة على شدة حرصه على دخول الجنة، والنجاة من النار، وذلك إنها يكون بمعرفة أصول الدين، التي بها يكون من المقربين والفائزين، وذلك عن طريق تعلّم العلم، ولهذا كان أعلم الصحابة بالحلال والحرام.

وفي رواية أخرى: "إني أريد أن أسألك عن أمرٍ ويمنعني عنه مكانُ هذه الآية (أي مكانتها) ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيرَ عَامَنُواْ لاَ تَسْعَلُواْ عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبَدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ الآية (أي مكانتها) ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيرَ عَامَنُواْ لاَ تَسْعَلُواْ عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبَدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ الآية (أي مكانتها) فقال ﷺ: "ما هو يا معاذ؟" قلت: ما العمل الذي يدخلني الجنة وينجيني من النار؟".

فهذا يدل على شدة عنايته رضي المعرفة العمل الصالح الذي يُنجيه.

٢ - وفي ذلك دليل على طلب الإيجاز وحصول الفائدة.

٣ – والقصة تدل على عظيم فصاحته، ودقّة تعبيره، وبراعة إيجازه، فإنه أوجز في المقالة وأبلغ في المسألة، ولهذا حَمِدَ النبيُ ﷺ مسألته.

وعلينا أن نستفيد من حالة معاذٍ، فتتمثلها في حياتنا طلبًا للنجاة، بأقصر طريق،

<sup>(</sup>١) هذه المقدمة وردت في غير رواية النوري في الأربعين، وقد سبق تخريجها .

وأخصر عبارة، وأعظم عمل.

الله أخبرني بعملٍ يدخلني الجنة ويباعدني من النار'':

• قوله: "أخبرني بعمل يدخلني الحنة":

فيه دليل على أن الأعمال سبب لدخول الجنة.

"بعمل": التنوين هنا للتعظيم أو للتنويع.

أي: أخبرني بعمل عظيم، أو معتبر في الشرع، وذلك بقرينة قوله ﷺ لمعاذ: "لقد سألت عن عظيم".

#### "يدخلني الجنة":

١ - إما أن يكون "يُدخلني" مرفوعًا وهو أوجه، والجملة في محل جر صفة لقوله "بعمل".

٢ – وإما أن يكون مجزومًا؛ وفيه تكلُّف:

أ - على أنه جواب لشرط محذوف تقديره: "أخبرني بعملٍ إن عمِلتُه يدخلني المجنة"، وهذا مذهب سيبويه، والجملة الشرطية صفة لعمل.

ب - أو أن يُجعل الأمر بمعنى الشرط، وجواب الأمر جزاء، والتقدير: أن تخبرني بعمل يدخلني الجنة. وهذا مذهب الخليل، فهو جواب لأخبرني.

وعلى هذا فالمعنى فيه إقامة السبب الذي هو الإخبار مقام المسبَّب الذي هو العمل؛ لأن العمل هو السبب ظاهرًا لا الإخبار.

وتقرير ذلك: أن إخبار الرسول لما كان وسيلة إلى عمله، وعملُه ذريعة إلى دخول الجنة، والبعد عن النار؛ كان الإخبار سببًا بوجهٍ ما، فهو من إقامة السبب الذي هو الإخبار مقام المسبَّب عنه الذي هو العمل، وهذا مجاز مرسل.

أو ليس بمجَازٍ على أنَّ سببَ السببِ سببٌ، وهذا أوجه.

#### • مسألة:

فإنْ قيل: كيف الجمع بين قول معاذ: "أخبرني بعمل يدخلني الجنة".

وقول الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجِنَّةُ ٱلَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الزخرف: ٧٧].

وقوله تعالى: ﴿ أَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٣٢] من جهةٍ ؟

وقول المصطفى ﷺ: "لن يدخل أحدكم الجنة بعمله"، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: "ولا أنا؛ إلا أن يتغمدني الله برحمته "(١) من جهةٍ أخرى؟

فالجواب على ذلك من وجوه:

١ – أن يقال: الآية والحديث ليس موردهما واحدًا.

فمورد الحديث في أصل الدخول.

ومورد الآية في نيل الدرجات والرقي في منازل الجنة.

فالدخول برحمة الله والرقي في درج الجنان بتفاضل الأعمال.

٢ – أن يقال هما متواردان على شيء واحد؛ إلا أن المراد بالعمل مختلف.

فالعمل المقصود في الآية هو الإسلام دون غيره، وفي الحديث ما عداه من العمل. وأصل الدخول بالإسلام لا بالأعمال الأخرى فإنها لنيل الدرجات، وفي الحديث: "إنه لن يدخل الجنة إلا نفس مسلمة"(").

٣ - أن يقال: إن المنفي في الحديث أن تكون الأعمال سببًا في ذاتها، والمثبت في الآية كونها سببًا بطريق التفضُّل والامتنان من الله على عباده ، أو "المنفي هو باء العوض أو الثمنية والمثبت باء السببية" (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٦٧٣)، ومسلم (٢٨١٦) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري (٣٠٦٢)، ومسلم (١١١) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠)

<sup>(</sup>٣) شرح الأربعين لابن عثيمين ، (ص٢٩٧).

والحق: أنه لو لا فضل الله ومنته لما اهتدى الصالحون إلى العمل الصالح ولما وُفَّقوا له.

ولهذا كان قولهم: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَنْنَا لِهَنذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْ تَدِي لَوْلَآ أَنْ هَدَنْنَا ٱللَّهُ ﴾ [الأعراف: ٤٣].

ويدل على ذلك قوله عليه الصلاة والسلام لمعاذ: "وإنه ليسيرٌ على من يسَّرَهُ الله تعالى عليه".

٤ - وقد يقال: العمل لا يُدْخِل العبد الجنة إلا لقبوله، وقبول العمل محض
 فضل الله تعالى وعفوه عن الزلل في العمل.

هذا كله على اعتبار الباء في الآيات سببية.

وقد يقال: إن الباء هنا للملابسة، فالمعنى أورثتموها ملابسة لأعمالكم؛ أي: لثوابها.

أو تكون للعِوَض والمقابلة، والمعطي للعوض قد يعطي مجانًا لا لسببه؛ لأن المسبّب لا يوجد بدون السبب، والباء في الحديث سببية بلا خلاف.

قوله: "بعمل": يشمل عمل القلب واللسان والجوارح؛ بدليل شمول جواب النبي ﷺ لجميع ذلك.

قوله: ''ويباعدني عن النار'': المباعدة: مفاعلة من البُعْدِ، والمراد: أصل الفعل، لا حقيقتها؛ لأنها تكون بين اثنين فصاعدًا، فالمقصود: عمل يُبْعِدني عن عذابها. وصيغة المفاعلة هنا تفيد المبالغة في البُعْدِ.

فإن قيل: فيا فائدة قوله: "ويباعدني عن النار" بعد أن طلب دخول الجنة؟ فالجواب: أنّ دخول الجنة قد يكون بعد ولوج النار والخروج منها، فأراد عملاً يدخله الجنة دون سابقةِ عذابِ.

وعلى هذا يكون العطف بالواو في قوله: "يدخلني" ثم قوله: "ويباعدني" من باب عطف أحد المتلازمين على الآخر.

وجملة "يباعدني عن النار" صفة لعمل أيضًا.

القدسألت عن عظيم": "لقد سألت عن عظيم":

"لقد": اللام واقعة في جواب القسم المقدر.

"عن عظيم": أي: عن عمل عظيم.

وأما حيثيات ووجوه العظمة في هذا العمل المسئول عنه؛ فهي:

١ - هو عمل عظيم من حيث صعوبته على النفوس، وعدم وفائها غالبًا بها يطلب له، وفيه من الوسائل والمقاصد الواجبة والمندوبة، وأَجَل ذلك الاخلاص؛ إذ هو روح العمل ورأسه، وهو الذي لا يكاد يكتمل إلا في النادر من العاملين.

٢ - ثم هو عمل عظيم من حيث نتيجته وجزاؤه فالنجاة من النار شيء عظيم،
 فكيف بالدخول في جنة الله ورضوانه؟ ولأجل ذلك أرسلت الرسل وأُنزِلَت الكتب.

٣- ثم هو عظيم أيضًا بالنظر إلى ذاته؛ إذ هو متعلق بالتوحيد الذي هو حق الله على
 العبيد، وبإخلاص العبودية لله وحده وهو ما بعث الله به الرسل وأنزل الكتاب.

• سؤال: هل يصح قصر العظمة على النتيجة والجزاء؟

الجواب: لا يصح قصر العظمة على النتيجة والجزاء بدليل:

١ - قوله على: "وإنه ليسير على من يَسَّرَهُ الله تعالى عليه"، فالمقصود ذات العمل.

٢ - وقد قال تعالى في الصلاة: ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلْخُنشِعِينَ ﴾ [البقرة: ١٥].

🕏 قوله ﷺ: "وإنه ليسير على من يسره الله تعالى عليه":

وإنه: أي: العمل هين سهل على من سهله الله عليه بتوفيقه وتهيئة أسبابه له وشرح صدره إليه وأعانه عليه.

قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ وَيَشْرَحْ صَدْرَهُ ولِلْإِسْلَامِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥].

وقال موسى: ﴿رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِي ﴿ وَيَسِّرْ لِيَ أُمْرِي ﴾ [طه: ٢٥ ـ ٢٦].

وفي الحديث: "اعملوا فكل ميسر لما خلق له"(١).

<sup>(</sup>١) سبق في "الحديث الرابع" من "الأربعين".

وكان ﷺ يقول في دعائه: "اللهم اهدني ويسِّر الهدى لي" (() وقد أحسن من قال:

إذا كَانَ عُونٌ مِن اللهِ للفتى تحقَّق له مِنْ غيرِ سعي مرادهُ وإِنْ لم يكُن عُونٌ مِن اللهِ لِلْفَتَى فأَوَّلُ ما يَجْني عليه اجتهادُهُ

# 🏶 قوله ﷺ: "تعبدُ الله ولا تُشركُ به شيئًا":

هاتان الجملتان وما عطف عليهما بيان للعمل المستول عنه.

قوله "تعبدُ": والتقدير هو أن تَعبدَ الله فحُذفت "أن" فارتفع الفعل.

ولمَاذا عبر بالمضارع بدلاً عن الأمر؟

والجواب: عَبَّرَ بذلك تنبيهًا على أن المأمور كأنه مسارع إلى الامتثال وهو يخبر عنه، إظهارًا لرغبته في وقوعه.

"تعبد الله": إما أن يكون المقصود بالعبادة: التوحيد خاصة، لقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ الله الله الله الله الله على الله الله وصفاته وأفعاله، يعبر عنه باللهان.

أو يكون المقصود بالعبادة هنا ما هو أعم من ذلك، فتشمل الإيهان الباطن، وهو الاعتقاد النظري الخبري، والإسلام الظاهر، وهو الطلبي العملي الإرادي.

قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ -أَحَدًّا ﴾ [الكهف: ١١٠] والأقرب الأول.

والعبادة لغةً: مِن الذلة، يقال طريق معبد؛ أي: مذلل.

وفي الشرع: ما يجمع كمال المحبة والخضوع والخوف والتذلل، فهي طاعة وخضوع وحب وتعظيم لله تعالى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٢/ ٢٢٧)، وأبو داود (١٥١٠)، والترمذي (٣٥٥١)، وابن ماجه (٣٨٣٠) من حديث ابن عباس رضى الله عنها. وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٣٤٨٥).

ثم إن أُرِيدَ بالعبادة ، وترك الشرك: اعتقاد الوحدانية والنطق بذلك:

كان بقية المعطوف من تمام أركان الإسلام، وتكون من باب عطف المغاير.

وإن أُرِيدَ بعبادة الله: الإتيان بجميع أنواع العبادات المطلوبة له تعالى، وبعدم الإشراك به: الإخلاص له في هذه العبادة: كان العطف من باب عطف الخاص على العام، وفائدته: زيادة الاهتمام بها.

#### الا تشركُ به شيئًا!!:

"لا": نافية، والفعل بعدها مرفوع.

ومعنى "الاتشرك به شيئًا" يعم الشرك وغيره من النواقض المنافية للتوحيد.

فالنهي عن الشرك هنا قد يشمل النهي عن التكذيب بالرسل وبها جاءوا به من الكتب ونحو ذلك.

ويكون هذا تأكيدًا لقوله: "تعبدالله".

وإذا كانت العبادة هي الاسم الجامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، فالمراد بالنهي عن الشرك إحضار الإخلاص في هذه الأقوال والأعمال.

وجملة "لا تشرك به شيئًا"، حال من فاعل "تعبد" على المعنى الثاني؛ أي: تأتي بالعبادة حال كونك مخلصًا.

و "شيئًا": منصوب على المصدرية؛ أي: شيئًا من الإشراك جليًا أو خفيًا. ويصح أن تكون مفعولًا به؛ أي: لا تشرك به شيئًا من خلقه.

﴿ قوله ﷺ: "وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت":

هذه بقية الأركان التي قال عنها الأعرابي: "والله لا أزيد على هذا ولا أنقص" فقال عليه الصلاة والسلام: "أفلح إن صدق" وكانت سببًا لدخول الجنة والبعد عن النار ابتداءً. وهدا مشروط كما نقدم باجتباب الكبائر، كما مرّ سابقًا(``

وهذا المعمى الدي أكَّدَهُ حديث معاد، وهو أنَّ فِعلَ الفرائض واجتناب النواهي سبب دخول الجنة، والنجاة من النار، فعلى كل مريد للنجاة أن يستمسك بإقامة الفرائض على وجهها، مستكملة آدابها وشروطها، محتفيًا بها، محتفلًا بشأنها، ثم ليكلف بعد ذلك من السنن ما يطيق ويقدر، وَلْيَنْتَهِ عن المحارم انتهاءً جازمًا، ثم ليتوقَّ المكروهات بقدر ما يستطيع، فإن النجاة في ذلك.

وظاهر الحديث يفيد أنَّ مَن عملها لا يدخل النار ولو مع فعل المعاصي.

ولكن هذا الظاهر ليس مرادًا وذلك للنصوص الأخرى التي رتبت دخول النار على فعل بعض الذنوب.

## 🕏 قوله ﷺ: "ألا أدلُّك على أبواب الخير":

"ألا": أداة عرض، وهو الطلب بلينٍ ورفق.

"أدلك": أي: أرشدك.

ونظير هذا قول الله تعالى: ﴿ هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ تَحِكَمَ قُنجِيكُمْ مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠]. فكأنَّ النبي ﷺ استطرد بعد الإجابة على سؤاله لما رأى من حرص معاذ ﷺ.

وفيه دليل على محبة النبي ﷺ لمعاذ، وقد أقسم النبي على ذلك حيث قال له: "والله إني لأحبك، فلا تدع أن تقول دُبُر كل صلاة: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحُسْن عبادتك"(٢).

ومعنى "ألا أدلك": أي عرضتُ عليكَ هذا الأمر فهل تحبه وهل تشتاق لمعرفته؟ ويُستفاد من ذلك: التشويق إلى ما يذكره الواعظ والداعي؛ ليكون أوقع في نفس المدعو إلى الله، وأَبْلَغ في ملازمته له.

<sup>(</sup>١) سبق ذلك في "الحديث الثاني، والحديث الثالث" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٥٢٢)، والنسائي (١٣٠٣)، ؛ صححه الألباني في "صحيح الجامع" (٧٩٦٩).

## 🕸 قوله ﷺ: "أبواب الخير'":

هذه الإضافة في قوله: "أبواب الخير":

١ - إما أن تكون بيانية، وعليه فالخير هو الأعمال الصالحة نفسها.

فالمقصود: أبواب هي الخير؛ لأنها توصّل إلى خير أعظم منها، ويدل على ذلك: تخصيصه بعض الأعمال بالذِّكْر كقوله: "الصوم جُنّة".

٢ - أو تكون الإضافة هنا على معنى اللام.

والتقدير: أبوابٌ للخير.

والخيريوم الجزاء العظيم وهو الجنة.

ويشهد لهذا حديث: "ألا أدلك على باب من أبواب الجنة؟" قلت: بلى، قال: "لا حول ولا قوة إلا بالله"(١).

فهذه الأعمال الصالحة توصل إلى الجنة، كما أن الأبواب توصل إلى داخل البيت. فالإضافة هنا على معنى اللام.

وشبَّه الخير بأمتعةٍ في مكانٍ له أبواب، وهي العمل الصالح؛ لكونه سببًا لحصول الخير وطريقًا مؤديةً إليه.

ولقد شُبِّهَت الأعمالُ الحَيِّرَةُ في ذاتها، الموصلة إلى ما هو خير منها من جهة الكيف؛ بالأبواب بجامع التوصُّل بكلِّ إلى المقصود، وهو تشبيه بليغ؛ لما فيه من تشبيه المعقول بالمحسوس.

#### • فائدة:

أبواب جمع قلّة، ولم يأتِ بجمع كثرة إشارة إلى تسهيل الأمر على السامع ليزيد نشاطه وإقباله.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٥٠٥٤)، والترمذي (٣٥٨١) من حديث سعد بن عبادة ، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٦١٠).

#### الصوم جُنَّة! 🕸 قوله ﷺ

وهل المقصود بالصوم الفرض أم النفل أم كلاهما؟

قيل: النفل؛ لتقدم ذكر الفرض، وقيل: بل كلاهما، وقيل مثل ذلك في الصدقة. واستدلَّ الأوَّلون بالقيام بالليل، وأنه خاص بالنفل.

"جُنّة": أي. أنه وقاية من استيلاء الشهوات والغفلات والشيطان على العبد في العاجل، وستر ووقاية من النار في الآجل.

ولا شك أن الصوم باب من أبواب الخير يصفّي القلوب والأحوال، ويحض على إيقاع أفضل الأعمال على طريق الإخلاص، مع بلوغ نهاية الكمال.

فهو باب من أبواب الخير وهو ستر ووقاية من كل شرٍّ.

قال الطيبي: "إنها جُعِلَ الصومُ جُنَّة من النار؛ لأن في الجوع سدَّ مجاري الشيطان كما في الحديث: "إن الشيطان يجري من ابن آدم محرى الدم"(١) فسدُّوا مجاريه بالجوع، فإذا سدَّ مجاريه لم يدخل فيه، فلم يكن سبب للعصيان الذي هو سبب دخول النار. وهذه الجُنَّة باقية للعبد ما لم يخرقها.

ولهذا قال في الحديث الآخر: "الصيام جُنَّة، فإذا كان يوم صوم أحدِكم فلا يَرْفُث، ولا يجهل، فإنْ امرؤٌ سابَّه؛ فليقل إنِّي امرؤٌ صائمٌ" (٢)

وخَرْقُهَا بفعل ما لا يحل؛ كالغيبة والنميمة ونحو ذلك.

قال بعض السلف: الغيبة تخرق الصيام والاستغفار يُرَقِّعُهُ فمن استطاع منكم أن لا يأتي بصوم مخرَّقٍ فليفعل.

وقال ابن المنكدر: الصائم إذا اغتاب خرق، وإذا استغفر رقع.

♦ قوله ﷺ: "والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار":

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٣٨)، ومسلم (٢١٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٨٩٤)، ومسلم (١١٥١) من حديث أبي هريره ١

والصدقة تمحو أثر المعصية وتذهب بشرِّها، وهذا محصوص بأمرين:

١ - بكونها من الصغائر، لا من الكبائر؛ فلا يصلُّح فيها إلا التوبة.

٢ - ومخصوص بكونها في حق الله تعالى، لا في حق العباد، فإن حق العباد لا يمحوه إلا الرضا؛ لأنه مبنيٌ على المشاحة.

فالمراد بالخطيئة هنا: الصغيرة المتعلقة بحق الله تعالى.

#### • "كما يطفئ الماء النار":

لأن الخطيئة يترتب عليها العقاب الذي هو أثر الغضب، والغضب يستعمل فيه الإطفاء.

فالصدقة والخطيئة ضِدَّان، كها أن الماء والنار ضدان، فالصدقةُ تشبه الماء والخطيئة تشبه النار.

وإذهاب الصدقة للخطيئة من كتاب صاحبها أو زوال شرّها إن كانت كُتبت يُشبه إطفاء الماء للنار(١).

وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه ، قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : "كل امرئ في ظل صدقته حتى يقضى بين الناس"، قال يزيد : فكان أبو مرثد لا يخطئه يوم إلا تصدق فيه بشيء ولو كعكة أو بصلة (٢٠).

فإِنْ قيل: لماذا خصت الصدقة بذلك الخير دون بقية الخصال المذكورة في الحديث؟ فالجواب: لأن نفعها متعد، ولأن الخلق عيالُ الله تعالى، وهي إحسان إليهم، والعادة أن الإحسان إلى العيال يطفئ غضب صاحبهم.

فائدة: سُئل ابن عباس عن أفضل الصدقة؟ فقال: الماء؛ ألم تَرَ إلى أهل النار حين استغاثوا بأهل الجنة أن أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم الله.

وفي "الصحيحين": قصة الرجل الذي سقا الكلب بعدما اشتدَّ به العطش،

<sup>(</sup>١) وفي مختصر النبراوي: "والمراد بالخطيئة الصغيرة؛ لأن الكبيرة لا يطفئها إلا التوبة" اهـــ (ص١٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد وغيره ، انظر صحيح الترغيب للألباني ، (رقم ٨٦٦ ).

فشكر الله له، فغفر له(١)، وغفر الله لبغيِّ سَقَتْ كلبًا(٢).

وقد قُيِّدَت الصدقةُ في بعض الأحاديث بكونها صدقة السر.

وكذا رُوِيَ عن عليِّ بن الحسين بن علي، أنه كان يحمل الخبز على ظهره بالليل يتبع به المساكين في ظُلْمة الليل ويقول: إن الصدقة في سواد الليل تُطفئ غضب الرب ﷺ .

قال تعالى: ﴿ إِن تُبْدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًّا هِيَ ۖ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُم ﴾ [البقرة: ٢٧١] فدلّ هذا على أن الصدقة يُكَفَّر بها مِن السيئات إما مطلقًا، أو صدقة السر.

قال الترمذي: "صدقة السرِّ أفضل عند أهل العلم من صدقة العلانية، وإنها معنى هذا عند أهل العلم لكي يَأْمَن الرجل من العُجْب؛ لأَنَّ الذي يُسِرُّ العمل لا يُخاف عليه من علانيته".

#### 🕸 قوله ﷺ: "وصلاة الرجل في جوف الليل":

وصلاة الرجل: مبتدأ خبره محذوف تقديره: ومن أبواب الخير، أو منها، أو تطفئ الخطيئة.

وهذا أَوْلَى؛ لأن فيه ما في الأول وزيادة، وهي اعتبارها تطفئ الخطيئة، ويشهد لذلك لفظ أحمد عن معاذ: "والصدقة وقيام العبد في جوف الليل يُكَفِّرُ الخطايا"(٣).

ولماذا خص الرجل بالذكر هنا؟ وهل هو احتراز عن المرأة، فيكون فِكُر الرجل بمثابة القَيْد هنا؟

#### والجواب:

١ – لأن السائل رجل.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري (٣٣٢١)، ومسلم (٢٢٤٥) مَن حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢١٥٦٣) في حديث الباب عن معاذ، به.

٢ - لأن الخير غالب في الرجال، وإلا فالمرأة مثله في الأجر، وفي الحديث: "وأُرِيْتُ النار فإذا أكثر أهلها النساء "(أ)، وفي الحديث الآخر: "كَمُلَ من الرجال كثير ولم يكمل من النساء إلا آسيةُ امرأةُ فرعون، ومريم بنتُ عمران "(١) الحديث.

٣ - أو يكون ذِكْر الرجل من باب ذِكْر الخاص وإرادة العام ، أي: أنَّ ذكر
 الرجل ليس قيدًا ، فالنساء مثل الرجال في الأحكام إلا فيها يخصهم.

وحذف الخبر هنا يفيد تعظيم الأجر في هذا العمل، ولذا استشهد النبي بالآيتين من سورة السجدة: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مُّا أُخْفِي هُم مِن قُرَّةٍ أُعْيُنِ جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٧].

وسئل النبي ﷺ: أي الليل أُجُوَبُ دعوةً؟ قال: "جوف الليل" وفي رواية: "جوف الليل الأخير"<sup>(٢)</sup>.

"في جوف الليل": وهو وقت هدوء الأصوات؛ أي: في أثنائه، وفي خلاله.

"جوف الليل": أوسطه، و"جوف الليل الآخر": نصف ووسط النصف الثاني.

وفي "صحيح مسلم": "أفضل الصلاة بعد المكتوبة قيام الليل"(<sup>1)</sup>، فيشمل كل من ترك النوم بالليل لذكر الله ودعائه؛ لحديث: "إنكم في صلاة ما انتظرتم الصلاة"(<sup>0)</sup>.

ويدخل في القيام: الصلاة بين العشاءين، ويدخل في القيام: انتظار العشاء، ويدخل في القيام: حضور الصبح في جماعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩)، ومسلم (٩٠٧) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢١١)، ومسلم (٢٤٣١) من حديث أبي موسى ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في "الصغير" (٣٥٥) و"الأوسط" (٣٤٢٨)، وأبو يعلي (٥٦٨٢)، والبزار (٣١٥١) والبزار (٣١٥١) وقال الهيثمي في "المجمع" (١٠٥/١٥): "ورجال البزار و"الكبير" رجال الصحيح". وانظر: "تاريخ الدوري" (٤٤٦٥). وأخرجه أحمد (٢٢١/٤) عن كعب بن مرة البهزي وفيه جهالة. وأخرجه الطبراني في "الكبير" (١٦٩٥) من حديث جندب بن سفيان.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١١٦٣) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠)

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦٠٠)، ومسلم (٦٤٠) من حديث أنس ١٤٠٠

ويَدخل فيه: مَنْ نام ثم قام للتهجد قبل الفجر. ويحصُل القيام ولو بركعتين. قال تعالى: ﴿كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ [الذاريات: ١٧].

وقال على: "أفضل الصلاة صلاة أخي داود كان ينام نصف الليل ويقومُ ثلثه وينامُ سدسه"(١).

ورُوِّيَ الجنيد بعد موته فقيل له: ما فعل الله بك؟ فقال: طاحت تلك الإشارات، وغابت تلك العبارات، وفَنِيَت العلوم، ونفدت الرسوم، وما نفعنا إلا ركعتان كنا نركعهما عند السحر.

وللسلف الصالح أحوال عجيبة في قيام الليل(٢).

"وذكر الآية": قرأها النبيُّ ﷺ بكاملها احتجاجًا على فضيلة قيام الليل وموقعه: ﴿يَدْعُونَ رَبُّمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [السجدة: ١٦].

وعبر عن الصلاة بالدعاء؛ لاشتهالها عليه.

- فوائد في فضل القيام:
- قال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِمِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾ [الإسراء:٧٩].
- وقالت عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله ﷺ إذا صلَّى قام حتى تفطَّرَ رجلاه، قالت عائشة: يا رسول الله أتصنعُ هذا وقد غُفِرَ لك ما تقدم من ذنبك وما تأخَر؟ فقال: "يا عائشةُ أفلا أكون عبدًا شكورًا"(").
  - وقال على: "نِعْمَ الرجل عبد الله لو كان يقوم من الليل "(١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٦٣١)، ومسلم (١١٥٩) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) يُنظر لذلك مثلا: كتاب "رُهْبان الليل" لسيد حسين العفاني.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٨٣٧)، ومسلم (٢٨٢٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١١٢٢)، ومسلم (٢٤٧٨) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

- وقال ﷺ: ''أيها الناس أَفْشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلُّوا بالليل والناس نيام؛ تدخلوا الجنة بسلام''(').

#### إيقاظ الأهل:

قال ﷺ: "إذا أيقظ الرجل أهله من الليل فصلّيا \_ أو صلَّى \_ ركعتين جميعًا، كُتِبَ في الذاكرين والذاكرات"(٢).

• الترهيب من ترك القيام:

ذُكِرَ عند النبي عَلَيْ رجلٌ نام ليلةً حتى أصبح؛ قال: "ذاك رجل بال الشيطان في أذنيه "".

- أحوال الصحابة:
- كان عثمان ينام نومةً أول الليل ثم يقومه كله.
- وأما عروة بن الزبير: فما تركه قط إلا ليلة قطعت رجله ثم عاود من الليلة المقبلة.
- وكان سفيان الثوري يقول إذا دخل الليل: هذه ليلتي التي أموت فيها فها ينام حتى يصبح.
- وكان عامر بن عبد قيس إذا جاء الليل قال: أذهب عني النوم حر النار، فما ينام حتى يصبح.
- وكان عبد العزيز بن أبي روّاد إذا أتى فراشه يمر يده عليه ويقول: والله إنك لين وفراش الجنة ألين منك، فيدرجه ويصلي الليل كله.
  - وتأمَّلُ كيف تاب قاطعُ طريقٍ حين سمع آيةً من القرآن؟!

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (١٤٦٠)، والترمذي (٢٤٨٥)، وابن ماجه (١٣٣٤) (٢٥١)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٧٨٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٣٠٩)، وابن ماجه (١٣٣٥) من حديث أبي هريرة وأبي سعيد رضي الله عنهما. وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١١٤٤)، ومسلم (٧٧٤) من حديث ابن مسعود ١٠٤٠.

قيل: كان الفُضَيْل بن عياض شاطرًا (') يقطع الطريق بين أبيورْد وسَرْخس ('')، وكان سببُ توبته: أنه عَشِقَ جاريةً، فبينا هو يَرتقي الجدران إليها إِذْ سَمِعَ تالياً يتلو: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِحْرِ ٱللّهِ ﴾ [الحديد: ١٦]، فلمَّا سمعها قال: بلى يارب، قد آن، فرجع فآواهُ الليلُ إلى خَربة، فإذا بها سابلة ('') فقال بعضْهم: نَرْتحل وقال بعضُهم: حتى نصبح، فإنَّ فُضيلاً على الطريق يقطعُ علينا، قال: ففكَّرْتُ وقلت: أنا أسعى بالليل في المعاصي وقومٌ من المسلمين ها هنا يخافونني، وما أرى الله ساقني إليهم إلا لأرتدع، اللهم إنِّ قد تبتُ إليك، وجعلتُ توبني مجاورة البيت الحرام ('').

ولقد صدق الفُضَيْل رحمه الله توبتَهُ، حتى قال ابن المبارك: "إن الفُضَيْل بن عياض صَدَقَ الله فأجرى الحكمة على لسانه، فالفضيل ممن نفعَهُ عِلْمُهُ".

وكان الفضيل رحمه الله يُلْقِي حصيرًا في مسجدِه فيُصلي بالليل، فإذا غَلَبَهُ النعاس نام قليلاً ثم يقوم، فيُصلِّي، فإذا غلبَهُ النوم نام، ثم يقوم هكذا حتى الصبح. وقال الفضيل: يقول الرب: كذب من ادَّعَى محبتي فإذا جَنَّهُ الليل نام عني.

وكان جملة كبيرة من السلف يختمون القرآن كل ليلة قيامًا في الصلاة، منهم عثمان بن عفان ويحيى بن سعيد القطان وأبو حنيفة والشافعي عليهم رحمة الله جميعًا.

- وكان أحمد يختم كل سبع ليال في الصلاة، ينام نومة خفيفة أول الليل، ثم يصلي إلى الصباح.

- وكان البخاري يختم سحرًا كل ثلاث ليال.

• لطائف في الآيتين:

قُوله: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّآ أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنِ ﴾ [السجدة: ١٧].

<sup>(</sup>١) يعنى: لصًّا.

<sup>(</sup>٢) أسهاء مواضع.

<sup>(</sup>٣) المراد قافلة من أبناء السبيل

<sup>(</sup>٤) "تهديب الكهال" للمزى (٢٣/ ٢٨٥ - ٢٨٦).

الجزاء من جنس العمل، حيث أخفوا صلاتهم بالليل عن أعين الناس فكافأهم الله تعالى بأن أخفى لهم ما لا تعلم نفس - مَلَكٌ مُقَرَّبٌ ولا نبيٌّ مُرْسَلٌ - مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ لهم، وهذا يرجح صلاة المرء في جوف الليل على غيرها.

## @قوله ﷺ: "ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه":

قوله: "ألا أخبرك":

عبرّ بأخبرك وقبل ذلك: بأدلك وهذا تفنُّن في إيراد المرادفات، ترويحًا وتشويقًا.

• رأس العمل المسئول عنه:

١ - أي: رأس الأمر الذي سألتَ عنه.

٢ - رأس أمر العبادة.

٣ - رأس أمر الدين.

- "عموده": ما يعتمد عليه ويرتفع به كعمود الخيمة.
- ''ذروة'': الذال مثلثة، وقيل: مضمومة، وقيل: مكسورة، والقياس يقتضي جواز الفتح (١)، وذروة الشيء أعلاه.
  - و"السنام": في الأصل ما ارتفعَ من ظهر البعير.

والمقصود: خيار خياره، والجمع بينهما للمبالغة.

قوله: "قلت: بلى يا رسول الله":

والنداء هنا للالتذاذ باسم النبي ﷺ والتبرك به. وإلا فهو غير ظاهر.

- والنبي ﷺ شبَّه أمر الدين والعمل المسئول عنه بفحل الإبل والبيت.

وأضمر هذا التشبيه في النفس وجاء بها يلائم ذلك المشبه به، وهو الرأس والسنام والعمود.

<sup>(</sup>١) الجواهر البهية ، (ص١٧١).

قيل: لأن القبول والثواب إنها يتعلق بالذخول في الإسلام؛ لأن النجاة والفلاح في الدنيا والآخرة إنها يتعلق بالإسلام، كها قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَاۤ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَآءً مَّنتُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣]. وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

والمقصود بالإسلام:

١ - النطق بالشهادتين مع اعتقادهما.

كما ورد في رواية أحمد: "رأس الأمر أن تشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله".

٢ - الإيمان، أو شعب الإيمان، وأعلاها قول: لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق.

وكان ذلك هو الرأس؛ لأنه لا أثر للدين بدونه، كما أنه لا أثر لحياة الإنسان بدون رأسه، يعني: أن الشخص إذا لم يقرّ بالشهادتين لم يكن له من الدين شيء أصلاً، وإذا أَقَرَّ بهما حصل له أصل الدين.

"وعموده الصلاة": وهي العمود؛ لأنه هو الذي يقيم البيت فيرفع بناءه ويهيئه للانتفاع به، والصلاة هي التي تقيم الدين وترفعه وتنهى فاعلها عن كل ما لا يليق وتحلّيه بمعاني القُرب، والمقصود بالصلاة هنا: الصلاة المفروضة؛ إذْ هي التي تقيم منار الدين.

قوله على: "وذورة سنامه الجهاد":

وفي الجهاد وفضله آيات وأحاديث منها:

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأُمْوَ هُمْ بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةُ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقَتْلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَاللَّهِ فَيَقَتْلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي ٱلتَّوْزَلَةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءَانِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِي بَايَعْتُم بِهِ عَوْلِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١١١].

وقال تعالى: ﴿ لاَّ يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُأُولِي ٱلضَّرَرِ وَٱلْمَجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ

ٱللهِ بِأُمْوَ لِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ۚ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْجَنهِدِينَ بِأُمْوَ لِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَنعِدِينَ دَرَجَةً ۚ وَكُلاً وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْخُسْنَىٰ ۚ وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَنهِدِينَ عَلَى ٱلْقَنعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٥].

وفي الحديث: "إن في الجنة مئة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض "(١).

وفيه أيضًا: "وما أغبرت قدما عبد في سبيل الله فتمسّهُ النار "(٢).

وفيه أيضًا: "رباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا وما عليها، وموضع سوط أحدكم من الجنة خير من الدنيا وما عليها، والدرجة يروحها العبد في سبيل الله تعالى أو الغدوة خير من الدنيا وما عليها"(٢).

وفي "الصحيحين" عن أبي ذر قلت: يا رسول الله، أي العمل أفضل؟ قال: "إيهان بالله وجهاد في سبيله" (١٠٠٠).

وفيهما عن أبي هريرة عن النبي على قال: "أفضل الأعمال: إيمان بالله، ثم جهاد في سبيل الله الذه".

وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : قيل : يا رسول الله ما يعدل الجهاد في سبيل الله ؟ قال : "لا تستطيعونه" ، فأعادوا عليه مرتين أو ثلاثًا ، كل ذلك يقول : "لا تستطيعونه"، ثم قال : "مثل المجاهد في سبيل الله كمثل الصائم القائم القانت بآيات الله لا يفتر من صيام ولا صلاة حتى يرجع المجاهد في سبيل الله تعالى"(١٠)، وفي رواية للبخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : جاء رجل إلى رسول الله على فقال : دلني على عمل يعدل الجهاد ، قال : "لا أجده"، قال : "هل تستطيع إذا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٩٠) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٨١١) من حديث عبد الرحمن بن جبرٍ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٨٩٢)، ومسلم (١٨٨١)من حديث سهل بن سعد الساعدي ١٨٨٠)

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٨ ٢٥)، ومسلم (٨٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٦)، ومسلم (٨٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد (٣/ ٢٠١) ، وأخرجه مسلم في كتاب الإمارة واللفظ له ، انظر شرح مسلم (٤/ ٤٤٥) .

خرج المجاهد أن تدخل مسجدك فتقوم ولا تفتر ، وتصوم ولا تفطر"، قال : ومن يستطيع ذلك؟!.

وإنها كان الجهاد كذلك؛ لأنه أعلى أنواع الطاعات من حيث إن به ظهور الإسلام، وعلوه على سائر الأديان، وليس ذلك لغيره من سائر العبادات فهو أعلاها بهذا الاعتبار.

ولذلك كان الصحابة من أحرص الناس عليه، وحَسْبك أن تطالع تراجم بعضهم؛ كأنس بن النضر، والحباب بن المنذر، وغيرهم.

وكان حرصهم على الجهاد، وتفانيهم في نُصْرَةِ الدين مَصْدَرَ عزِّ للإسلام، وعنوان قوّة للشريعة الإسلامية، وما ضَعْفُ الدين إلَّا من ضعف حَمَلَتِهِ!!

• مسألة: فيما هو أفضل القربات بعد الفرائض:

فقال الشافعي: الصلاة فرضًا ونفلاً، وقال أحمد: الجهاد.

وقال مالك وأبو حنيفة: العلم، ثم الجهاد، والجهاد أفضل من الصدقة.

الجودُ بالمالِ جودٌ فيه مَكْرُمَةٌ والجودُ بالنَّفْسِ أَقْصَى غاية الجودِ

والسبب في ذلك أنه سئل عليه الصلاة والسلام عن أي الأعمال أفضل؟ فقال تارةً: "الصلاة لأول وقتها" وتارة: "الجهاد"، وتارة: "برّ الوالدين".

فقيل: يُحمل هذا الاختلاف على اختلاف أحوال السائلين فكان يرشد كلاً إلى ما كان الغالب عليه تركه.

وقيل: يحمل الاختلاف على اختلاف الأزمان، فربّ عبادة في زمنٍ أفضل من غيرها.

أو أن الإجابة على تقدير "مِنْ"؛ أي: مِنْ أفضل الأعمال.

وقد رجَّحَ بعضُهم العلمَ على الجهاد؛ لخبرِ فيه أنه يُوزن مداد العلماء ودم الشهداء يوم القيامة فيرجح مداد العلماء على دم الشهداء، ومعلومٌ أن أعلى ما

للشهيد دمه، وأدنى ما للعالم مداده، فإذا لم يفِ دم الشهيد بمداد العالم كان غير الدم من سائر فنون الجهاد لا شيء بالنسبة إلى ما فوق المداد من فنون العلم، ولكن هذا الخبر لم يصح، بل هو موضوع (١).

وفضل العلم مخصوص بالعلماء العاملين بعلمهم؛ كما قال الشافعي:

إذا لم يَزِد علمُ الفتى قَلْبَهُ هُدَى وسيرتَهُ عدلاً وأخلاقَهُ حُسْنا فبشِّرهُ أَنَّ اللهَ أولاهُ نعمةً تُغْشِيه حِرْمانًا وتُورِثُه حُزْنا

ورجَّحَ الشافعيةُ الصلاةَ؛ لحديث: "الصلاة خير موضوع" أي: خير شيء وضعه الشارع للعباد. وفي رواية صحيحة: "واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة" أن وهي تنهى عن الفحشاء والمنكر.

اعتراض: فإن قيل: قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ
 وَٱلۡمُنكَرِ وَلَذِكُرُ ٱللهِ أَكۡبَرُ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]. ففي هذه الآية دلالة على أن ذِكْرَ الله أفضل من الصلاة في نهيه عن الفحشاء والمنكر.

فيجاب عن ذلك بأنَّ المزية لا تقتضي الأفضلية.

- تنبيه: والخلاف بين العلماء في المفاضلة بين فرضين: عين وكفاية أو نفلين. لا بين فرض ونفل؛ لأن فرض المفضولِ أفضلُ مِن نفل الفاضل، لا من النفل مطلقًا.
  - مسألة: وهل من النفل ما قد يفضل الفرض؟

نعم؛ ومن ذلك:

١ - بدء السلام ورده، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حُبِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُوهَآ ﴾ [النشاب: ٨٦]. \*

<sup>(</sup>١) ضعيف الجامع الصغير (١٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: "الحلية" لأبي نعيم (١٦٦/١)، و"الثقات" لابن حبان (١١٨/٢)، و"السير" للذهبي (٢/ ٦٢). وحسنه الألباني في "صحيح" الجامع" (٣٨٧٠) من حديث أبي هريرة الله الله المسلم ال

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (٦٥٥)، وابن ماجه (٢٧٧)، وأحمد (٢١٨٧٣) (٢١٩٢٧) عن ثوبان ﴿... وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٩٥٢).

٢ - إبراء المعسر وإنظاره، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُوا خَيْرً لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

فالأول في كلِّ ذلك نفل والثاني فرض.

• مسألة: وهل الأفضل صلاة ركعتين أو صوم يوم؟

الأفضل الصوم؛ لتفاوت المشقة وإلا فجنس الصلاة أفضل من جنس الصيام.

#### ا ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟" الله على الله عله؟"

قلت: بلي يا رسول الله:

ومناسبة هذا لما قبله: أنه لما ذكرجهاد الكفار أخذ يتكلم على جهاد النفس، ومنعها مما يؤذيها من الكلام.

وملاك الشيء: ما به إحكامه وقوامه، وهو بالكسر والفتح، والرواية بالكسر فقط.

"ذلك": اسم الإشارة عائدٌ إلى ما ذُكِرَ مِن الأعمال الواجبة وغيرها، وأكَّدَ هذا بكلمة "كل" لدفع توهم عدم الشمول.

والمعنى أنه إذا وُجِدَ هذا الملاك كانت تلك الأعمال كلها على غاية من الكمال، ونهاية من صفاء الأحوال، وفيه إشارة إلى أن جهاد النفس أشق عليها من جهاد الكفار؛ لأنه جعله ملاكًا له، ومن أعظم آدابها الصمت، وعدم الكلام فيها لا يعني وفي الحديث: "من صمت نجا"(١).

ووجه كونه ملاكًا للجهاد وغيره: أن الجهاد وغيره من أعمال الطاعات غنيمة، وكف اللسان عن المحارم سلامة ولهذا قال على: "من صمت نجا"، والسلامة في نظر العقلاء مقدَّمة على الغنيمة.

وقوله: فقلت: بلي يا رسول الله، أي: أخبرني.

<sup>(</sup>١) الدارمي (٢٧١٣)، وأحمد (٦٤٤٥)، والترمذي (١٠٠١)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٦٣٦٧).

## الله وقوله: فأخذ بلسانه، قال: "كُفَّ عليك هذا":

أي: لسان نفسه عليه الصلاة والسلام؛ أي: أَمْسَكَ لسانَهُ عَلَيْ بيده.

• قال: ''كُفَّ'':وفي رواية: ''أَمْسِكْ'' وفي أخرى: ''اكفف عليك''؛ أي: عنك، فالمعنى: كُفَّ عنكَ شرَّ هذا اللسان.

والإشارة إلى جنس اللسان، لا إلى لسان النبي عَلَيْ فالمقصود أمر معاذ أن يكُفّ لسانه، وإنها أشار النبي عَلَيْ إلى لسانه، وكان يكفيه أن يقول له: كُفّ عنك لسانك؛ لأن المحسوس تألفه النفس وتطمئن لرؤيته القلوب.

وهذا دليل على أن أصلَ الخير: ضبط أمر اللسان، وإحكام حركاته وسكناته بالحق والخير.

وفي الحديث: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت"(١). وفي الحكمة: لسانك أسدك، إن أطلقته افترسك، وإن أمسكته حرسك(١).

قال الغزالي في بيان خطر اللسان وعجيب صنعته: "اللسان من نعم الله العظيمة، ولطائف صنعه القويمة، فإنه صغير جِرْمُه، وعظيم طاعته وجرمه؛ إذ لا يتبين الكفر والإيهان إلا به، وكل ما يتناوله القلم يُعْرب عنه اللسان، إما بحق أو باطل، وهذه خاصية لا توجد في سائر الأعضاء، فإن كل عضو يقتصر على منفعته، فمن أطلق عذبة اللسان ملكه الشيطان، ولا ينجو من شره إلا أن يلجمه بلجام الشرع، فلا يطلقه إلا فيها ينفع في الدنيا والآخرة، ويكفّه عن كل شيء تُخشَى غائلته وأعصى الأعضاء من الإنسان اللسان، فإنه لا تعب في تحريكه، ولا مؤنة في إطلاقه، وقد تساهل الخلق في الاحتراز عن إقامته، وغوائله، والحذر من مصائده وحبائله"أه.

قال الأوزاعي: المؤمن يقل الكلام ويكثر العمل، والمنافق يكثر الكلام ويقل العمل.

<sup>(</sup>١) وهو "الحديث الخامس عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) الجواهر البهية (ص ١٧٢).

## 🕸 قوله: قلت: يا رسول الله وإنا لمؤاخذون بها نتكلم به؟

أي: إننا محاسبون بها نتكلم به، وإنا معاقبون به وهذا الاستفهام للتثبُّت، وفيه تعجُّبٌ واستغراب. وهذا يدل على أن معاذًا قبل هذه الواقعة لم يكن يعلم بتحقق المؤاخذة والعقوبة بنحو الكذب والغيبة والنميمة.

فإن قيل: كيف يجتمع عدم عِلْمه بذلك مع كونه أعلم الأمة بالحلال والحرام؟ فالجواب: أنه بهذا السؤال وبأمثاله صار أعلم الأمة بالحلال والحرام، أي: حصلت له هذه الرتبة بعده.

أويقال: المراد بالحلال والحرام المعاملات الظاهرة بين الناس، وهذا في معاملة العبد مع ربه (١).

#### قوله: "ثكلتك أمك":

الثكل: فقد المرأة ولدها؛ أي: فقدتك؛ لكونك فقدت إدراك المؤاخذة بها تنطق به الألسن مع ظهورها.

وليس المراد حقيقة الدعاء على معاذ بالموت؛ إِذْ هو من الألفاظ التي تجري على الألسن في المحاورات للتأديب والتنبيه من الغفلة، أو للحث والإغراء والتحريض على الشيء؛ كتربت يداك ونحوها، أو يقال: إن لم تكف هذا كان الموت خيرًا لك من الحياة، أو للتعجب وتعظيم الأمر، وهو أظهر (٢).

- "هل": حرف استفهام إنكاري، بمعنى النفس، بدليل ذِكْر "إلا" بعده ومنه: ﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنَ إِلَّا ٱلْإِحْسَنَ ﴾ [الرحن: ٦٠].

<sup>(</sup>١) انظر الجواهر البهية (ص١٧٢).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٢٩٥) ، والجواهر البهية (ص١٧٢).

- "يكب": يلقى، أو يصرع على وجهه.
  - "الناس": أي: أكثرهم.
- "على وجوههم": لمزيد الإيضاح واختار الوجه؛ لأنه أبلغ في الزجر والردع.
  - "أو قال على مناخرهم": شكُّ من الراوي.
- "والمناخر": جمع منخر بفتح الميم وكسر الخاء وفتحها، وهو ثقب الأنف.
- "إلا حصائد ألسنتهم": والمعنى ولا يكب الناس في نار جهنم شيء من الأشياء إلا حصائد ألسنتهم؛ أي: ما تكلمت به من الإثم؛ كالكفر والقذف والسب والغيبة والنميمة والقول على الله بغير علم.

وهذه الإضافة من باب إضافة اسم المفعول إلى فاعله؛ أي: مِنْ محصودات الألسنة، حيث شَبَّة ما تكتسبه الألسن من الكلام الحرام بحصائد الزرع بجامع الكسب والجمع، وشبه اللسان في تَكَلُّمِهِ بذلك بحدِّ المنجل الذي يحصد به الناس الزرع، فكأنَّ اللسان آلة الحصاد، والممسك بها إن لم يَتَحَرَّ يحصُد الضار مع النافع، وصاحب اللسان إن لم يَزِنْ ما يريد أن يقوله حصد شرًا كثيرًا، فيُلقَى به في الناركما كان يُلقِي الكلام دون تعقُّلِ.

وهل هذا الحصر في قوله: "وهل يكب الناس..." إلخ حقيقي أم إضافي؟

الجواب: أنه إضافي؛ لأن من الناس من يكبه في النار عمله لا كلامه، لكن ذلك خرج مخرج المبالغة في تعظيم جرائم اللسان، كقوله في الحميث الآخر: "الحج عرفة"(١)؛ أي: معظمه، والمراد:

- ١ فمعظم أسباب دخول الناس النار هو الكلام.
  - ٢ ولأن الأعمال يقارنها كلام في الغالب.

وفي الصحيحين: "إن الرجل ليتكلم بالكلمة ما يتبين ما فيها، يزل بها في النار

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (٨٨٩)، والنسائي (٣٠١٦)، وابن ماجه (٣٠١٥) من حديث عبد الرحمن بن يعمر ﷺ. وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٣١٧٢).

أبعد ما بين المشرق والمغرب'''(').

قال ابن بريدة: رأيت ابن عباس آخذًا بلسانه وهو يقول: "ويحك قل خيرًا تغنم، أو اسكت عن شرِّ تسلم، وإلا فاعلم أنك ستندم"، فقيل له: يا ابن عباس لم تقول هذا؟ قال: إنه بلغني أن الإنسان -أراه قال- ليس على شيء من جسده أشدُّ حنقًا -أو غيظًا- يوم القيامة منه على لسانه؛ إلا ما قال به خيرًا أو أملى به خيرًا".

#### وقال الشافعي:

اَحْفَظْ لَسَانَكَ أَيُّهَا الإنسَانُ لا يَلْدَغَنَّكَ إِنَّـهُ تُعْبَــانُ كُمْ في المقابرِ مِنْ قَتِيلِ لِسَانِهِ كَانَتْ تَهَابُ لقاءَهُ الشّجعانُ وقال أبو بكر اللخمي:

يموتُ الفتى مِن عثرةٍ بلسانهِ وليسَ يموتُ المرُّ مِن عثرةِ الرِّجْلِ فعثرتُه مِنْ فيهِ تَرْمي برأسِهِ وعثرتُه بالرِّجْلِ تبرا على مَهلِ

فالكلام إِمَّا منفعة محضة، أو ضرر محض، أو ضرر ومنفعة، أو لا ضرر ولا منفعة (٢).

#### ويُنْسَبُ لابن المبارك (٣):

اغْتَنِمْ رَكعتين زُلْفَى إلى الله إذا كنتَ خاليًا مُسْتَريْعا وإذا ما هَمَمْتَ بالزُّورِ والبا طِلِ فاجْعَلْ مكانَهُ تَسْبِيحا فاغْتِنَامُ الشُّكُوتِ أفضلُ للمرء وإِنْ كانَ في الكلام فَصِيْحا فاغْتِنَامُ الشُّكُوتِ أفضلُ للمرء

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في شرح "الحديث الخامس عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) وراجع ما سبق عن خطورة الكلام في "الحديث الخامس عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٣) "تهذيب الكمال" للمزي (١٦/ ٢٣). ويقال: هي لحميد النحوي، انظر: "السير" للذهبي (٨/ ٣٦).

## فوائد دعوية وتربوية

١ - العناية بالفرائض قبل النوافل.

وفي الحديث القدسي يقول الله تعالى: "وما تَقَرَّب إليَّ عبدي بشيءٍ أحبَّ إليَّ مما افترضْتُ عليه، وما يزال عبدي يتقرَّب إليَّ بالنوافل حتى أُحِبَّه "(١).

٢ - حسن استدلال النبي ﷺ في حديثه بالقرآن ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاحِعِ ﴾ [السجدة: ١٦] مما يوجب على الداعية أن ينطلق من القرآن أولاً، ثم السنة ثانيًا.

٣ – على الدعاة والخطباء أن يتقوا الله فلا يقولوا بألسنتهم إلا خيرًا، وأن يحفظوا ألسنتهم عن عيب إخوانهم من الدعاة أو العلماء، وليتذكروا: "وهل يكب الناس...." إلخ.

قال ابن القيم: "ولا يتمكن المفتي ولا الحاكم من الفتوى والحكم بالحق إلا بنوعين من الفهم: أحدهما: فهم الواقع والفقه فيه، واستنباط علم حقيقة ما وقع بالقرائن والأمارات والعلامات حتى يحيط بها عليًا، والنوع الثاني: فهم الواجب في الواقع وهو فهم حكم الله الذي حكم به في كتابه أو على لسان رسوله في هذا الواقع، ثم يطبق أحدهما على الآخر"(٢).

٤- علو الهمة في الحرص على الخير ، واغتنام فرصة مصاحبة العلماء والصالحين للاستفادة منهم ، فمعاذ رضي الله عنه يسأل عما يدخله الجنة ، وقد سأل هذا السؤال حين واتته الفرصة حين تفرق الناس لما أصابهم الحر في طريقهم إلى غزوة تبوك ووجد معاذ أن رسول الله على قد صار أقرب الناس منه فدنا إليه وسأله هذا السؤال .

٥- من كرم المعلم وفطنته أن يضيف في جوابه على السائل شيئًا نافعًا وإن لم يسأل عنه إذا رأى حاجة لذلك كما كانت عادته ﷺ فقد قال لمعاذ: "ألا أدلك على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٠٢) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) "أعلام الموقعين" (١/ ٨٧).

أبواب الخير؟"، ولما سئل عن الوضوء بهاء البحر ، قال : "هو الطهور ماؤه الحلُّ ميتته"(١). ولم يسألوه عن ميتة البحر .

٦- ينبغي تحري لفظ الحديث المنقول عن رسول الله ﷺ كها كان يفعل الصحابة ومن بعدهم من الرواة ، لذلك تجد في المنقول هنا : "على وجوههم"، أو "مناخرهم"، وهذا يدل على الأمانة التامة في نقل الأحاديث (۱).

#### فائدة في علوم القرآن:

#### \*\*\*

 <sup>(</sup>١) أخرجه النسائي ، كتاب الطهارة ، باب ماء البحر (٥٩) ، وابن ماجه كتاب الطهارة وسننها ، باب
الوضوء بهاء البحر (٣٨٧) ، والإمام أحمد في مسند المكثرين عن أبي هريرة (٢/ ٣٦١) ، وصححه
الألباني في الإرواء الجزء الأول ، كتاب الطهارة .

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) انظر شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص٣٠١) .

# رَفْعُ معبس (لرَّحِيْ) (النِجَّشِيِّ (سِيكنش (النِّيْ) (الِفرووكريس

## الحديث الثلاثون

عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ عَلَى، عن النَّبِّيِّ عَلَيْهُ قال:

﴿إِنَّ اللهَ فَرَضَ فَرَائِضَ، فلا تُضَيِّعُوهَا، وَحَدَّ حُدودًا فلا تَغْتَدُوهَا، وَحَدَّ حُدودًا فلا تَعْتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشْيَاءَ فَلَا تَنْتَهِكُوهَا وَسَكَتَ عَنْ أَشْياءَ رَحْمَةً لكُمْ غَيْرَ نِسْيَانِ، فَلا تَبْحَثُوا عَنْهَا».

حَديثٌ حَسَنٌ رواه الدَّارقطنيُّ (١) وغيره.

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) الإمام الحافظ أبو الحسن على بن عمر البغدادي الدارقُطني بفتح الراء، منسوب إلى دار القطن، محلة عظيمة ببغداد، صاحب السنن والعلل وغيرهما، توفي رحمه الله في ذي القعدة سنة خمس وثانين وثلاثائة للهجرة عن ثانين سنة.



# طرق الحديث وألفاظه

مدارهذا الحديث على مكحول، عن أبي تعلبة الخُشني (۱)، وقد اختُلِفَ في رفع الحديث ووقفه، بَيَّنَ ذلك الدارقطني بقوله (۲): "يرويه مكحول، واختُلف عنه، فرواه داود بن أبي هند عن مكحول، واختُلف عنه، فرواه إسحاق الأزرق عن داود ابن أبي هند عن مكحول عن أبي تعلبة مرفوعًا، وتابعه محمد بن فضيل عن داود، ورواه حفص بن غياث ويزيد بن هارون عن داود فوقفاه، وقال قحذم: سمعت مكحولًا يقول، لم يتجاوز به، والأشبه بالصواب: مرفوعًا، وهو أشهر".

وأعله ابن رجب بعلتين:

أ ـ أن مكحولاً لم يصح له السماع من أبي ثعلبة، كذلك قال أبو مسهر الدمشقي وأبو نُعيم الحافظ وغيرهما.

ب \_ أنه اختُلِفَ في رفعه ووقفه على أبي ثعلبة، ورواه بعضهم عن مكحولٍ من قوله.

ثم حكى ترجيح الدارقطني للمرفوع، وتحسين النووي للحديث، وقال: "وكذلك حسَّنه قبله الحافظُ أبو بكر بن السمعاني في أماليه".

وقال ابن معين: مكحول سمع من أبي تعلبة ، والحديث صححه ابن الصلاح (٣). ولا شكّ في حُسْنِ المعنى لا الإسناد؛ لما اعتراه من ضعفٍ وإعلالٍ.

وللحديث شواهد؛ منها:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني (٤/ ١٨٣ - ١٤٨)، والحاكم (٤/ ١٢٩)، والبيهقي في "الكبرى" (١٠/ ١٢- ١٢)، والطبراني في "الكبير" (٢٢/ ٢٢١ - ٢٢٢)، وأبو نعيم في "الحلية" (٩/ ١٧)، والخطيب في "الفقيه والمتفقه" (٦٣٠)، وابن حزم في "الإحكام" (٨/ ٢٠٥)، والذهبي في "السير" (١٧/ ١٢٥) وابن حزم في "فلبة، به. وأخرجه البيهقي (١٢/ ١٢) من رواية مكحول، عن أبي ثعلبة، به. وأخرجه البيهقي (١٢/ ١٢) من رواية مكحول، عن أبي ثعلبة، من قوله، موقوفًا عليه.

<sup>(</sup>٢) في "العلل" له (٦/ ٣٢٤ رقم ١١٧٠).

<sup>(</sup>٣) انظر الوافي ص ٢١١، ومختصر النبرواي (ص٢٠٦).

١-عن أبي الدرداء، وقد وردعنه من وجهين:

أ ـ وقد سمعه مكحول أيضًا مِن طاوس، عن أبي الدرداء، كما عند الدارقطني (۱) من رواية إسحاق الأزرق، عن أبي عمرو البصري، عن نهشل الخراساني، عن الضحاك بن مزاحم: أنه اجتمع هو والحسن بن أبي الحسن ومكحول الشامي وعمرو بن دينار المكي وطاوس اليهاني، فاجتمعوا في مسجد الخيف فارتفعت أصواتهم وكثر لغطهم في القدر، فقال طاوس ـ وكان فيهم مرضيًا ـ أنْصِتوا حتى أخبركم ما سمعت من أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: "إن الله افترض عليكم فرائض فلا تضيعوها وحد لكم حدودًا فلا تعتدوها، ونهاكم عن أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء من غير نسيانٍ فلا تكلفوها، رحمة من ربكم فاقبلوها" نقول ما قال ربنا ونبينا على الأمور بيد الله، من عند الله مصدرها، وإليه مرجعها، ليس إلى العباد فيها تفويضٌ ولا مشيئة. فقاموا وهم راضون بقول طاوس".

وأخرجه ابن عدي والطبراني من رواية أصرم بن حوشب، عن قرة بن خالد، عن الضحاك بن مزاحم، به (٢٠).

وذكر الطبراني أنه لم يروه عن قرة إلا أصرم بن حوشب، قال ابن عدي عقب فركره لهذا الحديث وغيره من هذا الوجه: "وهذه الأحاديث بواطيل عن قرة بن خالد كلها، لا يحدث بها عنه غير أصرم هذا". وساق ابن عدي تضعيف أصرم هذا من غبر وجه.

وضعَّفَ ابن رجبِ (٢) هذا الوجه أيضًا.

ب \_ وأخرجه الحاكم من رواية عاصم بن رجاء بن حيوة، عن أبيه، عن أبي الدرداء، عن النبي على بلفظ: "ما أحلَّ الله في كتابه فهو حلالٌ، وما حرَّمه فهو

<sup>(</sup>١) في "السنن" (٤/ ٢٩٧ ـ ٢٩٨)، والطبراني في "الأوسط" (٢٤٦١).

وأخرجه الطبراني في "الأوسط" (٨٩٣٨) من وجهٍ آخر عن نهشل بن سعيد، به.

<sup>(</sup>٢) أحرجه ابن عدي في "الكامل" (١/ ٤٠٤)، والطبراني في "الصغير" (١١١١).

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم" (٢/ ١٥١).

حرامٌ، وما سكتَ عنه فهو عفوٌ، فاقبلوا من الله عافيته، فإنَّ الله لم يكن لينسى شيئًا''، ثم تلا هذه الآية: ﴿وَمَاكَانَ رَبُّكَ نَسِيًا﴾ [مريم: ٦٤].

وهذا الوجه صحَّحه الحاكم، وقال البزار: "إسناه صالح"(١).

٢ ـ وعن أبي عثمان، عن سَلْمان، قال: سُئل رسول الله ﷺ عن السمن والجبن والفراء؟ فقال: "الحلال ما أحلَّ الله في كتابه، وما سكتَ عنه فهو مما عفا عنه".

أخرجه الترمذي، وابن ماجه (۱)، وقال الترمذي: "وفي الباب عن المغيرة، وهذا حديث غريب لا نعرفه مرفوعًا إلا من هذا الوجه، وروى سفيان وغيره عن سليان التيمي عن أبي عثمان عن سلمان قوله، وكأنَّ هذا الحديث الموقوف أصح. وسألت البخاري عن هذا الحديث؟ فقال: ما أراه محفوظًا، روى سفيان عن سلمان التيمي عن أبي عثمان عن سلمان موقوفًا، قال البخاري: وسيف بن هارون مقارب الحديث، وسيف بن محمد عن عاصم ذاهب الحديث".

وكذا أنكره أحمد وابن معين مرفوعًا وقال أبو حاتم الرازي: "هو خطأ، رواه الثقات عن التيمي، عن أبي عثمان، عن النبي ﷺ مرسلاً ليس فيه سلمان".

قال ابن رجب: "وقد رُوِيَ عن سلمان من قوله من وجوهٍ أُخر، وخرَّجه ابن عدي (٢) من حديث ابن عمر مرفوعًا وضَعَّفَ إسناده. ورواه صالح المري (٤)، عن الجُريري، عن أبي عثمان النهدي، عن عائشة مرفوعًا، وأخطأ في إسناده. ورُوِيَ عن الحسن (٥) مرسلاً"، وضعفه الألباني رحمه الله (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم (۲/ ۳۷۵)، والبزار (۱۲۳) (۲۲۳۱) (۲۸۵۵)، والبيهقي في "الكبرى" (۱۲/۱۰)، وعزاه الهيثمي في "المجمع" (۱/ ۱۷۱) إلى البزار والطبراني وقال: "إسناده حسن، ورجاله موثقون".

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٧٢٦)، وابن ماجه (٣٣٦٧)، والحاكم (٤/ ١١٥)، والبيهقي في "الكبرى" (١٠/ ١٢)، والطبراني في "الكبير" (٦١٢٤) (٦١٥٩)، والعقيلي في "الضعفاء" (٢/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) في "الكامل" (٧/ ٢٤٨١) بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٤) وهو ضعيفٌ أيضًا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه العقيلي في "الضعفاء" (٢/ ١٧٤).

٣- والمشهور الصحيح في هذا الباب عن ابن عباس من قوله: "كان أهل الجاهلية يأكلون أشياء ويتركون أشياء تَقَذَّرًا، فبعث الله تعالى نبيَّه ﷺ، وأنزلَ كتابَه وأحلَّ حلالَه وحرَّم فهو حرامٌ، وما سكتَ عنه فهو عفوٌ، وتلا: ﴿ قُلُ لَاۤ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا ﴾ [الأنعام: ١٤٥] إلى آخر الآية".

وقد صحَّ ذلك عن ابن عباس من غير وجه<sup>(۲)</sup>.

٤ ـ وورد نحوه عن عبيد بن عمير، وهو من التابعين، وقد ورد عنه من طريقين:

الأول: أخرجه عبد الرزاق<sup>(٣)</sup> عن ابن عيينة، عن عمرو بن دينار؛ أنه سمع عبيد بن عمير يقول: "أحلَّ الله حلاله وحرَّم حرامَه، فها أحلَّ فهو حلالٌ، وما حرَّم فهو حرامٌ، وما سكتَ عنه فهو عفوٌ".

الثاني: رواه عبد الرزاق أيضًا عقب روايته السابقة، قال: أخبرنا ابن جريج، قال: أخبرنا ابن جريج، قال: أخبرني عطاء، عن عبيد بن عمير؛ أنه كان يقول: "إنَّ الله أحلَّ وحرَّم، فها أحلَّ فأحلّوه، وما حرَّم فاجتنبوه، وترك مِن ذلك أشياء لم يحرِّمها ولم يحلِّها فذلك عفوٌ مِن الله، ثم يقول: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيرَ ـَ ءَامَنُوا لَا تَسْعَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤّكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١] الآية".

## راوي الحديث

## اسمه ونَسَبه، وكُنْيته:

أبو ثعلبة، الخُشَني نسبةً إلى خُشينة بطن من قضاعة بن مالك بن حمير. وفي اسم أبي ثعلبة، واسم أبيه أقوال(<sup>١)</sup>.

واسمه جُرْتُوم بن ناشر، وقيل: اسمه جُرْهم، وقال ابن رسلان: والأكثر على

<sup>(</sup>١) انظر غاية المرام (٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۳۸۰۰)، والحاكم (١١٥/٤) وصححه، والبيهقي في "الكبرى" (۹/ ٣٣٠)، والضياء في "المختارة" (٩/ ٥٢٢)، وابن حزم في "المحلي" (٧/ ٤٣٦) و"الإحكام" (٨/ ٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) في "المصنف" (٤/ ٥٣٤ رقم ٨٧٦٧)، ومن طرّيقه ابن حزم في "المحلي" (٧/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: "تهذيب الكمال" (٣٣/ ١٦٧ \_ ١٧٤).

أن اسمه جُرَّهُم.

وقيل اسم أبيه عاشب، وقيل: ناشج، وقيل: ناشر، وقيل: عبد الكريم، وقيل: لاس، والأكثر عني أنه: ناشم بالميم.

وهو مشهور بكنبته دون اسمه ١٠٠٠.

#### • مناقبه:

- من مشاهير الصحابة وممن حضر بيعة الرضوان تحت الشجرة سنة ستّ من الهجرة.
  - ضرب له النبي ﷺ بسهمه يوم خيبر.
    - وأرسله إلى قومه فأسلموا.

#### • وفاته:

- نزل الشام، ومات بها.
- حُكِيَ عنه أنه قال: إني أرجو ألا يخنقني الله كها أراكم تُخْنَقُونَ عند الموت، فبينها هو يصلي إِذْ قُبِضَ وهو ساجد، فرَأْتِ ابنتُه وهي في النوم أنَّ أباها قد مات فاستيقظت فزعة فنادت أين أبي؟ فقيل لها: في مصلاه، فنادَتْهُ، فلم يجبها، فأتَتْهُ فوجَدَتْهُ ساجدًا فحَرَّكَتْهُ فسقطَ ميتًا.

وكانت وفاته الله الشام سنة خس وسبعين للهجرة.

مروياته: أربعون حديثًا.

## أهمية الحديث ومنزلته

قال ابن السمعاني: "هذا الحديث أصل كبير من أصول الدين".

وحَكَى عن غيره: "ليس في أحاديث رسول الله عَلَيْهِ حديث واحد أجمع بانفراده لأصول العلم وفروعه من حديث أبي ثعلبة"، قال: وحُكِيَ عن أبي واثلة المزني أنه قال: جمع رسول الله عَلَيْهِ الدين في أربع كلماتٍ". ثم ذكر حديث أبي ثعلبة.

قال ابن السمعاني: "فمن عمل بهذا الحديث، فقد حاز الثواب وأمِنَ العقاب؛ لأن من أدَّى الفرائض واجتنب المحارم، ووقف عند الحدود، وترك البحث عها غاب عنه، فقد استوفى أقسام الفضل، وأوفى حقوق الدين؛ لأن الشرائع لا تخرج عن هذه الأنواع المذكورة"(١)أهـ

## شرح المفردات

"الفرض"؛ لغةً: القطع والتقدير.

واصطلاحًا: ما يُثاب على فعله ويُعاقب على تركه.

و "فرائض": أمور مقدَّرة محدودة بأوقاتٍ معينة.

"الحدود": جمع حد.

وهو لغة: الحاجزُ بين الشيئين.

وشرعًا: هو المقدار الذي جعله الله مبينًا لما شرع من الأحكام، فلا نتعدى ما بَيَّنَهُ الله لنا وحدَّهُ في الطلاق والعدة والميراث والصوم والاعتكاف، وغيرها من الأحكام، ويدخل في عموم الحدود ما شرعه الله تعالى على سبيل العقوبة والزجر.

"فلا تنتهكوها": أي: تتناولوها، والانتهاك المبالغة في طَرْق محارم الشرع.

## الشرح الإجمالي

هذا الحديث من جوامع كَلِمِهِ ﷺ، وقد قَسَّمَ الأحكام إلى فرائض وحدود ومحرمات وحذّر من إتبان المحرمات، وانتهاك الحدود، وإضاعة الفرائض، وذَكَرَ قسمًا أخيرًا وهو المسكوت عنه من الأشياء، وأمر بالسكوت عنها وعدم البحث فيها البِّباعًا لسكوت المولى ﷺ الخبير عن هذه الأشياء.

وفي الحديث الحتّ على الالتزام بالفرائض والأحكام كما هي، ووضع الأمور في

<sup>(</sup>١) نقله ابن رجب في "جامع العلوم" (٢/ ١٥٣) عن ابن السمعاني، به.

رَفِح مجد الارَجَى اللَّجَدَّيَ السِّكِيّ الْاِدْرَى الْاِدْرِى الْاِدْرِى الْمُجْرِّي فِي السِّكِيّ الْاِدْرَى الْاِدْرِى الْمُورِي الْمُدِيرِي (١٠٨٩)

مواضعها، والاتباع في العبادات، والوقوف فيها عند أحكام الشرع بلا زيادة أو ٌنقصال.

وفي الحديث الأمر بحفظ الحدود، والنهي عن تضييعها، وتعدَّيها، والحدود الفطُّ شاملٌ لجميع حدود الشرع وأوامره، وليس المراد قصره على الحدود الشرعية للعصاة ومرتكبي الكبائر كالسرقة ونحوها، وإنها المراد: جميع حدود الدين وأوامره ونواهيه، بأركانه وفروعه.

## الشرح التفصيلي

🕏 قوله ﷺ: "إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها"!:

أي: أوجبها وأَلْزَمَ عباده العمل بها، والقيام بها. وهي شاملة لفرائض الأعيان والكفايات؛ كالصلاة، والصيام، والزكاة، والحج، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والجهاد، والدعوة إذا تَعَيَّنَتْ عليه.

وهذه الفرائض قَدَّرَ الله لها أوقاتًا وأزمانًا، لا تتعدَّاها.

ا فلا تضيعوها!! أي: بالترك لها، أو التهاون فيها حتى يخرج وقتها؛ بل قوموا بها كما فُرِضَتْ عليكم...

وقد صحَّ أنه عليه الصلاة والسلام رأى ليلةَ الإسراء قومًا تُرْضَخُ رؤوسهم، كلما رُضِخَتْ عادت كما كانت، ولا يفتر عنهم ذلك، فقال: "هؤلاء الذين تتاقل رؤوسهم عن الصلاة"(١).

وكذا في رؤياه التي رآها الطُّيِّينُ في منامه(٢).

مسألة: في الفرق بين الواجب والفرض:

والجمهور على التسوية بينهما، فكلَّ واجبٍ عندهم فهو فرض، وهذا هو المشهور عند الشافعي وأصحابه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في "تفسيره" (٧/١٥) مطوَّلاً. وانظر: "تفسير انن كثير" (٣/ ٢٢). ويشهد له ما بعده هنا (٢) أخرجه البخاري (١١٤٣)، ومسلم (٢٢١٠٥) من حديث سمُرّة بن جُنْدُب ﷺ

وخصَّ الأحناف الفرض بها ثبتَ بدليلٍ قطعيٍّ، والواجب بها ثبتَ بدليلٍ ظنيٍّ كخبر الواحد؛ إذ لا يرقى عندهم للقطع، بل هو من الأدلة ظنية الثبوت عند الأحناف.

واختلف النقل عن أحمد في ذلك، ومِنْ ثَمَّ اختَلَفَ أصحابه في تفسير مراده، فقيل: الفرض والواجب عنده سواء، وقيل: بل الفرض عنده ما ثبت بالكتاب، والواجب ما ثبت بالسنة، وقيل: بل الفرض ما ثبت بالاستفاضة، والواجب ما ثبت بالاجتهاد، وساغ الخلاف في وجوبه، وقيل: بل الفرض ما ثبت فيه لفظ الفرض والواجب ما ثبت بلفظ الواجب.

هذا ولم يرد إطلاق لفظ الفرض على ما لا يأثم تاركه بخلاف الواجب ، فقد ورد إطلاقه في كلام الشارع على ما لا يأثم بتركه ولا يعاقب عليه عند الأكثرين كغسل الجمعة ، وكذلك ليلة النصف عند كثير من العلماء أو أكثرهم، وإنها المراد به المبالغة في الحث على فعله وتأكيده (٢).

ولذلك قال ابن عثيمين رحمه الله: والصواب أن الفرض والواجب بمعنى واحد ولكن إذا تأكد صار فريضة، وإذا كان دون ذلك فهو واجب، هذا هو القول الراجح في هذه المسألة (٢٠).

## 🕏 قوله ﷺ: "وحد حدودًا فلا تعتدوها":

حدود الله جملة ما أَذِنَ في فِعْلِه، سواء كان ذلك على طريق الوجوب أو الندب أو الإباحة، واعتداؤها: هو تجاوز ذلك إلى ارتكاب ما نهى عنه؛ كما قال تعالى: ﴿وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [الطلاق:١].

والمراد من طَلَّقَ على غير ما أمر الله وأَذِنَ فيه، فمن لم يجاوز ما أُذنَ له فيه إلى ما نُهي عنه، فقد حفظ حدود الله، ومن تعدَّى ذلك، فقد تعدى حدود الله.

<sup>(</sup>١) وانظر: "الإبهاج" للسبكي (ص٢٨٦)، و"المحصول" للرازي (١/ ١١٩)، و"المستصفى" للغزالي (٥/ ١١٩)، و"جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ١٥٣). وكذا: "الإحكام" للآمدي (١/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٣) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣١١).

وقد تطلق الحدود ويُراد بها المحارم نفسها وحينئذ يقال: ﴿ بِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة: ١٨٧]. والمراد النهي عن ارتكاب ما نُهِيَ عنه في الآية من محظورات الصيام والاعتكاف في المساجد. وقد تُسمى المحارم حدودًا كما في حديث: "مَثَلُ القائم على حدود الله والواقع فيها"(١).

فالقائم عليها: المنكر للمحرمات، الناهي عنها.

والحدود في اصطلاح الفقهاء: هي العقوبات المقدَّرة الرادعة عن المحارم المغلَّظة.

قال ابن عثيمين رحمه الله: الصواب أن المراد بالحدود في الحديث محارم الله عز وجل الواجبات والمحرمات (٢).

كما قال النبي ﷺ لأُسامة: "أتشفع في حدٍّ من حدود الله"(٢)؛ يعني: حدَّ السرقة.

وقد حمل بعضُهم قولَ النبي ﷺ: "وحدَّ حدودًا فلا تعتدوها" على هذه العقوبات الزاجرة عن المحرمات.

وقال: المراد النهيُّ عن تجاوز هذه الحدود وتعدِّيها عند إقامتها على أهل الجرائم.

واستدل بعضهم هذا على أن عقوبة شارب الخمر ليست حدًا؛ لأنها لو كانت حدًا ما تجاوزها عمر والصحابة رضي الله عنهم (١٠).

# 🕸 قوله ﷺ: "وحرم أشياء فلا تنتهكوها":

أي منع من قربانها وارتكابها؛ كشهادة الزور، وأكل مال اليتيم، والربا، وعقوق الوالدين، فلا ترتكبوها ولا تقربوها.

وقد يستفاد التحريم من النهي مع الوعيد الشديد ، وأما النهي المجرد فقد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٩٣) (٢٦٨٦) من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٤٧٥)، ومسلم (١٦٨٨) من حديث عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٤) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣١٢).

اختلف الناس: هل يستفاد منه التحريم أم لا ؟(۱)، قال عبد الله بن الإمام أحد: "سمعت أبي يقول: أما مناهي النبي على فمنها أشياء حرام، مثل قوله: "نهى أن تنكح المراة على عمتها ، أو على خالتها"(۱) فهذا حرام ، و"نهى عن جلود السباع"(۱) فهذا حرام ، وذكر أشياء من نحو هذا ومنها أشياء نهى عنها فهي أدب "(ا) المناه من نحو هذا ومنها أشياء نهى عنها فهي أدب "(ا) المناه من نحو هذا ومنها أشياء نهى عنها فهي أدب المناه المناه من نحو هذا ومنها أشياء نهى عنها فهي أدب المناه المناه المناه المناه الله المناه المناء المناه المن

قال بعض السلف: رأيت المعاصي تُزْري - أي: تعيب - صاحبها وتحقّره فتركتُها مروءةً فصارت ديانةً.

وعن ابن شبرمة رحمه الله تعالى أنه قال: "العجب ممن يحتمي من الحلال مخافة الداء، ولا يحتمى من الحرام مخافة النار".

### 🏶 قوله ﷺ: "وسكتَ عن أشياء":

أي لم يُنْزِلْ حكمها علانية، ولا أمكن ردّها إلى ما أنزل الله بوجه ما.

## 🕸 قوله ﷺ:"رحمة لكم":

أي لأجل الرحمة بنا، ومعنى كون السكوت رحمة لنا أنها لم تُحَرَّمْ فنعاقب على فعلها، ولم تجب فنعاقب على تركها، بل هي عفوٌ لا حَرَجَ في فعلها ولا في تركها، وظاهرة الإباحة مطلقًا.

لكن هذا في غير العبادات، فالعبادات قد حرم الله عز وجل أن يشرع أحد الناس عبادة لم يأذن بها الله عز وجل، فتدخل في قوله ﷺ: "حرم أشياء فلا تنتهكوها"(٥٠).

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري من حديث أبي هريرة (١١٠٩) و(١١١٠) ، ومسلم (١٤٠٨) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (١٣٢)، والترمذي (١٧٧٠) و(١٧٧١)، والنسائي (٧/ ١٦٧)، وأحرجه الترمذي مرسلاً وقال وهذا أصح. وانظر شرح السنة للبغوي (٢/ ٩٩-١٠٠) بتحقيق الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٤) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٥٨).

<sup>(</sup>٥) شرح الأربعين لابل عثيمين ص٣١٣.

## 🕸 قوله على: "غير نسيان":

أي: لأحكامها كما قال تعالى: ﴿ لَّا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنسَى ﴾ [طه:٥٦].

والنسيان: ذهاب الشيء بعد سبق العلم به، بحيث يحتاج في ردِّه إلى عملٍ جديد، بخلاف السهو.

والمراد ما يشمل الأمرين.

فالسكوت عنها إبقاءٌ لها على الإباحة التي هي الأصل في الأشياء.

🏶 وقوله ﷺ: "فلا تبحثوا عنها":

البحث لغةً: التشقيق.

أي: لا تستكشفوا عن أحوالها بالسؤال عنها.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُمُ ٱلَّذِيرَ } ءَامَنُوا لَا تَسْعَلُوا عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١].

وهذا النهي قد يحمل على زمن التشريع؛ لأن كثرة البحث والسؤال حينئذٍ عما لم يُذْكَرْ قد يكون سببًا لنزول التشديد فيه، بإيجابِ أو تحريم.

لحديث: "إن أعظم المسلمين جُرْمًا مَنْ سَأَلَ عَنْ شيءٍ لم يُحَرَّمْ فَحُرِّمَ لَا مِنْ سَأَلَ عَنْ شيءٍ لم يُحَرَّمْ فَحُرِّمَ لأجل مسألتِه "(١).

والصواب أن النهي حتى بعد عهد الرسالة <sup>(١)</sup> .

وقد يُذَمُّ البحثُ مِنْ حيث إنه تنطُّعٌ، وقد قال النبي عَلَيْ " الهلك المتنطعون " (").

سُئل الإمام أحمد عن لبس ما يصبغه أهل الكتاب من غير غسل، فقال: لم تسأل عما لم تعلم؟ لم يزل الناس منذ أدركناهم لا ينكرون ذلك أن أما ما رواه عبد الرزاق بإسناده عن ابن مسعود رضي الله عنه ، أنه قال لمن نزل من المسلمين

<sup>(</sup>١) أحرجه البخاري (٧٢٨٩)، ومسلم (٢٣٥٨) من حديث سعد بن أبي وقاص ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر شرح ابن عثيمين للأربعين (ص٣١٥-٣١٦).

<sup>(</sup>٣) سبق في الحديث "الثاني عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٤) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٦٨، ١٦٩).

بفارس: إذا اشتريتم لحمًا فاسألوا ، فإن كان ذبيحة يهودي أو نصراني فكلوا . فهذا لأن الغالب على أهل فارس المجوس وذبائحهم محرمة . وقد يُذَمُّ لأجل أنه مما لا يعنيه وفي الحديث: "من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه"(١).

• وقوله: "فلا تبحثوا عنها":

١ - يحتمل البحث في دلالات النصوص، وهذا سديد لا يُذَمُّ؛ بل هو عمَّا يتعيَّنُ فِعْلُه على المجتهدين في معرفة الأحكام الشرعية.

٢ - ويحتمل البحث في وجوه الفروق المستبعدة، التي تؤدي إلى تفريق بين
 متماثلين، بمجرَّد فرقي لا يظهر له أثر في الشرع. فهذا بحث غير مُرْض ولا محمود.

• فرع: في بيان دلالات النصوص على الحل والحرمة:

فقد يدل الكتاب والسنة على الحكم بطريقة النص.

أو بطريق المفهوم الموافق، أو المخالف، أو الأولى.

وقد تكون الدلالة بطريق العموم، والظاهر، ونحو ذلك.

وقد تكون الدلالة من باب القياس.

فهذا كله مما يُعْرَف به دلالة النص على التحريم والتحليل.

فإذا انتفى ذلك كله فهنا يُسْتَدَلُّ بعدَم ذِكْره على أنه معفوٌّ عنه.

ومما يُمنع السؤال والبحث فيه ما يتعلق بالغيبيات التي لا تُدْرَكُ بالعقل؛ كالأمور التي تتعلق بالله تعالى والتفكُّر في ذاته، أو التي تتعلق بالملائكة، ونحو ذلك. ولا يجوز التفكُّر في المخلوق بغير ما أذِنَ به الله؛ كالبحث في تسبيح الجهادات مثلاً.

فائدة: الأصل في الأشياء قبل ورود الشرع أنه لا حكم لها، وبعد وروده هو الإباحة.

- أو الحلُّ في المنافع والحرمة في المضار.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٧٠) من حديث ابن مسعود ﷺ

## فوائد اعتقادية

- انتفاء النسيان عن الله عز وجل؛ لقوله ﷺ: "غير نسيان"، وقد جاء ذلك في القرآن: ﴿ لاَ يَضِلُ رَبِّي وَلاَ يَنسَى ۞ ﴿ الله: ٢٥]، أما قوله تعالى: ﴿ نَسُواْ ٱللهَ فَنَسِيهُمْ ﴾ [المتوبة: ٢٧]، فالمراد نسيان الترك يعني تركوا الله فتركهم فهؤلاء تعمدوا الشرك وترك الواجب ولم يفعلوا ذلك نسيانًا بل تركوا دين الله فتركهم الله. أما النسيان الذي هو الذهول عن شيء معلوم فهذا لا يمكن أن يوصف الله عز وجل به ، بل يوصف به الإنسان ومع ذلك لا يؤاخذ به لأنه وقع بغير اختياره(١).

## فوائد تربوية ودعوية

 ١ - يُكتفى في بيان الأحكام بها يؤدِّي الغرَضَ من النصوص والأدلة، وكذا ما يناسبها من الشروح والأقوال، وما يلزمها من الفروع والمسائل.

ويقتصر في ذلك على مهيّات الفروع والمسائل المؤدّية للغرض، والنافعة للبشر؛ إذ مدار الشريعة على جلب المصالح ودفع المضارّ عن الناس.

وهذا يتنافى مع إكثار الكلام، والإطالة في تشقيق الفروع والمسائل الافتراضية التي لا تعود بنفع على أحد، بل تتسبّب في ضياع الأوقات فيها لا ينفع ولا يُجّدي؛ كالبحث في اسم كلب أصحاب الكهف، ونوع الشجرة التي أكل منها آدم، ونحو ذلك. فضلاً عن البحث في المغيبات، أو الأمور المستقبلية.

٢- التيسير على عباد الله تعالى في الفتوى والعمل، والسكوت عن المعفو عنه شرعًا، وترك التشدُّد في المباحات، والمسكوت عنه من الأشياء.

مع التشدد في أمر الحدود والمحرمات، ليحفظها الناس، ويحافظوا عليها.

٣- من شيم العلماء الصالحين الوقوف عند دلالات النصوص وعدم

<sup>(</sup>١) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣١٧).

المجازفة في إطلاق لفظ حرام وحلال، وكان الإمام أحمد يمتنع عن إطلاق لفظ التحريم في أشياء وإن كان لا يتوقف في معناه، كما قال في الجمع بين الأختين بملك اليمين: لا أقول هو حرام ولكن ننهى عنه.

قال الربيع بن خثيم: ليتق أحدكم أن يقول أحل كذا وحرم كذا، فيقول الله: كذبت لم أحل كذا، ولم أحرم كذا - يعني قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَىٰلٌ وَهَنذَا حَرَامٌ ﴾ [النحل: ١١٦].

وقال ابن وهب: سمعت مالك بن أنس يقول: أدركت علماءنا يقول أحدهم إذا سئل: أكره هذا ولا أحبه ، ولا يقول حلال ولا حرام.

قال ابن المبارك: أخبرنا سلام بن أبي مطيع عن أبي دخيلة، عن أبيه، قال: كنت عند ابن عمر فقال: نهى رسول الله على عن الزبيب والتمر، يعني أن يخلطا، فقال لي رجل من خلفي: ما قال؟ فقلت حرم رسول الله على التمر والزبيب، فقال عبد الله بن عمر: كذبت، فقلت: ألم تقل نهى رسول الله على أفهو خرام. فقال: أنت تشهد بذلك؟ قال سلام: كأنه يقول: نهى النبي على فهو أدب (۱).

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/١٥٧).

# رَفْعُ عبى (لرَّحِيْ) (النَّجَنَّ يُّ (سِيكنَمُ) (النِّمُ) (الِفِرُووكِيسِ

# الحديث الحادي والثلاثون

عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ اللهِ قَالَ: جَاءَ رَجُلُّ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى عَمَلٍ إِذَا النَّبِيِّ عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي الله وَأَحَبَّنِي النَّاسُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي الله وَأَحَبَّنِي النَّاسُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي الله وَأَحَبَّنِي النَّاسُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي الله وَأَحْبَنِي النَّاسُ، وَازْهَدْ فِيهَا فِي أَيْدِي النَّاس يُحِبُّكَ الله، وَازْهَدْ فِيهَا فِي أَيْدِي النَّاس يُحِبُّكَ النَّاسُ».

حديث حَسَنٌ، رواه ابن ماجه (١) وغيرهُ بأسانيد حسنةٌ.

#### \*\*\*

<sup>(</sup>۱) الإمام الحافظ أبو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجه القزويني، أحد أئمة المسلمين، ولد سنة ثلاث وسبعين ومائتين، صنف في التفسير، والتاريخ، والسنن، وتقرن سننه بالصحيحين، وسنن أبي داود والنسائي وجامع الترمذي، سمع بالعراق ومصر والشام وقزوين والري ونيسابور، وروى عنه حماعة من المحدثين.

رَفَعُ معبن (لرَّحِنِ (النَّجْرَيُّ (لِسِلْنَمُ (لِفِرْدُونَ يَرِّينَ (لَسِلْنَمُ (لِفِرْدُونَ يَرِسَى

## طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه ابن ماجه وغيره من طرق عن خالد بن عمرو القرشي، عن سفيان الثوري، عن أبي حازم، عن سهل بن سعدٍ (١).

قال العقيلي: "ليس له أصلٌ من حديث سفيان الثوري، وقد تابعه عليه محمد ابن كثير الصنعاني، ولعله أخذه عنه ودلَّسَه؛ لأنَّ المشهور به خالد".

وضعَّفه البيهقي في "الشعب" بقوله: "خالد بن عمرو هذا ضعيف". وكذا ضعفه الذهبي في "مختصر المستدرك" بقوله: "خالد وضاع". وقال البوصيري في "زوائد ابن ماجة": "إسناد ضعيف".

وحسَّنه النوويُّ، وتعقَّبه ابنُ رجبِ<sup>(۲)</sup> بحال حالد بن عمرو، ونقل عن أحمد وغيره قولهم: منكر الحديث، وتركه أبو حاتم، ونَسَبه ابن معين إلى الكذب، ونَسَبه صالح بن محمد وابن عدي إلى وضع الحديث. ونقل ابن رجب استنكار الحديث وتضعيفه عن العقيلي وغيره من الأئمة.

ورُوِيَ عن محمد بن كثير، عن سفيان الثوري، بإسناده ("). ذكره البيهقي في "الشعب" وساق بإسناده عن ابن عديٍّ قوله: "لا أدري ما أقول في رواية ابن كثير عن الثوري هذا الحديث، فإن ابن كثير ثقة، وهذا الحديث عن الثوري منكرٌ، وقد روي عن زافر عن محمد بن عيينة أخي سفيان عن أبي حازمٍ عن سهلٍ، ورُوِيَ مِن حديث زافر عن محمد بن عيينة عن ابن عمر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲۰۲۱)، وابن حبان في "روضة العقلاء" (ص۱٤۱)، والحاكم (۲۱۳)، والحاكم (۳۱۳)، وابن عدي في "الكامل" (۹۰۲)، والعقيلي في "الضعفاء" (۱۱/۱)، وأبو نعيم في "الحلية" (۳/۲۵۲ ـ ۲۵۲)، وابن حبان في "طبقات (۳/۲۵۲ ـ ۲۵۲)، وابن حبان في "طبقات المحدثين بأصبهان" (۳/۳۲ رقم۳۱۳)، والطبراني في "الكبير" (۹۷۲)، والبيهقي في "الشعب" (۱۰۵۲)، والقضاعي في "مسند الشهاب" (۱۳۵۳)، وابن الجوزي في "العلل المناهية" (۱۳۵۲) من وجوء عن خالد بن عمرو، به.

<sup>(</sup>٢) في "جامع العلوم" (٢/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في "الشعب" (١٠٥٢٣).

عقب الحديث.

قلتُ ('': حديث ابن كثير تفرد به محمد بن أحمد بن الوليد بن برد الأنطاكي ('' عنه ". وكلام ابن عديٍّ في "الكامل"

ولا يصح الحديث من طريق محمد بن كثير، وهو منكرٌ كما سبق عن ابن عديٍّ، وقال أبو حاتم الرازي: "باطلٌ، يعني: بهذا الإسناد". قال ابن رجبٍ: "يشير إلى أنه لا أصل له عن محمد بن كثير عن سفيان".

ونقل ابن رجبٍ في "جامع العلوم" تضعيف الحديث وإنكاره من غير وجهٍ.

وقد روى ابنُ أبي الدنيا<sup>(٢)</sup> نحو هذا الحديث من رواية على بن بكار، عن إبراهيم بن أدهم، قال: "جاء رجلٌ إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله دلني على عمل يجبني الله عليه ويجبني الناس عليه؟ قال: "أما العمل الذي يجبك الله عليه: فازهد في الدنيا، وأما العمل الذي يجبك الناس عليه: فانبذ إليهم ما في يديك من الحطام".

ورواه المفضل بن يونس<sup>(1)</sup>، عن إبراهيم بن أدهم، عن منصور بن المعتمر، عن على المعتمر، عن على الله وحلاً، فذَكَره مرسلاً كما مرَّ، وهذا المرسل أصح ما في سنده، وقد صححه الألباني رحمه الله كما في السلسلة الصحيحة رقم (٩٤٤)، وصحيح الجامع الصغير رقم (٩٢٢)، عن سهل بن سعد، وعن أنس رضي الله عنهما، وقال: وجملة القول أن الحديث صحيح بهذا الشاهد المرسل والطرق الموصولة المشار إليها، والله أعلم (1).

وعلى كل حال فالحديث معناه صحيح ثابت.

<sup>(</sup>١) الكلام للبيهقي.

<sup>(</sup>٢) ومن طريقه أخّرجه الخليلي في "الإّرشاد" (٢/ ٤٧٩ رقم ١٣٣).

<sup>(</sup>٣) في "مداراة الناس" (٣٣)، وعزاه ابن رجب لابن أبي الدنيا في "ذم الدنيا" من هذا الوحه أيضًا.

<sup>(</sup>٤) "مسند إبراهيم بن أدهم" (١٧).

<sup>(</sup>٥) لكن عزاه ابن رجب لـ "مسند إبراهيم بن أدهم" لابن زبر من رواية معاوية بن حفص، عن إبراهيم ابن أدهم، عن منصور، عن ربعي بن حِرَاش، قال: جاء رجلٌ إلى النبي ﷺ، فَذَكَره.

<sup>(</sup>٦) سلسلة الأحاديث الصحيحة المجلد الثاني (ص ٦٦٤).

## راوي الحديث

• اسمه: سهل بن سعد الساعدي.

كان اسمه حزنًا فسماه النبي ﷺ سهلاً.

كنيته: أبو العباس، ويقال: أبو يحيى.

• نَسَبه: من الأنصار، له ولأبيه صحبة. تُوفِّيَ أبوه وهو يتجهَّزُ لبَدْرٍ.

وهو خزرجيٌّ، ونسبته السَّاعِدِيّ -بكسر العين- نسبةً إلى جده ساعدة بن كعب بن الخزرج.

وفاته: كان سهل يوم مات النبي ﷺ ابن خمس عشرة سنة، وتُوفِي سنة ٨٨هـ، وقيل: ٩١هـ.

وهو آخر من مات بالمدينة من الصحابة، على المشهور، وقيل: بل جابر الله هو آخر من مات بالمدينة، والأول أشهر.

• مروياته: رُوِيَ له مائة وثبانية وثبانون حديثًا، اتفق البخاري ومسلم على ثمانية وعشرين حديثًا منها، وانفرد البخاري بأحد عشر حديثًا.

## أهمية الحديث ومنزلته

- قال أبو داود: "أصول السنن في كلِّ فنِّ أربعة أحاديث.." وَعَدَّ منها هذا الحديث.

- وفي معنى ذلك يقول الشاعر:

عُمْدَةُ الدين عندنا كلماتٌ أربعٌ مِن كلام خير البريه البريه الترافي المرية المرافية والمُعْمَلَنْ بِنِيَّـه السبهات وازْهَدْ وَدَعْ ما ليس يَعْنِيكَ وَاعْمَلَنْ بِنِيَّـه

- قال الجرداني: "هذا الحديث أحد الأحاديث التي عليها مدار الإسلام "(١).

<sup>(</sup>١) "شرح الجرادني" (ص٢٢٦).

يعني على معناه لا مبناه كم سبق.

مناسبة الحديث للحديث السابق:

لا كان الدافع على تعدِّي الحدود، وانتهاك الحرمات هو الحرص على الدنيا، والطمع في زخرفها؛ ناسَبَ أن يأتي بهذا الحديث الحاثِّ على الزهد في الدنيا، وغض الطرف عن زخارفها، بعد الحديث السابق الآمر بحفظ الحدود والمحرمات.

ثم إن الحديث جمع السعادة العظمى وهي محبة الله وطريقها، والسعادة الصغرى وهي محبة الناس وحُسن الذِّكْر عندهم.

## شرح المفردات

"ازهد": من الزهد بضم الزاي وقد تفتح.

والزهد لغة: الإعراض عن الشيء احتقارًا واستصغارًا، وارتفاع الهمة عنه لاحتقاره. من قولهم: "شيء زهيد"؛ يعني: قليل. وفي القرآن: ﴿ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ﴾ [يوسف: ٢٠].

"وازهد فيها عند الناس": يعني اترك الطمع فيها عند الناس من حطام الدنيا.

## الشرح الإجمالي

مدار الحديث على سفر القلب من وطن الدنيا، وسيره في منازل الآخرة، وبعبارة أخرى: هو إيثار الآخرة ومطالبها على الدنيا وملذاتها.

وهو مما يُقرِّب العبد من ربِّه؛ لعدم انشغاله بغيره، ويقرِّبه من الخَلْق بعدم الطمع فيها في أيديهم، أو منازعتهم عليه.

ولقد جمع هذا الحديث خيري الدنيا والآخرة، وحصَّل للإنسان سعادة أولاه وأخراه، وذلك كله يجتمع في شيء يسير، ألا وهو ترك الطمع، وقصر الأمل، وانتظار الثواب من الله، والإقبال على الآخرة وترك الدنيا، وهذه حقيقة الزهد.

## الشرح التفصيلي

## 🕸 قوله: "جاء رجل":

وقال: "جاء رجل" ولم يقل: "قال رجل للنبي ﷺ " من باب التحفظ في النقل، والتثبت في نقل سبب الحديث، ولم يُسَمَّ الرجل.

وفي هذا دليل على أن الصحابة كان شأنهم السؤال عما يقربهم من الله ويحسن عشرتهم مع الخلق، ليكونوا من المحسنين في كل شيء (١١).

# 🐞 قوله: "دُلَّني على عمل":

والمقصود طلب الدلالة والإخبار والبيان عن العمل الصالح والإرشاد إليه.

والعمل هو فعل من الإنسان مع قصدٍ واختيار.

وقُيِّدَ العمل في هذا الحديث بالعمل الصالح؛ لأن العمل المخبر به بعد ذلك: هو من الصالحات، ولأن النبي على شأنه ألا يسأل عن غير ذلك.

# 🕸 قوله: "أحبني الله وأحبني الناس":

العطف في قوله: "وأحبني" من باب عطف المسبّب على السبب؛ لأن الله تعالى إذا أحب عبدًا ألقى في قلوب عباده محبته.

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدًّا ﴾ [مريم: ٩٦].

وفي الحديث: "إن الله إذا أحب عبدًا دعا جبريل فقال: أني أحب فلانًا فأَحِبّه، فيُحبه جبريل، ثم يُنادِي في السماء فيقول: إن الله يحب فلانًا فأَحِبُّوه، فيُحبه أهلُ السماء، ثم يُوضع له القبول في الأرض" (٢).

<sup>(</sup>١) وانظر: الأحاديث (١٦، ٢١، ٢١، ٢٩) من هذه "الأربعين النووية".

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٠٩)، ومسلم (٢٦٣٧) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

ثم إن الله تعالى إذا أحبَّ عبدًا سهَّلَ له سُبل الجير، ووفقه للعمل الصالح المبرور، والإحسان إلى الخلق من جملة ذلك.

والمحبة: صفةٌ من صفات الله تعالى، على ما يليق به جل وعلا، ولا يصح تأويلها بإرادةِ الإحسان والرضى ونحو ذلك.

أو تفسيرها بلازمها أو غايتها، مع أنها معنيان صحيحان، ولكن لا يصح تأويل الصفة بهما.

#### ازهد في الدنيا": الله الدنيا":

"الزهد": تقدم معناه لغة.

وأما معناه شرعًا واصطلاحًا:

فقد وقع في لسان أهل العلم على:

١ - ترك ما زاد عن الحاجة من الحلال المتيقَّن حلُّه.

٢ – ترك ما زاد عن الضرورة من الحلال المتيقن حلُّه.

٣ - ترك ما لا ينفع في الآخرة، وهو قول ابن تيمية.

٤ - أن يكون العبد بها في يد الله أوثق منه بها في يد نقسه.

٥- أن لا يفرح بها أتاه من الدنيا ولا يأسى على ما فاته منها ويكون أرغب في ثواب المصيبة من أن يبقى له ما ذهب من دنياه.

٦- أن يستوي خامده وذامه في الحق.

٧- أن لا يرى لنفسه فضلاً وإذا رأى أحدًا قال: هذا أفضل مني.

٨ قصر الأمل، وهذا قول الثوري (١).

فرع في العلاقة بين الزهد والورع:

الورع: ترك ما اشتبه.

<sup>(</sup>١) "مدارج السالكين" (٢/ ٩).

ولهذا قيل الورع: ترك مأ تخاف ضرره في الأخرة.

وقال ابن القيم: "سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية، قدس الله روحه يقول: الزهد ترك ما لا ينفع في الآخرة، والورع ترك ما تخاف ضرره في الآخرة.

وهذه العبارة من أحسن ما قيل في الزهد والورع وأجمعها"(١).

وهذا معناه: أنَّ الورع والزهد بينهما علاقة عموم وخصوص.

فالزهد أخص من الورع، وأعلى منه وأرفع.

لأن الورع ترك مشتبه الحِلّ؛ لئلا يقطع عن الجنة، والزهد ُ ترك الحلال المحض؛ لئلا يقطع عن الحق تعالى.

فالورع: ترك ما يخاف منه الضرر.

والزهد: ترك ما يشغل عن الله تعالى.

والورع: سببٌ في حصول أصل محبة الله وُدحول جنَّتِه.

والزهد: سببٌ لنيلِ عظيم المحبة والأُنْس بالله.

فالورعُ داخلٌ في الزهد، فلا يكون الزاهد زاهدًا حتى يكون متورّعًا.

قال الطيبي: "ولا يتصور الزهد ممن ليس له مال ولا جاه".

لأنه لا يجد شيئًا يزهد فيه فيكون زاهدًا.

قيل لابن المبارك: "زاهد"؛ فقال: "الزاهد عمر بن عبد العزيز (٢٠)؛ إِذْ جاءته الدنيا راغمةً فتركها".

قال أحدُّهم لبعض الصوفية: ما حَدُّ الزهد عندكم؟ فقال: إذا وجدنا أكلنا، وإذا فقدنا صبرنا، فقال: هكذا كلاب "بلخ" عندنا، فقال له الصوفيُّ: وما حد الزهد عندكُم؟ فقال: إذا فقدنا شكرنا، وإذا وجدنا آثرنا.

<sup>(</sup>١) "مدارج السالكين" (٢/ ١٠).

 <sup>(</sup>٢) يأتى بعد قليل نحو هذا الكلام على لسان مالك بن دينار.

## قوله: "ازهد في الدنيا":

أي باستصغار جملتها، والاحتقار لجميع شأنها، لتصغير الله تعالى لها، وتحقيره إياها، وتحذيره من غرورها في آيات كثيرة.

## • حديث القرآن عن الزهد في الدنيا:

كَثُرَتْ إشارات القرآن المحرضة على الزهد في الدنيا، الذَّامَّة للتنافس في حطامها، فمن ذلك:

قوله تعالى: ﴿ بَلَ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ وَٱلْاَحِرَةُ خَيْرُواً لِتَقَلَّ ﴾ [الأعل: ١٦-١٧].

وقال تعالى: ﴿ وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْأَخِرَةِ إِلَّا مَتَنَّع ﴾ [الرعد: ٢٦].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَتَنَّعُ ٱلدُّنْيَا قِلِيلٌ وَٱلْآ يَحْرَةُ خَيِّرٌ لِّمَن ٱتَّقَىٰ وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ [النساء: ٧٧].

وقال تعالى: ﴿ يَنقُومِ إِنَّمَا هَندِهِ ٱلْحَيَاةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنَّعٌ وَإِنَّ ٱلْأَخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَرَارِ ﴾ [غافر: ٣٩].

وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَغُرُّنَّكُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا يَغُزَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ [فاطر: ٥].

### ومن حديث النبي ﷺ:

ا - عن جابر رضي الله عنه: "أن النبي على مرّ بالسوق والناس كَنفَيْه، فمرّ بجدي أَسَكَّ مَيِّتٍ، فتناوله، فأخذ بأذنه، فقال: "أيكم يحب أن هذا له بدرهم؟" فقالوا: ما نحب أنه لنا بشيء، وما نصنع به؟ قال: "أتحبون أنه لكم؟" قالوا: والله لو كان حيًا كان عيبًا فيه؛ لأنه أَسَكُّ، فكيف وهو ميت؟ فقال على الله من هذا عليكم"(()

٢ - عن المستورد الفهري رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: "ما الدنيا في الآخرة إلا كما يجعل أحدكم أصبعة في اليمّ، فلينظر بهاذا يرجع "(٢).

٣ - عن سهل بن سعد رضي الله عنه عن النبي علي قال: "لو كانت الدنيا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٥٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۸۵۸).

تَعْدِلُ عند الله جناح بعوضةٍ، ما سقى كافرًا منها شربةً ١١(١).

وفي الحديث: "مالي وللدنيا، إنها مَثِلي ومَثَل الدنيا كراكبٍ قَالَ في ظِلِّ شجرةٍ نُم راحَ وتركها"

وأوصى ﷺ جماعة من أصحابه أن يكون بلاغ أحدهم من الدنيا كزاد الراكب.

ووصى ابن عمر رضي الله عنه أن يكون في الدنيا كأنه غريب، أو عابر سبيل (٢)، وأن يعدَّ نفسَه من أهل القبور.

وهل يرجع ذم الدنيا إلى زمانها وأوقاتها أم الى أماكنها وبلادها؟
 الجواب: لا؛ لأنَّ الله جعلَ الليل والنهار خِلْفَةً لمن أراد أن يَذَّكَر أو أرادَ شكورًا.

كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٦٢].

وقوله: ﴿ خِلْفَةً ﴾؛ يعني: يخلف أحدهما الآخر ويأتي بعده، أو يخالف أحدهما الآخر شكلاً ولونًا.

فنصبَ الله رَجُكُ الليلَ والنهارَ لمن أراد أن يَذَّكَّرَ ويجتهد في عبادته، أو أراد شكورًا.

وخصَّ الله ﷺ بعض الأوقات بشرف التفضيل على سائر الأوقات، كما خصَّ بعضها باستجابة الدعاء، وقبول الصالحات، وهكذا.

قال عيسى الطَّيِّكُمْ: "إن هذا الليل والنهار خزانتان، فانظروا ما تصنعون فيهما". وكان يقول: "اعملوا الليل لما خُلِقَ له، والنهار لما خلق له".

قال بعضهم:

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٣٢٠)، وابن ماجه (٤١١٠) بإسناد ضعيف، وصححه الألباني بشواهده كما في "الصحيحة" (٦٨٦)، و"صحيح الجامع".

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٣٧٧)، وابن ماجه (٤١٠٩) من حديث ابن مسعود ره ، وصححه الألباني في "صحيح الحامع" (٥٦٦٨).

<sup>(</sup>٣) وسيأتي ذلك في "الحديث الأربعين" من هذا الكتاب.

إِنَّمَا الدُّنيا إِلَى الـ جنَّةِ وَالنَّارِ طَرِيــق واللَّيَامِ سُوق واللَّيَامِ سُوق

فالوقت والدهر والزمن هو مادة عيش الإنسان في النعيم الأبدي أو العذاب الأبدى.

- وكذا لا يرجع الذم إلى مكان الدنيا الذي هو الأرض المسخَّرة الذَّلول التي جعلها الله مهدًا وسكنًا وسلك فيها سبلاً.

ولا إلى ما أُجْرَى الله فيها من الأنهار، وأقام فيها من الجبال، وأنزل عليها من الأمطار، وأنبت فيها من الأشجار والثهار، فإنَّ ذلك معدودٌ من جملة نِعَمِه الجليلة.

وكلُّ ما أصبت فيها تريد به الآخرة فليس منها.

قال يحيى بن معاذ: "وكيف لا أحب دنيا قُدِّر لي فيها قوت أكتسب به حياة أدرك بها طاعة أنال بها الآخرة".

#### إلام يرجع الذم إذن؟

- إنها يرجع الذم إلى أفعال المكلفين المخاطبين بالزهد فيها، ثم لا يمتثلون، والمأمورين بالترك لها والاعتبار فيها، ولا يتعظون.

قيل لبعضهم: ما هي الدنيا التي ذمها الله في القرآن التي ينبغي للعاقل أن يجتنبها؟ فقال: كل ما أحببت في الدنيا تريد به الدنيا فهو مذموم.

فأفعال الناس في الدنيا لأجل الدنيا ترجع عقباها إلى ما لا يحمد عاقبةً، ولا ينفع مآلاً، ولا يشكر سعيًا.

قال ﷺ: ﴿ اَعْلَمُواْ أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمُوَّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الْأُمُوالِ وَٱلْأُولِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الْأُمُوالِ وَٱلْأُولَٰدِ ﴾ [الحديد: ٢٠].

وقال: ﴿كُلَّا بَلْ تُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴿ وَتَذَرُونَ ٱلْأَخِرَةَ ﴾ [القيامة: ٢٠-٢١].

- وفي أي شيء بكون الزهد في الدنيا؟

أفي دراهمها ودنانيرها وأموالها؟ أم في الملبس؟ والزينة ونحوها؟ أم في الجاه والمنصب والسيادة والرياسة؟

وجواب ذلك: أنَّ كل شخص يختلف في هذا عن الآخر، فالصواب: أن يزهد كل إنسان في دنياه، وفي مراده ومحبوبه، ودنيا كل إنسان بحسبه، فدنيا الفقيه بخلاف دنيا التاجر، بخلاف دنيا الأمير والوالي.

فذلك كله دنيا؛ إلا أن يراد بذلك وجه الله تعالى والدار الآخرة.

وهذا لا يكاد يستقيم أو يصح إلا ممن وفقه الله.

وانقسم بنو آدم في الدنيا إلى قسمين:

أحدهما: من أنكر أن يكون للعباد بعد الدنيا دار للثواب والعقاب.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَٱطْمَأْنُواْ بِمَا وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنْءَايَتِنَا غَنفِلُونَ۞أُولَتِهِكَمَأُولَهُمُ ٱلنَّارُبِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾[يونس: ٧-٨].

وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَامُ وَٱلنَّارُ مَثْوًى فَيَأَكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَامُ وَٱلنَّارُ مَثُوًى لَمْ إِلَاهِدَ فِي الدنيا؛ لأنه يرى أن الاستكثار منها يوجب الهم والغم، ويقول: كلما كثر التعلق بها تألمت النفس بمفارقتها عند الموت.

والثاني: من يقر بعد الموت بدار للثواب والعقاب، وهم ثلاثة أقسام:

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أُورَثْنَا ٱلْكِتَنِبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ۖ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِمِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقَ بِٱلْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ ٱللهِ ﴾[فاطر: ٣٣].

فالظالم فيها: أخذها من غير وجهها، واستعملها في غير وجهها، فصارت أكبر همّه، ومبلغ علمه.

والمقتصد فيها: من أخذها من وجوهها المباحة، وأدى واجباتها، واستمتع بالفضلة منها. والقسم الثَّالث: السابق بالخيرات، وأهل هذه الدرجة على طبقتين:

الأولى: من اقتصر على ما يسد الرمق كما هو حال كثير من الزهاد.

الثانية: من تناول بعض شهواتها المباحة ليَتَقَوَّى وينشط، وهذا فقه في الزهد جيد. ويدل له:

قوله ﷺ: "حُبِّب إليَّ من دنياكم ثلاث النساء والطيب، وجعلت قرة عيني في الصلاة"(١).

- وهل يتعارض الغنى في الدنيا مع الزهد فيها؟

لا يعارض الزهد في الدنيا أن يكون الإنسان غنيًا أو يطلب المال لأمر نافع في الآخرة، قال على النعم المال الصالح مع الرجل الصالح يصل به رحمًا ويصنع معروفًا"(٢).

قال ابن رجب: وسئل بعضهم - أظنه الإمام أحمد - عمن معه مال، هل يكون زاهدًا؟ قال: إن كان لا يفرح بزيادته ولا يحزن بنقصه، أو كها قال.

أما ترك التكسب والعيش على الصدقات والامتناع عن الطيبات فهو تصوف أعجمي مبتدع، فليست الزهادة في الدنيا بتحريم الحلال ولا إضاعة المال، إنها الزهادة في الدنيا أن تكون بها في يد الله أوثق مما في يديك، وإذا أصبت بمصيبة كنت أشد رجاء لأجرها وذخرها من إياها لو بقيت لك.

قال الحسن: ليس من حبك للدنيا طلبك ما يصلحك فيها.

وقال سعيد بن جبير: متاع الغرور: ما يُلْهِيك عن طلب الآخرة، وما لم يُلْهِكَ فليس بمتاع الغرور، ولكنه متاع بلاغ إلى ما هو خير منه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١١٨٨٤) (١٢٦٤٤) (١٣٦٢٣)، والنسائي (٣٩٣٩) من حديث أنس ﷺ، صححه الألباني في "صحيح الجامع" (٣١٢٤).

<sup>(</sup>٢) أحد (٤/ ١٩٧، ٢٠١).

وقال الأوزاعي: ثلاثة لا حساب عليهم في مطعمهم المتسحر، والصائم حين يفطر، وطعام الضيف.

وقيل عن الدنيا: إنها لدارُ صدقٍ لمن صدقها، ودار عافية لمن فهم عنها، ودار غنى لمن تزوّد منها، مسجد أحباء الله، ومهبط وحيه، ومصلَّى ملائكته، ومتجر أوليائه، اكتسبوا فيها الرحمة، وربحوا فيها الجنة، فمن ذا يذم الدنيا وقد آذنت بفراقها، ونادت بعيبها، ونعت نفسها، وأهلها، فمثَّلت ببلائها البلاء، وشوَّقت بسرورها إلى السرور، فذمَّها قومٌ عند الندامة، وحَمِدَها آخرون، حدثتهم فصدقوا، وذكَّرتهم فذكروا؟ فيا أيها المغترُّ بغرورها متى استلامت إليك الدنيا؟ بل متى غرتك؟

أبمضاجع آبائك من الثرى؟ أم بمصارع أمهاتك من البلى؟ كم قد قلَّبت بكفيك، ومرَّضت بيديك، تطلب له الشفاء، وتسأل له الأطباء، فلم تظفر بحاجتك، ولم تُسعَف بطلبتك، قد مثَّلت لك الدنيا بمصرعه مصرعك غدًا، ولا يغني عنك بكاؤك، ولا ينفعك أحباؤك. أهـ

وقال الحسن: نِعْمَت الدار كانت الدنيا للمؤمن، وذلك أنه عمل قليلاً، وأخذ زاده منها إلى الجنة، وبئست الدار كانت الدنيا للكافر والمنافق، وذلك أنه ضيع لياليه، وكان زاده منها إلى النار"(۱).

وفي الحديث: "الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر "(٢).

فالدنيا إذن لا تُذمّ مطلقًا؛ بل وتحمد بالنسبة لمن تزوَّد منها لدار القرار.

#### حقيقة الزهد:

عن يونس بن ميسرة قال: "ليس الزهادة في الدنيا بتحريم الحلال ولا بإضاعة المال، ولكن الزهادة في الدنيا أن تكون بها في يد الله أوثق منك بها في يدك، وأن يكون حالك في المصيبة وحالك إذا لم تصب بها سواء، وأن يكون مادحك

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٩٥٦) من حديث أبي هويرة ﷺ.

وذامك في الحق سواء"(١).

فَفُسَّر الزهد في الدنيا بثلاثةِ أمور:

١ – اليقين بوجود الله تعالى:

وهو أن يكون العبد بها في يد الله أوثق منه بها في يد نفسه.

قال تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَاتَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ٦].

وقال تعالى: ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْفُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢].

وقال تعالى: ﴿ فَٱبْتَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ ﴾ [العنكبوت:١٧].

قال الحسن: إنَّ مِن ضعف يقينك أن تكون بها في يدك أوثق منك بها في يدالله على.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: إن أرجى ما أكون للرزق إذا قالوا: ليس في البيت دقيق.

قال مسروق: إن أحسن ما أكون ظنًا (بالله) حين يقول الخادم: ليس في البيت قفيزٌ من قمح ولا درهم.

قال أحمد: أُسَرُّ أيامي إليَّ يوم أصبح وليس عندي شيء.

وقيل لأبي حازم: ما مالُك؟ قال: لي مالان لا أخشى معهما الفقر: الثقة بالله، واليأس مما في أيدي الناس.

وقيل له: أو ما تخاف الفقر؟ فقال: أنا أخاف الفقر ومولاي له ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى؟!

فمن حقَّق اليقين وَتِقَ بالله في أمره كله، ورضي بتدبيره، وانقطع تعلُّقه بخلقه، رجاءً وخوفًا، ومنعه ذلك من طلب الدنيا بالأسباب المكروهة.

كان عطاء الخراساني يقول في مجلسه: اللهم هب لنا يقينًا منك حتى تهوِّن علينا مصائبَ الدنيا، وحتى نعلم أنه لا يصيبنا إلا ما كتبتَ علينا، ولا يصيبنا من

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (١/ ٢٨٩).

هذا الرزق إلا ما قسمتَ لنا.

٢ - إذا أُصِيبَ العبد بمصيبة في دنياه مِنْ فَقْدِ ولدٍ أو مال كان أرغبَ في
 ثواب ذلك مما ذهب منه من الدنيا أن يبقى له. وهذا ينشأ من كمال اليقين.

كما قال عليٌ عَلَيْهِ: مَنْ زهد في الدنيا هانَتْ عليه المصيباتُ(١).

٣ - أن يستوي عند العبد حَامده وذامُّه في الحق.

لأن من عَظُمَتْ في نفسه الدنيا أَحَبَّ المدح فيها، وكَرِهَ الذم، فربها حمله ذلك على ترك كثير من الحق خشية الذم، وعلى فِعْل كثير من الباطل رجاء المدح.

فمن استوى عنده حامدُه وذامُّه في الحق دلَّ على سقوط منزلة المخلوقين من قلبه، وامتلائه من محبَّة الحق، وما فيه رضا مولاه.

فَمن تحقَّق بهذه الأوصاف فهو الزاهد ولو كان غنيًا.

#### طبقات الزهد:

١ - ترك الحرام: وهو زهد العوام، وهو فرض على جميع الأنام.

٢ – ترك الفضول من الحلال: وهو فضل، وهو زهد الخواص.

٣ - ترك ما يشغل عن الله: وهو زهد العارفين السابقين.

وقد قيل: لا يسمى الإنسان زاهدًا إلا بترك الفضول من الحلال.

## فرع: وأهل الزهد في الفضول أقسام:

١ – من كان يحصل له فيمسكه ويتقرب به إلى الله.

وكان على بن أبي طالب وعبد الرحمن بن عوف والزبير وعثمان بن عفان الله من الزهاد، مع ما كان لهم من الأموال، فهؤلاء من خزنة الله في الأرض.

قال أبو سليمان: كان عثمان وعبد الرحمن بن عوف خازنين من خُزَّان الله في

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٨١-١٨٢).

أرضه، يُنفقان في طاعته، وكانت معاملتُهما لله بقلوبهما(١٠).

٢ - من كان يخرج منه ولا يمسكه مطلقًا، وهؤلاء نوعان:

الأول: من يخرجه طوعًا واختيارًا.

الثاني: من يجاهد نفسه في ذلك.

٣ - من لم يحصُل له شيء من الفضول، وهو زاهد في تحصيله، إما مع قدرته أو بدونها.

فالأول أفضل كحال عمر بن عبد العزيز.

كما قال بعضهم: إن عمر كان أزهد من أويس(٢) ونحوه.

وقال مالك بن دينار: الناس يقولون مالك زاهد؛ إنها الزاهد عمر بن عبد العزيز (٢٠).

#### الدافع إلى الزهد: أ

ويدفع الإنسان إلى الزهد في الدنيا، ويُحْمله ويُعينه عليه:

 ١ - مشهد التعب البالغ في تحصيلها، ومزاحمة الأراذل في جمعها، فهو يزهدها طلبًا لراحة نفسه.

قال الحسن: الزهد في الدنيا يريح القلب والبدن.

وقال أبو سليهان: ليس الزاهد من ألقى هموم الدنيا واستراح منها إنها الزاهد: مَنْ زهدَ في الدنيا وتَعِبَ فيها للآخرة (١٠).

٢ - مشهد الخوف من نقصان أجر الآخرة:

فتركها موجب لزيادة الدرجات والرفعة في الأجور والكرامات.

<sup>(</sup>١) "حلية الأولياء" (٩/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) "حلية الأولياء" (٩/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٢٩٨).

عن عمر أنه قال: لولا أن تنقص حسناتي لخالطتكم في لين عيشكم، ولكني سمعت الله عيَّرَ قومًا فقال: ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَةِكُمْ فِي حَيَاتِكُمْ ٱلدُّنْيَا ﴾ [الأحقاف: ٢٠].

روي أن رجلاً دخل على معاوية فكساه، فخرج فمرَّ على أبي مسعود الأنصاري ورجل آخر من الصحابة، فقال أحدهما له: خذها من حسناتك، وقال الآخر: من طيباتك.

قال الفضيل: إن شئتَ استثْقِلْ من الدنيا، وإن شئت استكثِرْ منها، فإنها تأخذ من كيسك (١).

٣ - مشهد طول الحساب عليها:

ذلك أن الفقراء يدخلون الجنة قبل الأغنياء بخمسائة عام.

وذلك لأنَّ الغَنِيَّ يُحبس في السؤال عن المال: مِنْ أين اكتسبه وفيم أنفقه؟

٤ - مشهد احتقارها عند الله:

كما قال تعالى: ﴿قُلْ أَوْنَتِكُمُ بِخَيْرِمِن ذَالِكُمَّ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ ﴿ [آل عمران: ١٥].

قال الفضيل: لو أن الدنيا بحذافيرها عرضت عليَّ حلالاً لا أحاسب بها في الآخرة لكنت أتقذّرها كما يتقذر الرجل الجيفة إذا مرَّ بها أن تصيب ثوبه (٢).

٥ – مشهد الخوف أن تصد عن الآخرة وعن التزود لها:

بُعِثَ إلى عمر بن المنكدر بهالٍ فبكى واشتد بكاؤه وقال: خشيتُ أن تغلب الدنيا على قلبي فلا يكون للآخرة فيه نصيب، فذلك الذي أبكاني، ثم أمر به فتُصُدِّقَ به على فقراء المدينة.

٦ - مشهد حصول اللعن لها:

كما في الحديث: "الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه، وعالمًا أو متعلمًا"<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) "حلية الأولياء" (٨/ ٨٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٣٢٢)، وابن ماجه (٤١١٢) وحسنه الألباني في "صحيح الحامع" (١٦٠٩).

قوله: "ازهد في الدنيا يحبَّك الله":

فيه: أن الله يحب الزاهدين في الدنيا، وأن ثمرة الزهد ونتيجته: حب الله للعبد.

- ولماذا كانت نتيجة الزهد في الدنيا محبة الله؟

#### والجواب:

١ - لأن حب الدنيا والحرص عليها ينافي محبة الله تعالى:

ذكر ابن قدامة من الأسباب المقوية لحب الله: قطع علائق الدنيا، وإخراج حب غير الله من القلب، فأحد أسباب ضعف حبه: قوة حب الدنيا، وبقدر ما يأنس القلب بالدنيا ينقص أنسه بالله، والدنيا والآخرة ضرتان (١٠).

٢ - ولأن من أحب الدنيا عظّمها واستعمل نفسه في خدمتها وهذا يتنافى مع قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

وفي الحديث: "إن الله إذا أحب عبدًا حماه الدنيا كما يظل أحدكم يحمي سقيمه الماء"(٢).

ومن كلام جندب بن عبد الله ﷺ: حب الدنيا رأس كل حطيئة.

وقال الحسن: من أحب الدنيا وسرَّته؛ خرج حب الآخرة من قلبه.

وقال عمرو بن العاص رضي الله عنه: ما أبعَد هديكم من هدي نبيكم ﷺ إنه كان أزهد الناس في الدنيا، وأنتم أرغب الناس فيها.

وقال ابن مسعود رضي الله عنه لأصحابه: أنتم أكثر صومًا وصلاة وجهادًا من أصحاب محمد ﷺ وهم كانوا خيرًا منكم، قالوا: كيف ذلك؟قال: كانوا أزهد منكم في الدنيا، وأرغب منكم في الآخرة (٢).

<sup>(</sup>١) مختصر منهاج القاصدين (ص٣٦٩، ٣٦٩) - ط المكتب الإسلامي، سنة ١٣٩٤هـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٠٣٦)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٣٠٠).

٣ - لأن الله تعالى يجب مَنْ أَطَاعَهُ:

ولا ريب في تحقَّق الطاعة التامة مع الزهد في الدنيا، ومحبة الدنيا سبب لبغضه تعالى للعبد.

سئل معروف الكرخي: بما قدروا على الطاعة؟ فقال: بإخراج الدنيا من قلوبهم. ولهذا كان زهد النبي على فيها عظيًا، ومنزلته عند ربه كبيرة.

فقد كان ﷺ أزهد الناس في الدنيا، ولو شاء لجمع منها ما شاء جمعه بلا منازعة، لكنه عزف عنها، مؤثِرًا الآخرة عليها، بل جاء إليه رجلٌ ليُضَيِّفه فلم يجد في بيته ﷺ إلا الماء، فأخذه بعض الأنصار إلى بيته ().

ومات ﷺ ودرعه مرهونة عنديهودي بثلاثين صاعًا من شعير أخذه قوتًا لأهله(٢).

## ه قوله عند الناس يحبك الناس الناس الناس!!:

عَطَفَ ما عند الناس على الدنيا، وخصَّه بالذِّكْر، مع أن ما في أيدي الناس من الدنيا؛ وفاءً بالإجابة، ومزيدًا للإيضاح، وبيانًا لخطورة هذا الأمر.

والزهد هنا بمعناه اللغوي لا الشرعي.

ولماذا كان هذا سببًا لمحبتهم؟

فالجواب: لأن قلوبهم مجبولة مطبوعة على حب الدنيا.

ومَنْ نَازَعَ إِنسانًا في محبوبهِ ﴿ كَرِهَــهُ وَلامَــهُ وَقَــلاهُ

#### قال الشافعي:

<sup>(</sup>١) مضى الحذيث مطوَّلاً أثناء شرح "الحديث الخامس عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٩١٦)، ومسلم (١٦٠٣) من حديث عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٣) ديوان الإمام الشافعي (ص٢٢).

وقال آخر:

اللهُ يغضبُ إِنْ تركتَ سؤالَه وبُنِّيَّ آدم حين يُسأل يغضبُ

قال أعرابيٌّ لأهل البصرة: من سيد أهل هذه القرية؟ قالوا: الحَسَن قال: بما سادهم؟ قالوا: احتاج الناس إلى علمه، واستغنى هو عن دنياهم.

وقال: الحسن: لا تزال كريمًا على الناس، أو لا يزال الناس يُكْرمونك ما لم تَعَاطَ ما في أيديهم، فإذا فعلتَ ذلك استخفوا بك وكرهوا حديثك وأبغضوك.

## فوائد اعتقادية

١ – فيه إثبات صفة المحبة لله تعالى وهي غير الإنعام وغير إرادته الثواب، والذين ينكرون المحبة إن قالوا إن الله لا يحب فقد كذبوا القرآن وجحدوا ما فيه وذلك كفر، وإن كانه إنكارهم إنكار تأويل فهذا فيه تفصيل: إن كان للتأويل مساغ لم يكفر المنكر لكنه خالف طريق السلف فيكون مبتدعًا، وإن كان التأويل لا مساغ له لم يقبل منه أبدًا، ولهذا قال العلماء في الأيمان: لو قال شخص: والله لا أشتري الخبز، وذهب واشترى خبزًا فقلنا له عليك كفارة، فقال: أردت بالخبز الثوب، فلا يقبل منه؛ لأنه لا مساغ له في اللغة، ولو قال: والله لا أنام إلا على فراش، ثم خرج ونام في الصحراء، وقلنا له: حنثت، فقال: أردت بالفراش الأرض كما قال تعالى: ﴿

٢- لا حرج أن يطلب الإنسان أن يجبه الكافر أيضًا؛ لقوله تعالى: ﴿ لا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ ٱلّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِن دِيَدِكُمْ أَن تَبَرُوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْمِمْ ﴾ ٱلله عَنِ ٱلذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِن دِيَدِكُمْ أَن تَبَرُوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْمِمْ ﴾ [المتحنة: ٨]، ومعلوم أن إذا برهم بالهدايا أو الصدقات أو عدل فيهم أحبوه والمحذور أن تحبهم أنت، ولهذا جاء في الحديث وإن كان ضعيفًا - أن النبي على كان إذا أقبل على بلد قال: "اللهم حببنا إلى أهلها، وحبب صالحي أهلها إلينا"، فلما أراد

<sup>(</sup>١) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٢١، ٣٢٢).

المحبة الصادرة منه قال: "صالحي أهلها"، ولما أراد المحبة الصادرة من الناس قال: "حببنا إلى أهلها" مطلقًا(١).

# فوائد تربوية ودعوية

الناس في مكاسبهم وأمورهم الدنيوية، ليسلم له عِرْضه، ويكسب حب الناس، في مكاسبهم وأمورهم الدنيوية، ليسلم له عِرْضه، ويكسب حب الناس، ويستميلهم لدعوته، وهذا يشمل ترك سؤال الناس ولو على سبيل الهدية كطلب ما بأيديهم من قلم ونحوه ولو تعريضًا، فذلك من أسباب إزالة المحبة والمودة، والناس يستثقلون هذا ويستهجنونه، اللهم إلا لو علمت أن صاحبك يسره أن تسأله شيئًا ما، كما حصل من النبي على المار؟! قالوا: يا رسول الله هذا لحم تصدق به على بريرة، فقال: "هو لها الحجارة) على النار؟! لأنه يعلم علم اليقين أن بريرة رضي الله عنها سوف تسر".

٢ - وفي الحديث بيانٌ لما ينبغي على الناس كافة، والداعية خاصة من الحرص على تزكية النفس بالزهد في الدنيا، والحرص على رضى الله ﷺ، وترك التنافس على الدنيا، وإنفاقها في وجوهها المشروعة إذا تَيسَّرَتْ له.

٣ - وفيه بيان ما يلزم المسلم من الحرص على تَعلَّم ما يُقرِّبه من ربه، وما ينال به محبة الله ورضاه، وكذا ما ينال به محبة الناس أيضًا، وهذا ظاهرٌ في سؤال الصحابي راوي الحديث.

\*\*

<sup>(</sup>١) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٥٧٨)، ومسلم (١٥٠٤)، (١).

<sup>(</sup>٣) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٢٣، ٣٢٤).

رَفْعُ بعبر (لرَّحِلِ (النَّجَرِّي سِينَ (لِفِرَ (لِفِرَى مِينَ (سِينَ (لِفِرَى لِينَ (لِفِرُونَ مِينَ

رَفْعُ عِب (لاَرَّحِلِج (الْنَجِّرَيُّ (لِسِلْمَنَ) (الْغِرُ) (الْفِرُو وكريس

# الحديث الثاني والثلاثون

عَنْ أَبِي سَعِيْدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ مَا اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِيْمِ اللهِ عَلَىٰ اللهِيْمِ اللهِ عَلَىٰ اللهِيْمِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِمُواللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِمُواللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَى

حديث حَسَن رواه ابنُ ماجَهِ والدَّار قطنيُّ وغيرُهما مُسْنَدًا. ورواه مالكُّ(١) في "اللُوطَّأ" عن عَمْرو بن يجيى عن أبيه عن النبيِّ ﷺ مُرْسَلاً، فَأَسْقَطَ أبا سعيدٍ، وله طُرُقٌ يَقْوَى بَعْضُهَا بِبَعْضِ.

<sup>(</sup>۱) الإمام أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو بن الحارث ابن غُيان الأصبحي نسبة إلى أصبح، قبيلة من قبائل يعرب بن قحطان، المدني، إمام دار الهجرة وأحد أثمة المذاهب المتبوعة، وهو من تابعي التابعين، وأجمع العلماء على أمانته وجلالته، قال وهب بن خالد: ما بين المشرق والمغرب رجل آمن على حديث رسول الله من مالك، وروى الترمذي وغيره عن أبي هريرة قال: قال رسول الله أن يضرب الناس آباط المطي في طلب العلم فلا يجدون عالمًا أعلم من عالم المدينة "، حديث حسن (٢٦٨٠)، وأخرجه أحمد (٢٩٩٢)، وروي عن سفيان بن عيينة أنه قال: هو مالك بن أنس. ولد سنة ثلاث وتسعين، وقيل سنة أربع، وقيل سنة سبع، وتوفي بالمدينة في صفر سنة تسع وسبعين ومائة، وقيل: صبيحة أربع عشرة من شهر ربيع الأول سنة تاريخه، ودفن بباب البقيع.

رَفِعُ بعبر (لرَّعِمْ إِلْهُجَّرِي رُسِلنَمُ (لِفِرَدُ لِلِفِرُوفِ مِنْ رُسِلنَمُ (لِفِرْدُ لِلِفِرُوفِ مِنْ

# طرق الحديث وألفاظه

ذَكَرَ النوويُّ أَنَّ ابن ماجة والدارقطني روياه من حديث أبي سعيدٍ؛ وفيه نظر، فقد رواه ابن ماجة من رواية فضيل بن سليمان، حدثنا موسى بن عقبة، حدثني إسحاق بن يحيى بن الوليد، عن عبادة بن الصامت أن رسول الله ﷺ : "قضى أنْ لا ضَرَرَ ولا ضِرَار "(۱).

وإسناده ضعيف، وإسحاق لم يسمع من عبادة كما قال البخاري<sup>(۲)</sup>

وصححه الحاكم، وقال البيهقي: تفرَّدَ به عثمان عن الدراوردي، وتعقَّبه ابن التركهاني بقوله: لم ينفرد به، بل تابعه عبد الملك بن معاذ النصيبي (٥)، فرواه كذلك عن الدراوردي، كذا أخرجه أبو عمر في كتابيه: "التمهيد" و"الاستذكار".

وقد اختَلَفَ الدراوردي ومالكٌ في هذا الحديث، فرواه الأول مسندًا موصولاً، ورواه مالكٌ (٢) عن عمرو بن يحيى عن أبيه مرسلاً، لم يذكر "أبا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٣٢٦\_ ٣٢٧)، وابن ماجه (٢٣٤١)، والبيهقي في "الكبرى" (٦/ ١٥٦) (١٥٠/ ١٣٣)، وابن عبدالبر في "التمهيد" (٧٠/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) نقله عنه إبن حجر في ترجمة "إسحاق" من "التهذيب".

<sup>(</sup>٣) في "السنن" (٣/ ١٧٥ رقم٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني (٣/ ٧٧) (٢٢٨/٤)، والحاكم (٢/ ٥٧ ـ ٥٨)، والبيهقي (٦/ ٦٩)، وابن اجوزي في "التحقيق" (٢٠٣٧).

<sup>(</sup>٥) ولا يُعرف حاله، وانظر لحديثه هذا: ترجمته في "الميزان" للذهبي (٤/ ١٢).

<sup>(</sup>٦) في "الموطأ" (٢/ ٧٤٥)، ومن طريقه الشافعي في "المسند" (ص ٢٢٤) و"الأم" (٧/ ٢٣٠)، و"البيهقي" (٦/ ٢٩، ١٥٧) (١٠/ ١٣٣).

سعيدٍ" في إسناده.

وقال ابن عبد البر (۱): "لم يختلف على مالكِ في إرسال هذا الحديث، ولا يُسند من وجهٍ صحيح". وقال خالد بن سعيدٍ الأندلسي الحافظ: "لم يصح حديث (لا ضرو ولا ضرار) مسندًا".

وقد ورد الحديث من طرق لا يصح منها شيءٌ، وله شواهد عن جماعة من الصحابة، لم يخل شيء منها من ضعفٍ أو نكارة.

لكن حسَّنه النووي كما سبق، وقال: "وله طرقٌ يقوى بعضها ببعض" قال ابن رجب (٢): "وهو كما قال"، ونقل ابن رجب عن الإمام أحمد أنه استدلَّ بهذا الحديث، وقال أبو عمرو بن الصلاح: هذا الحديث أسنده الدارقطني من وجوهٍ، ومجموعها يُقوِّي الحديث ويُحسنه، وقد تَقَبَّله جماهيرُ أهلُ العلم، واحتجوا به.

قال ابن رجب: وقولُ أبي داود: إنه من الأحاديث التي يدور الفقه عليها يُشعر بكونه غيرَ ضعيفٍ<sup>(٣)</sup>.

والحديث قاعدة من قواعد الشريعة، ومعناه صحيح في النصوص، ولهذا قال ابن حزم (1): "فهذا خبر لا يصح؛ لأنه إنها جاء مرسلاً، أو من طريق فيها زهير بن ثابت وهو ضعيف، إلا أن معناه صحيح". وقال في موضع آخر من كتابه (٥): "وهذا خبر لم يصح قط، إنها جاء مرسلاً، أو من طريق فيها إسحاق بن يحيى وهو مجهول". واحتج ابن حزم بهذا المعنى في كتابه (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: "التمهيد" (۲۰/ ۱۰۸).

<sup>(</sup>٢) في "جامع العلوم" (٢/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) ولهذا كله صحَّحه بعض أهل العلم بالحديث؛ كالشيخ الألباني في "صحيح الجامع" (٧٥١٧).

<sup>(</sup>٤) في "المحلي" (٨/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٥) السابق (٢٨/٩).

<sup>(</sup>٦) انظر مثلاً: "المحلي" (١٠٧/١٠).

# راوي الحديث

## اسمه و كُنيته ونسَبه:

أبو سعيد: سعد بن مالك بن سنان الخزرجي الأنصاري.

الخدري: نسبة إلى جده خدرة بن عوف بن الحارث بن الخزرج. والخُدْرة قبيلة من الأنصار (۱). أبوه مالك بن سنان صحابي استُشْهِدَ يوم أُحُدِ، وخرج أبو سعيد يَتَلَقَّى رسول الله بعد عودته مِن أُحُد فقال له حين رآه: "سعد بن مالك؟" فقال: نعم بأبي أنت وأمي يا رسول الله؟ فدنا منه وقَبَّلَ ركبته، فقال: "آجرك الله في أبيك" (٢).

## • غزواته:

ردَّهُ رسولُ الله في أُحُد لصغر سِنَّه، ثم شهد بعد ذلك اثنتي عشرة غزوة، أولها الخندق، وكان من الرماة المشهورين المعدودين، وهو من أهل الصُّفَّة.

# • صبره على الجوع والفقر:

قال أبو سعيد: أصبحتُ وليس عندنا طعام وقد ربطت حجرًا من الجوع فقالت امرأي: اثنتِ النبي على فاسأله، فقد أتاه فلان فأعطاه وفلان فأعطاه، فقلتُ: لا؛ حتى لا أجد شيئًا فأتيت النبي على وهو يخطب فأدركتُ من قوله: "من يستغن يُغنه الله، ومن يستعفف يعفه الله".

قال: فما سألت أحدًا بعده، وما زال الله يرزقنا حتى ما أعلم أهل بيت من الأنصار أكثر أموالاً منا<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) "التاريخ الصغير" للبخاري (٦١٧).

<sup>(</sup>٢) "صفة الصفوة" (١/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) "شعب الإيمان" للبيهقي (٣/ ٢٦٧ ـ ٢٦٨)، و"صفة الصفوة" (١/ ٧١٥).

### علمه، ومروياته:

كان من علماء ونجباء الأنصار، ومن حفاظ الصحابة الكرام، ومن المكثرين من رواية الحديث، حيث بلغت مروياته ألفًا ومائة وسبعين حديثًا.

اتفق الشيخان على ستة وأربعين منها، وانفرد البخاري بستة عشر، ومسلم باثنين وخمسين.

#### وفاته:

توفي الله ينة سنة أربع وسبعين للهجرة عن أربع وتسعين سنة، ودفن بالبقيع.

# أهمية الحديث ومنزلته

- قال أبو داود: "إنه من الأحاديث التي يدور الفقه عليها"(١).

قِال ابن رجب معلقًا: "وهذا يُشْعر بكونه غير ضعيف".

يقرر أحد شقي الحديث قاعدة الفقه العظمى ومقصد التشريع الأسمى، والتي هي دفع المضار وجلب المصالح، فالحديث ينص على دفع المفاسد ورفعها.

## شرح المفردات

الضرر لغة: الأذى مِنْ كل شيء ماديًّا أو معنويًا أو كل ما يلحق مفسدة بالغير. و"الضَّر": ضد النفع.

و"الضرار" على معنيين(٢):

الأول: كالضرر، فهم مترادفان، ويكون الجمع بينهما للتأكيد.

الثاني: مقابلة الضرر بالضرر.

<sup>(</sup>١) "الجامع" للخطيب (٢/ ٢٨٩، ٢٩٠ رقم ١٨٨١، ١٨٨٧).

<sup>(</sup>٢) وانظر: "النهاية" لابن الأثير (٣/ ٨١\_٨٢)، و"لسان العرب" (٤/ ٤٨٢).

وليسا من الكلمات الاصطلاحية الشرعية، وإنما هما عُرْفِيَّان لُغويان.

# الشرح الإجمالي

الحديث يمثل قاعدة الإسلام في الشرائع وقواعد الأخلاق والتعامل بين الخلق، وهي دفع الضرر عنهم بمختلف أنواعه ومظاهره، فالضرر محرم وإزالة الضرر واجب، والضرر لا يُزَال بالضرر، والمضار محرمة.

والحديث يقتضي رعاية المصالح إثباتًا والمفاسد نفيًا.

كما أنه أصلٌ في القاعدة الفقهية المشهورة: "الضرر يُزَال" وكذا: "انضرر لا يُزَال بالضرر"(١).

قال الشاطبي: "قوله عليه الصلاة والسلام: "لا ضرر ولا ضرار" داخلٌ تحت أصل قطعيٍّ في هذا المعنى، فإنَّ الضرر والضرار مبثوثُ منعه في الشريعة كلِّها في وقائع جزئيات، وقواعد كُلِّيات؛ كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَّارًا لِتَعْتَدُوا ﴾ [البقرة: ٢٣١]، و﴿ وَلَا تُضَارَّوهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦]".

وذكر الشاطبيُّ في هذا المعنى النهي عن "التعدِّي على النفوس والأموال والأعراض وعن الغصب والظلم وكل ما هو في المعنى إضرار وأضرار "(٢).

# الشرح التفصيلي

قوله: "الاضرر":

"لا": نافية للجنس.

"ضرر": اسمها؛ لأنها تعمل عمل (إن) والخبر محذوف.

<sup>(</sup>۱) انظر: "الأشباه والنظائر" للسيوطي (ص٧، ٨٣، ٨٦). وانظر أيضًا: "الموافقات" للشاطبي (٢/ ٣٥٠)، و"روضة الناظر" (ص٢٠).

<sup>(</sup>٢) "الموافقات" للشاطبي (٣/ ١٦ \_ ١٧).

وكذلك "ولا ضرار".

وتقدير الخبر على وجهين:

١ - لا ضرر جائز، على سبيل الخبر.

فلا ضرر جائز إيقاعه شرعًا.

"ولا ضرار" كذلك، فهو خبرٌ منه على بعدم جواز الضرر.

٢ - لا ضرر موجود.

والمعنى أن هذا خبر يُراد منه النهي؛ أي: لا تُوجِد الضرر.

وعلى كلُّ فمعنى الحديث يدل على التحريم.

وضرر: مصدر ضرَّه يضرُّه.

وضرار: مصدر ضارّه يُضَارُّه.

وقيل: الضرر الاسم، فالضرر منتفِ شرعًا، وفي معناه أقوال:

١ - أن يُدْخِل على غيره أذي ابتداءً.

٢ - أن يُدْخِل على غيره أذى أو مفسدة ينتفع هو بها.

٣- أن يضرَّ من لا يضرُّه.

٤ – والضَّرر فِعْلُ الواحدِ.

وأما الضرار؛ فهو على أقوال أيضًا:

١ - فِعْلُ الاثنين، وهو منتف شرعًا كالضرر، فلا يجوز إدخال الضَّرر ولا الضَّرار على النفس أو الغير.

٢ - الجزاء على فِعْل الضرر، بخلاف الضرر؛ فإنَّه ابتداء الفِعْل.

٣ – وقيل: هو مرادف للضرر.

٤ - وقيل: أن يُدْخِلَ على غيره ضررًا بلا منفعة له به؛ كمن منع ما لا يضرُّه

ويتضرَّر به الممنوع.

ورجح ذلك طائفة؛ منهم: ابنُ عبد البر وابن الصلاح.

٥ – وقيل: الضرار: أن يضرَّ بمَنْ قَدْ أَضرَّ به على وجهِ غير جائز.

وقيل: الفرق بين الضرر والضرار أن الضرر يحصل بدون قصد والمضارة بقصد، ولهذا جاءت بصيغة المفاعلة (۱) ، والمضار لا يرفع ضرره إذا تبين له بل هو قاصده، وأما الضرر فإنه إذا تبين لمن وقع منه الضرر رفعه (۱).

• والمقصود من ذلك كله: النهي عن الضَّرَرِ بغير حق، وأما الضرر بحق فلا يدخل في ذلك قطعًا.

والحق الذي يُخَوِّل إدخال الضرر نوعان:

١ - ترك واجب: كالصلاة، والصيام، أو الارتداد عن الإسلام وتركه وهو أعظم الواجبات مطلقًا.

٢ - فعل محظور: كالزنا، والسرقة، والقتل، والفِطْر في رمضان، والإخلال
 بالآداب ونحوها.

والحق الواجب والمستحق نوعان: حدودٌ وتعازير.

وإلحاق الضرر بالآخرين نوعان:

١ - أن لا يكون في ذلك غرض سوى الضرر والإضرار بالغير.

٢ – أن يكون له غرض آخر صحيح فينشأ من فعله هذا ضرر بغيره.

أمثلة الأول:

١٠ - المُضَارَّة في الوصية.

قال تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَآ أُوْدَيْنٍ غَيْرَ مُضَارِّ ﴾ [النساء: ١٢].

<sup>(</sup>١) ابن عثيمين في شرح الأربعين (ص٣٢٥)، ولم يذكر غيره.

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٢٥، ٣٢٦).

قال ابن عباس: "الإضرار في الوصية من الكبائر"(١).

### ومن صورها:

أ - تخصيص بعض الورثة بزيادة على فرضه.

ب- الوصية لأجنبي بها زاد عن الثلث.

٢ - الرجعة في النكاح بقصد الضرر:

كما قال تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُرِ عَ مَعْرُوفٍ أَوْسَرِحُوهُنَّ مِعَرُوفٍ وَلاَ تُعْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوأَ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ [البقرة: ٢٣١]، وقال: ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُ بِرَدِّهِنَ فِي لَتَعْتَدُوأَ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلَكَا ﴾ [البقرة: ٢٢٨] فدلَّ ذلك على أنَّ مَنْ كان قصدُه بالرجعة المضارَّة؛ فإنَّه آثِمٌ بذلك.

وصورة ذلك: أن يُطلق المرأة ثم يتركها حتى إذا أشْرَفَتْ عدّتها على الانقضاء راجعها، ثم طلقها إضرارًا بها.

٣ - في الرضاع "لا تُضَارَّ الأمّ بولدِها ولا مولودٌ له بولدِه"، وهو قوله تعالى: ﴿ لَا تُضَارُ وَالِدَةُ بِوَلَدِهِ وَلَهُ بِوَلَدِهِ ﴾ .

أمثلة الثاني:

وهو أن يكون له غَرَض آخر صحيح، فينشأ منه ضرر بالغير، على سبيل العَرَض، لا قصدًا منه:

وهو قسيان:

١ - أن يتصرف في ملكه بها فيه مصلحة له، فيتعدّى ذلك إلى ضرر غيره.

ومن أمثلته:

- إيقاد النار على غير الوجه المعتاد في اليوم العاصف فيحترق ما يليه من

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق (١٦٤٥٦)، وابن أبي شيبة (١١/ ٢٠٤)، والطبري في "التفسير" (٨٧٧٣) (٨٧٨٧) بإسنادٍ صحيح.

### ملك غيره.

- أن يُحْدِثَ في ملكه ما يضر غيره من هَزِّ أو دقِّ ونحوهماً.
  - أن يرفع صوت المذياع بها يؤثر على الغير.
  - أن يلقى قمامته في خربته المطلة على جاره.
- أن يكون له ملك في أرض غيره، فيؤذيه بكثرة التردد والدخول إلى أرضه وربم الاطلاع على حريمه أو ما لا يحب الاطلاع عليه (والسبيل للخروج من إيذائه أن يبيعه ذلك).

٢ – منع الجار من الانتفاع بملكه والارتفاق به بها لا يضره.

في "الصحيحين": "لا يمنعن أحدُكم جارَهُ أن يغرز خَشَبَهُ في جداره "(١).

ولا يحل منع فضل الماء ليمنع به الكَلَأ.

وفي الحديث: "لا يُمْنَعُ فضلُ الماء ليُمْنَعَ به الكَلَأُ" (٢).

قال النووي في "شرح مسلم": "معناه أن تكون لإنسانٍ بئر مملوكة له بالفلاة، وفيها ماءٌ فاضل عن حاجته، ويكون هناك كلاً ليس عنده ماء إلا هذه، فلا يمكن أصحاب المواشي رعيه إلا إذا حصل لهم السقي من هذا البئر، فيحرم عليه منع فضل هذا الماء للماشية، ويجب بذله لهم بلا عوضٍ؛ لأنه إذا منع بذله امتنع الناس من رعي ذلك الكلاً خوفًا على مواشيهم من العطش، ويكون بمنعه الماء مانعًا من رعي الكلاً"(٢).

من معاني كلمة (الضرّ) في القرآن:

١ - قلة المطر: ﴿ وَإِذَآ أَذَقَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُمْ ﴾ [يونس:٢١]. ﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرُّدَعَوْ أَنَهُم ﴾ [الروم: ٣٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٦٣)، ومسلم (١٦٠٣) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٣٥٣)، ومسلم (١٥٦٦) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووي (١٥٦٥).

٢ - المرض: ﴿ أَنِي مَسَّنِى ٱلضَّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣]، ﴿ فَإِذَا مَشَّ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ﴾ [الزمر: ٤٩].

٣ - أهوال البحر: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء:٦٧].

- ٤ الحاجة: ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْتُرُونَ ﴾ [النحل:٥٣].
  - ٥ الجوع: ﴿ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلضُّرُّ ﴾ [يوسف: ٨٨].
  - 7 النقصان: ﴿ فَلَن يَضُرُّ ٱللَّهُ شَيُّنا ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

# فوائد فقهية وأصولية

١ - ظاهر الحديث تحريم جميع أنواع الضرر ما قلَّ منه وما كثر إلا لدليل؛ لأن
 النكرة في سياق النفي تعم.

وهذا العموم مخصوص بها لا موجب له شرعًا، أما الواجب كالحد والعقوبة ودفع الصائل ونحوه فخارج عن هذا العموم، وما كان على وجه الانتصار لمن اعتدى بمثل ما اعتدي به عليه.

ولماذا نهى عن الضرر مطلقًا مع جوازه في حال الماثلة؟

الجواب: للترغيب في العفو؛ كقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم

٢ - ومما يدخل في عموم قوله: "لا ضرر":

أن الشريعة ليس فيها ما فيه مضرة للعباد، فإن التكاليف الشرعية مصالح ومنافع أبدًا.

وهي عين صلاح الدين والدنيا، كما أن مخالفتها هي عين فساد الدين والدنيا. والشرع لم يأمر بما فيه مضرة في الدين أو الدنيا.

بل رفعَ الحرج عن عباده، ونفى الضيق عنهم في التكاليف. قال تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٦].

وقال: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَوَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البفرة: ١٨٥].

ومن صور التيسير ورفع الحرج:

- التيثُّم عند العجز عن الماء.
- الفِطْر في رمضان لصاحب العذر.
  - قصر الصلاة للمسافر.
- الجلوس في الصلاة عند العجز عن القيام.

ومن هذا المعنى ما في الصحيحين عن أنس أن النبي ﷺ رأى رجلاً يمشي، قيل: إنه نذر أن يحج ماشيًا، فقال: "إن الله لغني عن مشيه، فليركب"، وفي رواية: "إن الله لغنى عن تعذيب هذا نفسه" (١).

ومما يدخل في عموم ذلك: أن من عليه دين لا يُطَالَب به مع إعساره؛ بل يُنظر إلى حال إيساره. قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [البفرة: ٢٨٠] وعلى هذا قول الجمهور.

وفي مذهب أحمد: لا يُكلَّفُ المَدِين أن يقضي مما عليه في بيعه ضررٌ، كثيابه ومسكنه، المحتاج إليه، وخادمه كذلك، ولا ما يحتاج إلى التجارة به لنفقته ونفقة عياله. ومن المفيد هنا أن نذكر الفرق بين الضرر والحرج، فالحرج ما يمكن تحمله بتعب ومشقة على الجسم دون أن يصل إلى حد الضرر بالصحة والمال، وقد نفى الشارع الحرج عن عباده من باب الرخص، ولكنه نفى الضرر من باب العزيمة، وعليه فمن تحمل المشقة وأتى بالعبادة صحت ولم يكن عاصيًا، كصيام الشيخ والشيخة الكبيرين، ولكن من صام مع العلم بالضرر كان عاصيًا لله تعالى، وقد قال

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۸٦٥) (۱۷۰۱)، ومسلم (۱٦٤٢)، وأبو داود (۳۳۰۱)، والترمذي (۱۵۳۷)، والنسائي (۷/ ۳۰).

بعضهم ببطلان صومه؛ لأن الله لا يطاع من حيث يعصى (١).

٣- من التطبيقات الفقهية لهذا الجديث إجبار الشريك على المعاوضة حيث
 كان على شريكه أو جاره ضررٌ في تركه، وإيجاب الشفعة لدفع ضرر الشريك
 الطاريء وإيجاب البيع إذا تعذرت القسمة.

٤- انتصار المظلوم لنفسه واعتداؤه على المعتدي بمثل ما اعتدى به عليه ليس داخلاً في الضرر المنهي عنه، بل له أن ينتصر ويعاقب إن قدر بها أبيح له بالحق، وليس ذلك ظلمًا ولا ضرارًا إذا كان على الوجه الذي أباحته السنة، وقد قال بعض الفقهاء في الذي يجحد حقًا عليه ثم يظفر المجحود بهال للجاحد قد ائتمنته عليه، أو نحو ذلك، فله أن يأخذ حقه من ذلك، وحديث: "أذّ الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك" - رواه أبو داود والترمذي وأخرجه الحاكم على شرط مسلم - معناه عند بعض العلماء: لا تخن من خانك بعد أن انتصرت منه في خيانته لك، كأن النهي إنها وقع على الابتداء، وأما من عاقب بمثل ما عوقب به وأخذ حقه فليس بخائن، وإنها الخائن من أخذ ما ليس له أو أكثر عما له".

 ٥- وقد استنبط الفقهاء والأصوليون من هذا الحديث وما في معناه القواعد الآتية:

الضرر يُزَال، وينبني عليها كثير من أبواب الفقه، كالرد بالعيب، وجميع أنواع الخيار من اختلاف الوصف المشروط والتعزير، وإفلاس المشترى وغير ذلك، والحجر بأنواعه، والشفعة، ودفع الصائل، وقتال البغاة، وفسخ النكاح بالعيوب، وغير ذلك.

وتتعلَّق بهذه القاعدة القواعد الآتية:

١ - الضرورات تبيح المحظورات بشرط نقص المحظورات في الضرر عنها:

<sup>(</sup>١) انظر علم أصول الفقه في ثوبه الجديد لمحمد جواد مغنية (ص٢٤٦) ط الأولى سنة ١٩٧٥م.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح ابن دقيق العيد للأربعين (ص٢٠٢، ٢٠٤).

ومِنْ ثَمَّ جازَ أكل الميتة للمضطر، والتلفظ بكلمة الكفر للمُكْره، ودفع الصائل وإن أدى إلى قتله.

٢ - ما أبيح للضرورة يقدر بقدرها:

فالمضطر يأكل من الميتة ما يسد رمقه ويُبْقِي حياته، لا يزيد على ذلك.

وكشف العورات للتطبب بقدر الحاجة، وهكذا.

فائدة: وقريب من هذه القاعدة: القاعدة الأخرى: "ما جازَ لعذرِ بطل بزواله" كالتيمُّم يبطل بوجود الماء قبل الدخول في الصلاة.

٣- الضرر لا يُزَال بالضرر:

وهذه القاعدة مُقَيِّدة لقاعدة الضرر يُزال؛ أي: يُزال ولكن لا بضرر.

ومن فروعها:

- عدم جواز أن يأكل مضطر طعام مضطر مثله، ويجوز أخذ المضطر طعام غير المضطر وقتاله عليه.

٤ – إذا تعارضت مفسدتان روعي أعظمهما ضررًا بارتكاب أخفهها.

وهذه القاعدة في معنى الاستثناء من الثالثة، وهذا ما يسمى بتحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام. وهذا إذا لم يكن بُدُّ من ارتكاب أحدهما.

ولهذا شرع الله تعالى الحدود والتعازير وإن أضرت ببعض الناس، ليأمن من سائرهم على نفسه وماله وعرضه. وجاز لأجل هذا الحجر على الطبيب الجاهل، والمفتى الماجن؛ لعموم ضررهما. وجاز بيع طعام المحتكر جبرًا عنه.

٥ - درء المفاسد مقدم على جلب المنافع (١): ولهذا نهي عن الصلاة في مسجد الضرار، وحرمت الخمر مع وجود منافع.

٦ - إنـزال الحاجة العامة والخاصة منـزلة الضرورة فتبيح المحظور.

<sup>(</sup>۱) انظر: "الموافقات" للشاطبي (١/ ١٩٥، ٢٤٣) (٢/ ١٥٠ ـ ١٥١) (٣/ ١٩٠، ٣٦١) (٢٠٧/٤). ٢٧٢)، و"الإبهاج" للسبكي (٢/ ٦٥)، و"المدخل" لابن بدران (ص٢٩٨)، و"الأشباه والنظائر" للسيوطي (ص٨٧)، و"كشاف القناع" (٢/ ٩٩).

فمثال الحاجة العامة جواز الإجارة مع عدم المنافع وقت العقد.

ومثال الخاصة: الجعالة(١)مع ما فيها من الجهالة.

٧ - المشقة تجلب التيسير:

كما ورد في الرخص جميعًا: "إذا ضاق الأمر اتسع"؛ مثل: قليل النجاسة التي لا يمكن الاحتراز عنها فيُعفى عنها وعن أثرها.

وفي المقابل: "إذا اتسع الأمر ضاق"؛ مثل: كثرة الحركة في الصلاة فإنها تبطلها.

٨ - الأصل في المضارّ التحريم؛ لقوله على: "لا ضرر ولا ضرار":

ومن استقرأ الشرع يجد أن الشريعة لا تأتي بإباحة ما فيه ضرر راجح أو ساو<sup>(۱)</sup>.

٩- الضرر لا يكون قديمًا:

بمعنى كل ما فيه ضرر يزال سواء كان حديثًا أو قديبًا، مثل أن يكون للمكلف بناء تطل منه نافذة على أرض جاره، فلو بنى جاره وكانت هذه النافذة تطل على نسائه وعوراته فيجب إزالتها ولا عبرة بقدمها هنا.

أما ما كان قديمًا في أيدي المكلفين وفيه نفع لهم ولا مضرة فيه للآخرين فهنا للقدم اعتبار ويكون انتفاعهم مشروعًا، وهنا محل القاعدة "القديم يترك على قدمه"، فالقاعدة الأولى "الضرر لا يكون قديمًا" ، كالقيد لقاعدة "القديم يترك على قدمه" ".

#### \*\*\*\*

<sup>(</sup>١) والاسم: الجُعُل بضم الجيم، الجعالة: دفع شيء لمن يعمل له عملاً معلومًا أو مجهولاً. انظر: "الغريب" لابن قتيبة (٢/ ٥٢٤)، و"لسان العرب" (١١١/١١).

<sup>(</sup>٢) انظر: "الإبهاج" للسُّبكي (٢/١٦٥- ١٦٦)، و"التقرير والتحبير" (ص١٣٥)، و"الفتاوى" لابن تيمية (٢١/ ٤٥٠)، و"الإرشاد" للشوكاني (ص٤٧٣)، و"التبصرة" للشيرازي (ص٢٠٢)، -تمد" لأبي الحسين البصري (٢/ ٢١٥)، و"التمهيد" للإسنوي (ص٤٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر قواعد وفوائد (ص)٢٧٧، الوافي (ص ٢٤١).

# رَفْعُ معِس (لرَّحِمْ الطِّخْسِيِّ (سِکنتر) (الِنِرْ) (الِفِرُووکسِسی

# الحديث الثالث والثلاثون

عن ابن عَبَّاسٍ رضي الله عنها أنَّ رسولَ الله ﷺ قال:

«لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لادَّعَى رَجَالٌ أَمُوالَ قَوْمَ ودِمَاءَهُمْ، ولكِنَّ البَيِّنَةَ على المُدَّعِي واليمينَ على مَنْ أَنْكَرَ».

حديثٌ حَسَنٌ، رواه البيهقيُّ (١) وغيره، وبعضُه في "الصحيحين".

## \*\*\*

<sup>(</sup>۱) الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن على الشافعي، الفقيه صاحب السنن الكبرى التي بها نصر مذهب الإمام الشافعي، والتصانيف الحسنة النافعة، والبيهقي بفتح الباء نسبة لبيهق، وهي قرية بنواحي نيسابور على عشرين فرسخًا منها، ولد سنة أربع وثهانين وثلاثهائة، وتوفي سنة ثهان وخمسين وأربعهائة وقبل ثلاث وستين وأربعهائة.

رَفعُ معبن (لرَّعِن لِالْمَخْنِي (سِلنه) (الإِنْ الْمِفْرُوف مِرْسَى

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه البيهقي (١) من رواية الحسن بن سهل، عن ابن أبي مليكة، قال: كنت قاضيًا لابن الزبير على الطائف، فَذَكَرَ قصَّةَ المرأتين (١)، قال: فكتبتُ إلى ابن عباس فكتبَ ابن عباس رضي الله عنهما: إنَّ رسول الله ﷺ قال، فذَكَرَ الحديث. وحسَّنه ابن الصلاح والنووي وابن حجر (١).

والحديث في "الصحيحين" من رواية ابن جُرَيْج عَنْ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ أَنَّ امْرَأَتَيْنِ كَانَتَا تَخْرِزَانِ فِي بَيْتٍ أَوْ فِي الْحُجْرَةِ، فَخَرَجَتْ إِحْدَاهُمَا وَقَدْ أَنْفِذَ بِإِشْفَى فِي كَفِّهَا، فَادَّعَتْ عَلَى الْأَخْرَى، فَرُفِعَ إِلَى ابْنِ عَبَّاسٍ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: "الَوْ يُعْظَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لَذَهَبَ دِمَاءُ قَوْمٍ وَأَمْوَاهُمْ"، ذَكِّرُوهَا بِالله وَاقْرَءُوا عَلَيْهَا: ﴿إِنَّ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لَذَهَبَ دِمَاءُ قَوْمٍ وَأَمْوَاهُمْ"، ذَكِّرُوهَا بِالله وَاقْرَءُوا عَلَيْهَا: ﴿إِنَّ يُعْطَى النَّاسُ بِعَهْدِ آللهِ ﴾ [آل عمران:٧٧] فَذُكَّرُوهَا فَاعْتَرَفَتْ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: قَالَ النَّبِيُ يَعْفِي النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ الْأَنْ عَبَاسٍ: قَالَ النَّبِيُ

هكذا ذَكَره البخاري وغيره بهذا اللفظ، وهو الصحيح في حديث ابن جريج، ورواته أكثر وأوثق ممّن ذَكَره بلفظ البيهقي، لكن ورد لفظ البيهقي عن ابن عباس من وجه آخر رواه الربيع بن حبيب (٥) من رواية جابر بن زيد عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: "البينة على من ادَّعى واليمين على من أنكر".

<sup>(</sup>١) في "الكبرى" (١٠/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) سيأتي ذكرها.

<sup>(</sup>٣) في "فتح الباري" (٥/ ٢٨٢ ـ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق (١٥١٩)، والشافعي (٢/ ١٨٠ ـ ١٨١)، وأحمد (١/ ٣٤٣، ٣٥١، ٣٥٦، ٣٦٣)، والبخاري (٢٥١٤) (٢٥١٨) (٢٥٥٤/ والسياق له)، ومسلم (١٧١١)، وأبو داود (٣٦١٩)، والترمذي (١٣٤١)، والنسائي (٢/ ٢٥٨)، و ابن ماجه (٢٣٢١)، وأبو يعلى (٢٥٩٥)، وابن حبان (٢٠٨١) (٢٠٢١) (٢٠٢٥)، والطبراني في "الكبير" (٢١٢٢٤) (١١٢٢٥) من طرقي عن ابن جريج، به.

<sup>(</sup>٥) في "مسنده" (٩٩٢)، لكن اختُلِفَ في الربيع فأنكره جماعة ودافع عنه آخرون، وقالوا: ليس هو المراد بالإنكار.

#### وله شواهد؛ منها:

النَّبِيِّ عَلِيْ فَقَالَ: "هَلْ لَكَ بَيْنَةٌ؟" فَقُلْتُ: لاَ، قَالَ: "فَيَمِينُهُ"، قُلْتُ: إِذَنْ يَحْلِفُ، النَّبِيِّ عَلِيْ فَقَالَ: "هَلْ لَكَ بَيْنَةٌ؟" فَقُلْتُ: لاَ، قَالَ: "فَيَمِينُهُ"، قُلْتُ: إِذَنْ يَحْلِفُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيْ عِنْدَ ذَلِكَ: "مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ صَبْرِ يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِئَ مُسْلِمٍ هُو فِيهَا فَاجِرٌ لَقِيَ الله وَهُو عَلَيْهِ غَضْبَانُ" فَنَزَلَتْ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَأَيْمَةُ وَلَا يَجِر الْآيَةِ.
 وأَيْمَةُ مِمْ تُمَنَّا فَلِيلاً ﴾ [آل عمران: ٧٧] إلى آخِر الْآيَةِ.

وفي رواية لمسلم في هذا الحديث: "شَاهِدَاكَ أَوْ يَمِينُهُ" (١).

النّبِي ﷺ فَقَالَ الْحُضْرَمِيُّ: يَا رَسُولَ الله! إِنَّ هَذَا قَدْ غَلَبْنِي عَلَى أَرْضٍ لِي كَانَتْ لِأَيِى، النّبِي ﷺ فَقَالَ الْحُضْرَمِيُّ: يَا رَسُولَ الله! إِنَّ هَذَا قَدْ غَلَبْنِي عَلَى أَرْضٍ لِي كَانَتْ لِأَيِى، النّبِي ﷺ فَقَالَ الله عَلَيْهِ فَقَالَ الله عَلَيْهِ فَقَالَ الله عَلَيْهِ فَقَالَ الله عَلَيْهِ وَلَيْسَ لَهُ فِيهَا حَتُّ، فَقَالَ رَسُولَ الله! إِنَّ لِلْحَضْرَمِيِّ: "أَلِكَ بَيِّنَةٌ ؟" قَالَ: لاَ، قَالَ: "فَلَكَ يَمِينُهُ" قَالَ: يَا رَسُولَ الله! إِنَّ لِلْحَضْرَمِيِّ: "أَلَكَ بَيِّنَةٌ إِلاَ يُلِينَ لَكَ الله عَلَيْهِ وَلَيْسَ يَتَورَّعُ مِنْ شَيْءٍ، فَقَالَ: "لَيْسَ لَكَ الله عَلَى مَا حَلَفَ عَلَيْهِ وَلَيْسَ يَتَورَّعُ مِنْ شَيْءٍ، فَقَالَ: "لَيْسَ لَكَ الله عَلَى مَا حَلَفَ عَلَيْهِ وَلَيْسَ يَتَورَّعُ مِنْ شَيْءٍ، فَقَالَ: "لَيْسَ لَكَ مِنْ أَلْكَ ذَلِكَ" فَانْطَلَقَ لِيَحْلِفَ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ لمَّا أَدْبَرَ: "أَمَا لَئِنْ حَلَفَ عَلَى مَالِهِ لِيَأْكُلُهُ ظُلُمْ لِيَلْقَبَنَ الله وَهُو عَنْهُ مُعْرِضٌ " (\*).

وله شواهد أخرى من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص وغيره، ذكرها ابن رجب<sup>(۱)</sup>، وهذا معنىً مجمعٌ عليه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الشافعي في "المسند" (۲/ ۵۱ ـ ترتيبه)، والطيالسي (۲۲۲) (۱۰۵۱)، والبخاري (۲۳۵۷)، ومسلم (۱۳۵۸)، وأبو داود (۳۲۲۳) (۳۲۲۳)، والترمذي (۲۹۹۲)، وأبن ماجه (۲۳۲۲)، والطبري في "التفسير" (۷۲۷۷)، وابن حبان (۵۰۸۶)، والطحاوي في "المشكل" (٤٤٢)، والبغوي في "شرح السنة" (۲۰۲۰) و"التفسير" (۱/ ۲۱۸)، والطبراني في "الكبير" (۱۰۲۲۸) (۱۰۳۰۷)، والبيهقي في "الكبير" (۲۸ ۲۰۱) (۲۰۳۰۷)، والبيهقي في "أسباب النزول" (ص۷۲ ـ ۷۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲/۳۱۷)، ومسلم (۱۳۹)، وأبو داود (۳۲٤٥) (۳۲۲۳)، والترمذي (۱۳٤٠)، والنسائي في "الكبرى" (٥٩٨٩) (٥٩٩٠)، وابن حبان (٥٠٧٤)، والطحاوي في "المشكل" (٢٤٨/٤) و"شرح المعاني" (١٤٨/٤)، والبيهقي (١٠/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) في "الجامع" (٢/ ٢٢٨ \_ ٢٢٩).

قال ابن رجب: "وقد استدل الإمام أحمد وأبو عبيد أن النبي عَلَيْ قال: "البينة على المدعي واليمين على من أنكر" وهذا يدل على أن هذا اللفظ عندهما صحيح محتج به، وفي المعنى أحاديث كثيرة"، وذكر له بعض الشواهد، ثم قال: "وقد رُوي عن عمر أنه كتب إلى أبي موسى: أن البينة على المدعي واليمين على من أنكر (١)، وقضى بذلك زيد بن ثابت على عمر لأبي بن كعب ولم يُنكراه (٢)، وقال قتادة: فصل الخطاب الذي أُوتِيه داود عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام هو أنَّ البينة على المدعي واليمين على من أنكر (١)، قال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على أن البينة على المدعي واليمين على المدعى عليه "(١)أهـ

# راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث التاسع عشر" من "الأربعين".

# منزلة الحديث وأهميته

\_قال ابن المنذر: "أجمع أهل العلم على أن البينة على المدّعي واليمين على من أنكر (المدّعَى عليه)".

\_ قال النووي في "شرح مسلم": "الحديث قاعدة كبيرة من قواعد أحكام الشرع".

\_ قال النبراوي: "الحديث أصلٌ من أصول الأحكام، وأعظم مرجع عند التنازع والخصام".

<sup>(</sup>١) انظر: "المصنف" لابن أبي شيبة (٦/ ٢١٧)، والدارقطني (٤/ ٢٠٦\_٢٠٧)، والبيهقي (١٠ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: "أخبار القضاة" لوكيع (١/ ١٠٨)، و"تاريخ المدينة" لابن شبَّه (٢/ ٧٥٥ ـ ٥٥٦)، و"السنن الكبرى" للبيهقى (١/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: "التفسير" لابن جرير (٢٣/ ١٤٠)، وقدِ روى ذلك عن شريح أيضًا.

<sup>(</sup>٤) "الإجماع" لابن المنذر (ص٥٧).

## شرح المفردات

"الو": حرف امتناع لامتناع، أي: تقتضي امتناع الجواب لامتناع الشرط.

"الادَّعَى": لأخذ، وعبر بالدعوى؛ لأنها السبب في الأخذ.

والمعنى: امتنع أخذ رجال أموال غيرهم لامتناع الإعطاء بمجرد الدعوى. "البيّنة": مأخوذة من البيان لإفادتها له.

قال ابن القيم: "البينة في كلام الله ورسوله ﷺ والصحابة اسم لكل ما يبين الحق، فهي أعمّ من البينة في اصطلاح الفقهاء، حيث خصُّوها بالشاهدين، أو الشاهد واليمين".

وذكر ابن القيم رحمه الله أنَّ المراد من البينةِ في الحديث: "ما يبين الحق من شهودٍ أو دلالة". قال: "ولا يقف ظهور الحق على أمرٍ معين"(١).

# الشرح الإجمالي

الحديث أصلٌ في عدم قبول الدعوى المجردة عن الأدلة والقرائن، وتحليف المُنْكِر؛ تحقيقًا للعدل، وإقامةً للحق، وصونًا للنفس والمال.

وهذه الدعوى الخالية عن الدليل والبرهان مردودةٌ أيًّا كان مجالها المعنوي أو الحسِّيّ، وسواءٌ كانت في الحقوق والمعاملات أو في مسائل الإيهان والعلم.

# الشرح التفصيلي

🟶 "لو": حرف يفيد امتناع الشيء لامتناع غيره.

امتناع الجواب لامتناع الشرط.

<sup>(</sup>١) "إعلام الموقعين" (١/ ٩٠).

وفي هذا إشكال:

لأن الشرط يتحقَّقُ كثيرًا وهو دعوى بعض الناس مال بعض، ومنهم من يُعْطَى بدعواه ومنهم من لا يُعْطَى بدعواه؟

فالشرط متحقِّق كثيرًا دون الثاني.

والجواب:

١- أن المراد بقوله: "لادعى رجال أموال قوم ودماءهم"؛ أي: لأخذوهما.

فوضع الدعوى موضع الأخذ؛ لأنها سببه.

ولا شك أن أخذ مال المدَّعَى عليه أو دمه ممتنعٌ لامتناع إعطاء المدَّعِي ما يدَّعيه بمجرد دعواه.

٢- و"لو": حرف شرط فيها مضى، وذلك نحو قولك: لو قام زيد لقمتُ، وفسَّرَها سيبويه بأنها حرف وفسَّرَها غيره بأنها حرف امتناع لامتناع، وهذه العبارة الأخيرة هي المشهورة. قال ابن عقيل: "والأولى الأصح". ونحوه عند ابن هشام وغيره من أئمة اللغة (١)، وبه يزول الإشكال.

والمعنى حينئذ: لو كان الشخص يُعطى ما يدَّعيه لمجرَّد دعواه دون بينةٍ أو دليل؛ لوقع ادِّعاء الناس ما ليس لهم من أموال ودماء الآخرين.

# اليُعطى الناسُ!!:

- الناس: نائب فاعل سدَّ مسدِّ المفعول به الأول، والمفعول الثاني محذوف تقديره: ما يدَّعونه، أي: الأموال والدماء.
  - ومعنى "أيُعطى": يُجاب في دعواه.
  - 🕸 قوله: "بدعواهم": الدعوى لغة: الطلب.

<sup>(</sup>۱) انظر: "شرح ابن عقيل" (٤٧/٤)، و"مغني اللبيب" لابن هشام (ص٣٤٦، ٣٤٦)، و"أسرار ألعربية" (ص١٨٨)، و"الإنصاف في مسائل الخلاف" للأنباري (ص٢٦).

وشرعًا: إحبارك بحقُّ لك على غيرك عند حاكم أو تحكُّم.

قال ابنُ عرفة: "الدعوى: قولٌ بحيثُ لو سُلِّم أُوجبَ لقَائله حقًّا".

وأما الشهادة: فهي الدعوى للغير على الغير.

والإقرار: الدعوى للغير على النفس.

قوله: "لادعى": جواب "الو".

🕸 قوله: "رجال":

جمع رجل: وهو الذكر البالغ من بني آدم.

وذكر الرجال تغليبًا؛ نحو العُمَرين والقمرين.

أو لأن الدعوى تصدر غالبًا منهم.

أو من باب الاكتفاء بأحد الأمرين؛ كقوله تعالى: ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ [النحل: ٨] أي: والبرد.

والمراد: "لادعى رجال ونساء".

أو يكون المقصود بالرجال: الناس؛ كما في الرواية الأحرى: "لادعى ناس". فيكون من قبيل ذِكْر الخاص وإرادة العام، أو الجزء وإرادة الكل.

وجاء بصيغة الجمع "رجال"؛ للإشارة إلى أنَّ غير واحد يُقدِم على ذلك.

🕸 قوله: "أموال قوم":

أي: أموال المُدَّعى عليهم ودماءهم كُلاًّ أو بعضًا.

القوم !!: اسم جمع، وجمعه النبي ﷺ على "أقوام".

وهو شاملٌ للرجال والنساء في الحكم الوارد في الحديث.

ـ ولماذا عَبَّرَ أولاً بالرجال ثم بالقوم ثانيًا؟

١ – للتفنن: ودفعًا لكراهة التكرار.

٢ ـ ولأن الغالب في المدّعي أن يكون رجلاً؛ إذ المرأة لا يليق بها حضور
 مجالس الحكام والمنازعات.

\_والمدعى عليه قد يكون رجلاً أو امرأة، وذلك بادعاء الجناية على النفس فها دونها، كأن يقال: قتل فلانًا أو جرحه.

# ۿ قوله: "ودماءهم":

ولماذا قُدِّمَت الأموالُ على الدماءِ مع أن الدماء أهم وأعظم خطرًا.

وقد ورد أنها أول ما يُقضى فيه بين الناس؟

والجواب: لأن الخصومات في الأموال أكثر؛ إذ أخذها أيسر، وامتداد الأيدي إليها أسهل.

ومِن ثَمَّ تَرَى العصاة بالتعدي عليها أضعاف العصاة بالقتل.

ويمكن أن يقال: إن العطف بالواو لا يقتضي ترتيبًا.

كما في بعض روايات الحديث: "لادعى ناسٌ دماء رجال وأموالهم".

## الكن": 🕸 قوله: الكن

تفيد الاستدراك وتقع بين نفي وإثبات، نحو: ما قام زيد لكن عمرو، وهي هنا بعد إثبات ولا نفي قبلها حتى يصح معنى الاستدراك الذي هو مؤداها.

لكنها جارية عليه تقديرًا؛ لأن (لو) تفيد النفي.

فالمعنى لا يُعْطَى الناسُ بدعواهم؛ لكن بالبينة، وهي على المدعي.

# ﴿ قوله: "لكن البينة على المدّعي":

"المدّعي": من يخالف قوله الظاهر (مثال الظاهر: براءة الذمة) أو (من يخلَّى وسكوته).

أو من يخالف قوله الأصل (براءة الذمة)(١٠).

<sup>(</sup>١) المحققون أن المدعي من كان قوله أضعف؛ لخروجه عن معهود أو مخالفته لأصل.

الْدّعي عليه: عكسه (من لا يخلَّى وسكوته)(١).

فإنْ قيل: ما حكمة كون البينة على المدعى واليمين على المُنْكِر؟

فالجواب: لضعف جانب المدعي؛ لدعواه خلاف الظاهر، وقوة جانب المُنْكِر لموافقته أصل براءة الذمة.

والبينةُ: حجةٌ قوية لبُعْدِها عن التهمة.

واليمين: حجةٌ ضعيفة لقربها من التهمة.

فجُعِلَت الحجةُ القوية في الجانب الضعيف والحجة الضعيفة في الجانب القوي ليتعادلا.

ومعنى كون البينة على المدَّعي: أنه يستحق بها ما يدَّعيه.

كما أن معنى اليمين على المُنْكِر: أنه ينتفي عنه بها ما ادَّعَاهُ عليه المدَّعِي.

وإلا فليست البينة واجبة على المدعي، كما أن اليمين ليست واجبة على المدَّعَى عليه.

والبينةُ متعينةٌ في حقِّ المدعي.

واليمين غير متعين في جانب المدَّعَى عليه، فلو أقام البينة على إنكاره قُبِلَتْ. لأنه جاء بالأقوى بدلاً عن الأضعف.

# الله: "واليمين على مَن أَنْكُر":

جعل اليمين عليه لما قام من احتمال انشغال ذمته بها طُولِبَ به، فكانت لدفع الاحتمال، وتسقطُ اليمين بإبراء الخصم منها، ولا يحلفه بعد الدعوى إلا باستئنافها.

ولماذا قال هنا: "من أنكر"؟ ولم يُعبر باسم الفاعل؟ أو لماذا لم يُعبر في الحالين بمَنْ؟

ذلك لأن المُدَّعِي يخالف قوله الظاهر والمُدَّعَى عليه يوافقه.

<sup>(</sup>١) والمدعى عليه: هو من ترجح قوله بعادة أو موافقة أصل أو قرينة.

فالُدَّعِي يذكر أمرًا خفيًا لعروِّ دعواه عن المرجِّح، والْمُدَّعَى عليه يذكر أمرًا ظاهرًا لاقتران دعواه به.

والموصول أظهر من المعرف؛ لاشتراط كون صلته معهودة، فأعطي الخفي للخفي والظاهر للظاهر.

وقد يقال: المدَّعِي فيه ضربٌ من التعريف المعنوي لإقدامه على الدعوى.

فناسب ذكره بلام التعريف.

والمُنْكِر فيه ضرب من الإبهام والتنكير لاستخفائه بتأخيره، وكونه إذا سكتَ لا يُتْرَك (عند بعض الفقهاء) فأتى فيه بمن؛ لأن فيها إبهامًا شبيهًا بحاله.

وقد يقال: لم يُعبِّر بـ ''مَن ادَّعى عليه''؛ لأنه قد يتعذَّر تحليفه كها لو كان ميتًا أو بهيمة.

• وهل هذا الحديث من قبيل العام المخصوص؟

بمعنى هل توجد حالات لا يحلف فيها الدَّعَى عليه وإنها يحلف الدَّعِي؟ والجواب: نعم.

وأمثلةُ ذلك:

١ – القسامة: وهي بأن يقسم القوم أيهانًا مكررة في دعواهم على رجل أنه
 قتل صاحبهم.

فإن قال قائل: كيف يحلف أولياء المقتول على شخص معين وهم لا يدرون عنه؟ فالحواب: أننا لا نسلم أنهم لا يدرون عنه، فربها يكونون شاهدوه وهو يقتل صاحبهم، وإذا سلمنا جدلاً أو حقيقة أنهم لم يشاهدوه فلهم أن يحلفوا عليه بناء على غلبة الظن جائز(۱).

٢ – اليمين مع الشاهد:

<sup>(</sup>١) "شرح الأربعين" لابن عثيمين (ص٣٣٢).

وقد أَلَفَ الخطيبُ البغدادي "الدلائل والشواهد على صحة العمل باليمين والشاهد".

٣ - يمين أمين مدَّع بتلف الأمانة التي بيده.

وفي هذه المسألة مذهبٌ آخر (١):

وهو ترجيح جانب أقوى المتداعيين، وتُجعل اليمين في جانبه، وهذا مذهب مالك، وحكاه القاضي أبو يعلى عن أحمد، وعلى هذا تتوجَّهُ المسائلُ التي تقدَّم ذِكْرها من الحكم بالقسامة والشاهد واليمين، فإنَّ جانبَ اللَّدَّعِي في القَسَامة لَمَّا قَوِيَ باللَّوْث جُعِلَت اليمينُ في جانبه، وحُكِمَ له بها، وكذلك المَدَّعَى عليه إذا أقام شاهدًا، فإنه قوى جانبه، فحلف معه، وقُضِيَ له.

وحُكيَ ذلك عن الجمهور، وأما أهل العراق (الحنفية) فلا يحلفون إلا المدَّعي عليه (١).

وهؤلاء يقولون في الجواب عن حديث "البينة على المُدَّعِي".

١ - هذا العموم مخصوص بالدليل في الأحاديث الأخرى.

٢ - أنَّ قوله: "البينة على المدَّعي" ليس بعام؛ لأن المراد على المدَّعِي المعهود،
 وهو مَنْ لا حجة له سوى الدَّعْوى.

كما في قوله: "لو يُعْطى الناسُ بدعواهم؛ لادَّعَى رجالٌ . ".

وأما المَّدَّعِي الذي معه حجة تقوِّي دعواه فليس داخلاً في هذا الحديث.

• وللفقهاء مذهبٌ ثالث:

وهو أن البينة كل ما بيَّن صحة الدعوى، وشهد بصدق المدَّعي.

فاللوث مع القسامة بينة، والشاهد مع اليمين بينة.

<sup>(</sup>١)"جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٢٣٤ ـ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) "شرح الأربعين" لعبد الوهاب أبي صفية (ص٣٨٣).

#### • مسألة:

أورد أبو عبد الله القرطبي في أقضية الرسول على كيفية التحليف مستندًا إلى حديث ابن عباس رضي الله عنه، قال: بعثني النبي على لرجل أحلفه: احلف بالله الذي لا إله إلا هو ماله عندك شيء، يعني للمدَّعي، وقيل يجوز التغليظ بأكثر من هذه الصيغة، وقيل: بالله فقط، وإن كان غير مسلم يحلف بالله الذي لا إله إلا هو كذلك.

وعند مالك والشافعي وأبي حنيفة: اليهودي يحلف بالله الذي أنزل التوراة على موسى، والمجوسي بالله الذي خلق النار(١).

وقوله: اللو يُعْطَى الناس بدعواهم؛ لادَّعَى قومٌ دماءَ قوم وأمولهم ال:

يدلُّ على أنَّ مدَّعي الدم والمال لابدَّ له من بينةٍ تدلُّ على ما ادَّعاه، ويدخل في هذا العموم: إذا ادَّعت امرأةٌ على رجل أنه استكرهها على الزنى فالجمهور أنَّه لا يثبت بدعواها عليه شيء، وهذا كله في الدَّعاوى الخالية عن براهين.

وقد كان شريح وإياس بن معاوية يحكمان في الأموال المتنازع فيها بمجرَّد القرائن الدالة على صدق أحد المتداعيين. وهذا مرويٌّ عن الشافعي وأحمد في قول القافة في سرقة الأموال، والأخذ بذلك، وأخذ أحمد وابن راهويه برؤية أثر الغنم فيها إذا ادَّعى رجلٌ أنَّ غنم آخر قد أفسدت زرعه بالليل.

قال ابن رجب: "وهذا يدلُّ على اتفاقهما على الاكتفاء برؤية أثر الغنم، وأنَّ البينة إنها تُطْلب عند عدم الأثر".

• فرع: في البينة المقصودة في الحديث:

قال ابن القيم: "وبالجملة فالبينة اسم لكل ما يبين الحق ويظهره، ومن خصها

<sup>(</sup>١) "أقضية الرسول" ﷺ لأبي عبد الله القرطبي (ص١٠١، ١٠٧)، ط الأولى ١٣٩٦هـ.

بالشاهدين أو الأربعة، أو الشاهد، لم يوف مسهاها حقه، ولم تأت البينة قط في القرآن مرادًا بها الشاهدان، وإنها مرادًا بها: الحجة والدليل والبرهان.

وكذلك قول النبي ﷺ: "البينة على المدعي" المراد به: أن عليه بيان ما يُصحح دعواه ليحكم له، والشاهدان من البينة، ولكن غيرها قد يكون أقوى منها، لدلالة الحال على صدق المدعى".

والبينة تارة تكون أربعة شهود كها في قضية "الزنا" وتارة تكون ثلاثة، وتارة اثنين، وتارة واحدًا كها في شهادة بعض الأعراب على الهلال، ونحو شهادة المرأة في الرضاع، وتارة تكون نكولاً عن اليمين، وتارة خسين يمينًا كها في القسامة، وتارة أربعة أيهان، كها في اللعان (۱).

# ﴿ قُولُه: "البينة على المدعي":

المراد به مَنْ لم تَقُمْ على دعواه قرائن تؤكِّد دعواه وتُغْنيه عن إقامة البينة، فتكون هذه القرائن هي البينة، وتقوم مقامها، ويلزمه البينة إذا ادَّعى شيئًا خفيًا، أو خلاف الأصل، ومن الأمثلة التي لا تُطلب فيها البينة من المدَّعِي:

١ - اللقطة إذا ادَّعَاها صاحبها ووصفها.

٢ – المغصوب إذا علم ظلم الولاة.

وكذا ردِّ ما وُجِدَ مع قُطَّاع الطرق، ويكتفى مِن مُدَّعِيها بذِكْر الصفة؛ كما في اللقطة.

٣ – الغنيمة إذا ادَّعَاها أحدٌ من المسلمين أنها كانت له واستولى عليها الكفار.

<sup>(</sup>١) ومن المفيد هنا التنويه بالكتاب القيم الذي ألفه ابن القيم وتناول فيه قضية البينة في الأحكام وكيف يتبعها القاضى حتى يصل إلى العدل في حكمه، والكتاب هو: "الطرق الحكمية في السياسة الشرعية"، ويلاحظ أن الكتاب كله تطبيق لرأي الجمهور في عدم العمل بعموم الحديث وظاهره، وهو يتناول مختلف البينات وطرق الإثبات، ولذا سمي بالطرق الحكمية.

وهذا كله يجمعه ما إذا لم يَدَّعِها أحد.

أو لم تكن بيد غيره مدعيًا لها.

و فرع: في فوائد الحكم باليمين:

١ - تخويف المدَّعَى عليه سوء عاقبة الحلف الكاذب فيحمله ذلك على الإقرار بالحق.

وفي الحديث: "من اقتطع حقَّ امرئ مسلم بيمينه؛ فقد أوجب الله له النار، وحرم عليه الجنة"، قيل: يا رسول الله! وإنْ كان شيئًا يسيرًا؟ قال: "وإنْ كان قضيبًا من أراك" (١).

٢ - القضاء عليه بنكوله عنها.

٣ - انقطاع الخصومة والمطالبة في الحال.

ولكنها لا تسقط الحق ولا تبريء الذمة، بحيث لو أقام المدَّعِي بعد ذلك بينة شُمِعَتْ وحُكِمَ بها.

٤ - إثبات الحق بها إذا رُدَّتْ عِلَى اللَّهِ عِي، أو أقام شاهدًا واحدًا.

٥ - تعجيل عقوبة الكاذب المنكر لما عليه من الحق، فإن اليمين الغموس تدع الديار بَلاَقِعَ (٢).

• فرع: في الحالات التي تُطْلَبُ فيها اليمين:

١ - إنكار المدَّعَى عليه، وليس للمُدَّعِي بينة.

٢- يمين المُنْكِر.

٣- يمين المدَّعِي إذا رُدَّتْ إليه ليثبت بها صحة دعواه.

٤- يمين المدعى وشاهد واحد فيحلف أنه شهد بالحق.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٣٧) من حديث أبي أمامة رهم.

<sup>(</sup>٢) البَلْقَعُ والبلقعة: الأرض القفر التي لا شيء بها.

٥- يمين القضاء بعد ثبوت الحق على الغائب.

• فرع: في مراتب الدعوى: قال ابنُ جزي: "وهي أربعة:

الأولى: دعوى لا تُسمع، ولا يمكن المدَّعِي مِن إثبانها، ولا يجب على المُنْكِر لها يمين، كقوله: (لي عليك شيء) أو (أظن أن لي عليك كذا وكذا).

الثانية: لا تُسمع أيضًا، وهي ما يقضي العرف بكذبها؛ كمن ادعى على صالح أنه غصبه، وكامرأة ادَّعت على صالح أنه زنى بها، ومثل أن يكون حائزًا لدار سنين طويلة يتصرف فيها بأنواع التصرُّف ويضيفها إلى ملكه، وكان إنسان حاضرًا يشهد أفعاله طول المدة، ولا يعارضه فيها، ولا يذكر أن له فيها حقًّا ولا مانع يمنعه من الطلب، ولا قرابة بينها، ولا شركة، ثم جاء بعد طول المدة يدعيها، فهذا لا يُلتفت إليه، ولا تُسمع دعواه ولا بينته، ولا يمين على الآخر(۱).

الثالثة: دعوى لا تسمع ويطالب بالبينة، فإن أثبته وإلا وجب اليمين على المنكر بعد أن يثبت المدَّعِي أن بينه وبينه خلطة من بيع أو شراء أو شبه ذلك، وذلك في الدعوى التي تكون مشتبهة ولم يقض بكذبها، كمن ادَّعى أنَّ له مالاً عند آخر، وظاهر الحديث أنه لا يفرق بين مدعى عليه وآخر، أي: لا يشترط ثبوت خلطة بين المدعي والمدعى عليه، وعدم التفريق هو مذهب أكثر الفقهاء وهو قول الأئمة الثلاثة: أبي حنيفة والشافعي وأحمد، وحجتهم عموم الأحاديث الواردة في تحليف المدعى عليه، وخصه الإمام مالك وجماعة بأن يكون بين المدعي والمدعى عليه غالطة بمعاملة ومداينة ونحو ذلك؛ لئلا يتبذل السفهاء أهل الفضل بتحليفهم مرارًا في اليوم الواحد، واختلف في تفسير الخلطة: فقيل: هي معرفة كل منها بمعاملة الآخر ومداينته بشاهدين أو شاهد، وقيل: تكفي الشهرة، وقيل: هي أن

<sup>(</sup>١) وانظر في هذه المسألة: "أدب المفتي والمستفتي" لابن الصلاح (ص٧٢٣)، و"أعلام الموقعين" لابن القيم (٣/ ٣٥١\_٣٥٣).

يليق به الدعوى بمثلها على مثله. وقيل: هي أن يليق به أن يعامله بمثلها(١٠).

ثم إن إثباتها يكون باعتراف الخصم بها، وبشاهدين يشهدان بها، وبشاهد ويمين، وبعد ثبوتها تجب اليمين على المُنكِر.

الرابعة: دعوى تُسمع ويجب على المدَّعَى عليه اليمين بنفس الدعوى دون خلطة، وذلك في خمسة مواضع:

١ ـ من ادعى على صانع منتصب للعمل أنه دفع له شيئًا يصنعه له.

٢\_ومن ادعى السرقة على متهم بها.

٣ـ ومن قال عند موته: لي دين عند فلان.

٤\_ والمريض في السفر يدعي أنه دفع ماله لفلان.

٥ والغريب إذا ادعى أنه أودع وديعة عند أحد "(٢).

## فوائد دعوية

١- في هذا الحديث أنَّ الداعية لا يسمع الطعن في إخوانه بلا دليل، ولا يلتفت إلى القدح في الناس بلا بينةٍ ناصعة لا تقبل الشكَّ أو الريبة، بل يبني على عدالة المسلمين المقرَّرة في الشريعة، فلا يترك اليقين لشكَّ، ولا يتحوَّل عنه بكلام مرسل لم يعضد بعُمُد الأدلة.

٢- وفي الحديث أيضًا: تصديق الداعية لمن يحلف له بالله تعالى، وإبراء ذمّة الحالف بذلك مما نُسِبَ إليه؛ إلا أن تدل الدلائل على كذب الحالف وافترائه، فيُعامَل بناءً على ذلك، والسعيد من وقّقهُ الله تعالى للتمييز بين الحقّ والباطل.

٣- والحديث أصلٌ في ضرورة إقامة البينة على صدق الإيهان، والانتهاء لهذا الدين، وإخلاص الدعوة لله ﷺ، وأنَّه لا عبرة بالأقوال المرْسلَة، المنقطعة عن

<sup>(</sup>١) انظر: "الجواهر البهية" (ص١٨٨)، والوافي (ص٧٤٧).

<sup>(</sup>٢) "القوانين الفقهية" لابن جزي (ص١٩٨).

الدليل، الخالية من المؤكِّدات الدالة على صدقها.

كثيرون هم الدعاة الذين يتكلمون عن الدعوة وقضاياها، وقليلٌ من هؤلاء مَنْ يحمل الراية بصدقٍ وعزيمةٍ، ويثبت في وجه التحديات المتلاحقة التي تواجه الدعوة بين الحين والآخر.

والحديث يقطع العذر، ويوضح السبيل القويم في الانتهاء، القائم على قوة الحجة، ونصاعة البرهان.

# \*\*\*

# رَفِعُ عِب (لرَّحِلِي (النَّجَّن يُّ (سِيلنَمُ (النِّمِ ُ (الفِرْد وكريت (سِيلنَمُ (النِّمِ ُ (الفِرد وكريت

# الحديث الرابع والثلاثون

«مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلَسِهُ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَان».

رواه مسلم.

\*\*\*

رَفعُ معبن (لرَّحِن الْمُجَنِّي (سِلنَمُ (لِنَّرِمُ (لِفِرُوف مِرِث (سِلنَمُ (لِنِرْمُ (لِفِرُوف مِرِث

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه مسلم من رواية طَارِقِ بْنِ شِهَابِ قَال: أَوَّلُ مَنْ بَدَأَ بِالْخُطْبَةِ يَوْمَ الْعِيدِ قَبْلَ الصَّلاَةِ مَرْوَانُ، فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ فَقَال: الصَّلاَةُ قَبْلَ الْخُطْبَةِ، فَقَالَ: قَدْ تُرِكَ مَا هُنَالِكَ، فَقَالَ أَبُو سَعِيدِ: أَمَّا هَذَا فَقَدْ قَضَى مَا عَلَيْهِ سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْةِ يَقُولُ: "مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ" (١٠).

وأخرجه أيضًا من رواية إسماعيل بن رجاء، عن أبيه، عن أبي سعيدٍ، به.

ولفظ الترمذي: عَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابِ قَالَ: أَوَّلُ مَنْ قَدَّمَ الْخُطْبَةَ قَبْلَ الصَّلاَةِ مَرْوَانُ، فَقَامَ رَجُلٌ فَقَالَ لِمُرْوَانَ: خَالَفْتَ السُّنَّة، فَقَالَ: يَا فُلاَنُ تُرِكَ مَا هُنَالِك، فَقَالَ أَبُو سَعِيدٍ: أَمَّا هَذَا فَقَدْ قَضَى مَا عَلَيْهِ سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: "مَنْ رَأَى مُنْكَرًا أَبُو سَعِيدٍ: أَمَّا هَذَا فَقَدْ قَضَى مَا عَلَيْهِ سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: "مَنْ رَأَى مُنْكَرًا فَلَيْنَكِرْهُ بِيدِهِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ". وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ". وقال الترمذي: "هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ".

وفي رواية لأبي داود: عَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ، عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ قَالَ: أَخْرَجَ مَرْوَانُ الْمِنْبَرَ فِي يَوْمِ عِيدٍ فَبَدَأَ بِالْخُطْبَةِ قَبْلَ الصَّلاَةِ، فَقَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا مَرْوَانُ خَالَفْتَ السُّنَّةَ؛ أَخْرَجْتَ الْمِنْبَرَ فِي يَوْمِ عِيدٍ وَلَمْ يَكُنْ يُخْرَجُ فِيهِ، وَبَدَأْتَ بِالْخُطْبَةِ قَبْلَ الصَّلاَةِ، فَقَالَ أَبُو سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: فُلاَنُ بْنُ فُلاَنٍ، فَقَالَ: أَمَّا هَذَا فَقَدْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق (۲۱۶۹)، والطيالسي (۲۱۹۲)، وأحمد (۳/ ۲۰، ۶۹، ۵۵)، ومسلم (٤٩)، والترمذي (۲۱۷۲)، والنسائي (۱۱۱۸ ـ ۱۱۲)، وأبو يعلى (۱۲۰۳)، وابن حبان (۳۰۳)، وأبوعوانة (۹۷)، والبيهقي في "الشعب" (۷۵۹)، وأبو نعيم في "المستخرج" (۱۷۵ ـ ۱۷۱)، وابن منده في "الإيهان" (۱۸۱) (۱۸۲) من طرق عن قيس بن مسلم، عن طارق بن شهاب، به. وأخرجه عبد بن حميد (۲۰۹)، وأحمد (۳/ ۲۰، ۵)، ومسلم (۶۹)، وأبو داود (۱۱٤۰) (۴۲۶)، وابن ماجه (۱۲۷۵) (۲۲۰)، وأبو يعلى (۱۰۰۹) (۱۲۰۳)، وابن حبان (۳۰۷)، والبيهقي في "الكبرى" (۱۲۰)، و"الشعب" (۲۸) و"الاعتقاد" (ص۱۷۹)، وأبو نعيم في "المستخرج" (۱۷۱)، وابن مندة في "الإيهان" (۱۷۹) من طريق إسهاعيل بن رجاء، به.

قَضَى مَا عَلَيْهِ سَمِعْتُ رَسُولَ الله يَتَكِيْرٌ، فَذَكَرَ الحديث.

وأخرجه أحمد في رواية وابن ماجه بنحو لفظ أبي داود؛ إلا أنها قالا: "فَقَالَ رَجُلٌ: يَا مَرْوَانُ خَالَفْتَ السُّنَّةَ؛ أَخْرَجْتَ اللِّنْبَرَ فِي هَذَا الْيَوْمِ وَلَمْ يَكُنْ يُخْرَجُ، وَبَدَأْتَ بِالْخُطْبَةِ قَبْلَ الصَّلاَةِ وَلَمْ يَكُنْ يُبْدَأُ بِهَا". وهكذا وقع في رواية لابن حبان وغيره.

وله شواهد؛ منها:

١\_عن ابن مسعودٍ، وقد ورد ذلك عنه من غير وجهٍ، كالتالي:

أَ عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: ''مَا مِنْ نَبِيٍّ بَعَثَهُ الله فِي أُمَّةٍ قَيْلِي إِلاَ كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ وَأَصْحَابٌ يَأْخُذُونَ بِسُنَّتِهِ، وَيَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ، ثُمَّ إِنَّهَا قَيْلِي إِلاَ كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ وَأَصْحَابٌ يَأْخُذُونَ بِسُنَّتِهِ، وَيَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ، ثُمَّ إِنَّهَا تَخُلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ، وَيَفْعَلُونَ مَا لاَ يُؤْمَرُونَ، فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقِلْبِهِ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقِلْبِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقِلْبِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، وَلَيْسَ وَرَاءَ ذَلِكَ مِنْ الْإِيمَانِ حَبَّةٌ خَرْدَلٍ ''(').

ب - ورُوِيَ عن عبد الله بن مسعودٍ بإسنادٍ ولفظ آخرين، أخرجه البيهقي (١) من رواية الحسن بن صالح، عن على بن الأقمر، عن عمرو بن أبي جندب، عن عبد الله، قال: لما نزلت ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِي جَهِدِ ٱلْكُفّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِم ﴾ [التوبة: ٧٧] "أمر رسول الله ﷺ أن يجاهد بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فعليه بوجهٍ مُكْفَهِرً".

لكن رواه أبو معاوية عن الأعمش عن علي بن الأقمر عن أبي عطية قال: قال عبد الله: "إذا لقيت الفاجر فالقه بوجه مكفهر"(").

وفي رواية وكيع عن الأعمش عن علي بن الأقمر عن أبي عطية الوادعي قال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ٤٥٨)، ومسلم (٥٠)، والبيهقي (١١/ ٩)، وأبو عوانة (٩٨)، وأبو نعيم في "المستخرج" (١٧٧).

<sup>(</sup>٢) في "الشعب" (٩٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبران في "الكبير" (٨٥٨٠).

قال عبد الله: "إذا كان لك جار فاجر لا تستطيع له غيرًا فالقه بوجهٍ مكفهرٍ "(١).

وأخرجه شريك عن إبراهيم بن محمد بن المنتشر، عن أبيه، ومسروق عن عبد الله قال: "إذا رأيت الفاجر فلم تستطع أن تغيّر عليه فاكْفَهِرَّ في وجهه" (٢).

وهذا الموقوف على ابن مسعودٍ أصح من المرفوع عنه في هذا الإسناد واللفظ.

ج \_ وأخرجه ابن شاهين في "الأفراد" عن ابن مسعود، به، ولفظه: "تقربوا إلى الله ببغض أهل المعاصي والقوهم بوجوهٍ مُكْفَهِرَّةٍ، والتمسوا رضا الله بسخطهم، وتقربوا إلى الله بالتباعد منهم".

١- وأخرج الطبراني (١) من رواية أبي رافع، قال: دخلت على رسول الله ﷺ وهو نائمٌ أو يُوحَى إليه، وإذا حَيَّةٌ في جانب البيت، فكرهتُ أن أقتلها فأُوقظَه، فاضطجعتُ بينه وبينَ الحَيَّةِ، فإِنْ كان شيءٌ كان بي دونَه، فاستيقظ وهو يتلو هذه الآية: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [المائدة: ٥٥] الآية، قال: "الحمد لله" فرآني إلى جانبه، فقال: "ما أضجعك ههنا؟" قلت: "لمكان هذه الحيَّة" قال: "قم إليها فاقتلها فقتلتُها" فحمد الله ثم أخذ بيدي فقال: "يا أبا رافع سيكون بعدي قومٌ يُقاتلون عليًّا، حقًّا على الله جهادهم، فمن لم يستطع جهادهم بيده فبلسانه، فمن لم يستطع بلسانه فبقلبه، ليس وراء ذلك شيء".

٣ و٤ \_ وللحديث شواهد أخرى عن عمر وعليٍّ، نقلها ابن رجبٍ (°) عن الإسماعيلي، وضعَّفها أيضًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه هناد في "الزهد" (١٢٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في "الكبير" (٨٥٨١).

<sup>(</sup>٣) كما في "الجامع" للسيوطي، وضعفه الألباني في "ضعيف الجامع" (٢٤٧٣).

<sup>(</sup>٤) في "المعجم الكبير" (٩٥٥)، وقال الهيثمي في "المجمع" (٩/ ١٣٤): "رواه الطبراني وفيه محمد ابن عبيد الله بن أبي رافع ضعفه الجمهور ووثقه ابن حبان، ويحيى بن الحسين بن الفرات لم أعرفه وبقية رجاله ثقات".

<sup>(</sup>٥) في "جامع العلوم" (٢/ ٢٤٤).

## راوي العديث

تقدمت ترجمته في "الحديث الثاني والثلاثين".

## أهمية الحديث ومنزلته

قال القاضي عياض: "هذا الحديث أصلٌ في صفة التغيير فحق المغيِّر أن يغيره بكل وجهٍ أمكنه إزالته به قولاً أو فعلاً".

وقال النووي عن موضوع الحديث: "وهذا باب عظيم به قوام الأمر وهلاكه، وإذا كثر الخبث عَمَّ العقاب الصالح والطالح".

## شرح المفردات

"من رأى": أي: عَلِمَ؟ سواءٌ أبصرَ ذلك بنفسه، أو عَلِمه بطريق يعتمد عليه.

المنكم !!: أي: معشر المكلفين القادرين، فخرج نحو صبيٍّ ومجنون وعاجز.

والخطاب شاملٌ لجميع الأمة حاضرهم وغائبهم، والمرأة والرجل فيه سواء، وإنها ذَكَّر الضمير على عادة النصوص في تذكير الضهائر تغليبًا للذكورة على الأنوثة، وليس المراد اختصاص الرجال بذلك.

"منكرًا": أي: شيئًا يُنكره الشرع ويُقبِّحه.

"فليُغيره": يعني يُزيله، وجوبًا عينيًّا إن انفرد بعلمه مع القدرة عليه، وكفائيًا إن شاركه غيره.

"بيده": برفع المنكر وإزالته باليد.

"فبلسانه": ويشمل ذلك النصيحة والخطابة، ونحوهما.

"فبقلبه": فيبغضه، ويتمنى زواله ويلزم من ذلك مفارقة مكان المنكر، وهجران أهله.

"أضعف الإيمان": يعني أدناه، والإيمان مراتب وشُعب، أعلاها قول: "لا إله إلا الله" وأدناها: "إماطة الأذى عن الطريق".

# الشرح الإجمالي

يشتمل الحديث على قاعدة عظيمة من قواعد الدين، وهي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والتي بها تستقيم الأمور، وتُحفظُ الحرمات والأركان، وبدون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تضطرب البلاد والعباد، وهو واجبٌ على كلّ مكلّف قادر حسب استطاعته، باليد أو اللسان أو القلب، وقد يكون كل من الأمر والنهي واجبًا على الأعيان إذا لم يعلم بالمنكر أحدٌ سواه، فإذا عَلِمه جماعةٌ من الناس وجب عليهم إنكاره على الكفاية فحيث قام به البعض سقط وجوبه عن الباقين، ويأثم الجميع إذا لم يقم به أحدٌ، ولذلك لا ينبغي للشخص أن يترك الأمر والنهي الواجب على الكفاية إلا إذا غلب على ظنّه قيام غيره به وكفايته له.

# الشرح التفصيلي

## 🕸 قوله ﷺ: "من رأى":

أي: علم سواء أبصر أم لا، فالرؤية هنا علمية، وليس المراد بها الرؤية البصرية، ويلزم على ذلك أن يكون لـ "رأى" مفعولاً ثانيًا وتقديره: "واقعًا من أحدٍ". ولا تشترط الرؤية البصرية في وجوب تغيير المنكر (منعًا للتجسس)، فإن لم ير ولكن علم وتحقَّق فهو كمن رآه، نصَّ عليه أحمد.

والمقصود إذن الرؤية القلبية العلمية.

وقيل: تشترط الرؤية البصرية، والأول هو الراجح والمعمول به.

🕸 قوله ﷺ: "منكم":

أي: معشر المكلُّفين القادرين، فخرج من ذلك الصبي والمجنون والعاجز.

وَهُو شَامَلٌ لِجُمِيعِ الأَمَّةِ، ذكورهم وإناثهم، حاضرهم وغائبهم.

ويدخل فيه أمة الدعوة بناءً على القول بتكليف الكفار بالفروع، والخلاف في خطاب المشافهة.

ويثاب غير البالغين وغير القادرين على التغيير من غير وجوب.

ولا فرق فيه بين الرجل والمرأة، وإنها أتى بضمير الذكورة كالعادة على سبيل التغليب.

(منكرًا): أي: شيئًا قبيحًا قبَّحة الشرع قولاً أو فعلاً ولو صغيرة.

وشروط المنكر الواجب تغييره وإنكاره شرطان:

١ - أن يكون مجمعًا على تحريمه(١).

فلا ينكر المختلف فيه باليد، وإنها يجوز الإنكار باللسان من غير طعنٍ في دينِ أو عدالةِ المخالف.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الأمور الظاهرة مثل: الصلاة والصوم والزنا وشرب الخمر ونحو ذلك فكل المسلمين علماء بها وإن كان في دقائق الأفعال والأقوال وما يتعلق بالاجتهاد ولم يكن للعوام فيه مدخل فليس لهم إنكاره؛ بل ذلك للعلماء والعلماء إنها ينكرون ما أجمع عليه، أما المختلف فيه فلا إنكار فيه؛ لأن على أحد المذهبين أن كل مجتهد مصيب وعلى المذهب الآخر أن المصيب واحد والمخطيء غير متعين لنا، والإثم موضوع عنه، لكن على جهة النصيحة إلى الخروج من الخلاف فهو حسن مندوب إلى فعله برفق (٢).

ويستثنى من ذلك ما إذا كان للمُنْكِر فيه حتَّى، كالزوج يمنع زوجته من شرب النبيذ إذا كانت تعتقد إباحته على قول الحنفية.

<sup>(</sup>١) انظر: "الأشباه والنظائر": القاعدة ٣٥ من الكتاب الثاني (ص١٧٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح ابن دقيق العيد (ص٢١٥).

أو كانت زوجته ذمية فله منعها من شرب الخمر.

ويُستثنى من ذلك أيضًا: إذا كان الأمر خلافيًا ويعتقد فاعله الحرمة فيجب الإنكار حينئذٍ.

ومثله إذا كان يعتقد الحِلَّ وشبهته ضعيفة جدًا، وكذا ما ضَعُفَ فيه الخلاف وكان ذريعةً إلى الزنا، وربا النقد فإنه ذريعةً إلى الزنا، وربا النقد فإنه ذريعة إلى ربا النَّسَاء المتفق على تحريمه.

وقال بعض الحنابلة: لا يجب الإنكار في المختَلَف فيه، إذا كان فاعله مجتهدًا، أو مقلِّدًا لمجتهد تقليدًا سائغًا.

والذي تدل عليه النصوص: التفريق بين ما ضَعُفَ مأخذه، وشذَّ الخلاف فيه، وبين ما احتمل فيه الخلاف، وساغ فيه الاجتهاد.

ويدل على ذلك أنَّ الصحابة والتابعين اختلفوا في أشياء، ولم يُنكر بعضهم على بعض في أمور الاجتهاد السائغ، بينها أنكروا على المخالف في المتعة والنبيذ ونحوهما، فدلَّ ذلك على تفريقهم بين الخلاف المعتبر وغيره من الخلافات الضعيفة والشاذَّة.

وقد نصَّ أحمد رحمه الله على حدِّ شارب النبيذ المختلف فيه، وإقامة الحدِّ هي أبلغ مراتبُ الإنكار، مع أنه لا يفسق بذلك عنده، فدلَّ على أنه ينكر كل مختلفِ فيه ضَعُفَ الخلافُ فيه، لدلالة الشرع على تحريمه، ولا يخرج فاعله المتأوِّل عن العدالة بذلك.

وكذلك نصَّ أحمدُ رحمه الله على الإنكار على من لا يتم صلاتَه ولا يُقيم صلبه من الركوع والسجود، مع وجود الاختلاف في وجوب ذلك.

وقد أنكر الصحابة باللسان على القائلين بالمتعة، وتوعَّدهم عليٌّ أن ينالهم بيده بالحدِّ، كما أنكر التابعون بلسانهم على ابن جريج وأمثاله عمن رأوا المتعة، أو الكوفيين وأتباعهم في إباحة النبيذ، واعتبروا الخلاف فيه ما دام ناشئًا عن اجتهادٍ

لا هويٌ فيه ولا عصبية.

وقال يحيى بن معين: "تحريم النبيذ صحيح ولكن أقف ولا أحرمه، قد شربه قومٌ صالحون بأحاديث صحاح"(١).

ومراده بقوله: "ولكن أقف ولا أحرمه": ترك الإنكار على من اجتهد فيه بدليل قوله السابق: "تحريم النبيذ صحيح".

• فائدة: قال الذهبي: "النبيذ الذي هو نقيع التمر ونقيع الزبيب ونحو ذلك والفقاع حلال شربه، وأما نبيذ الكوفيين الذي يسكر كثيره فحرام الإكثار منه عند الحنفية وسائر العلماء، وكذلك يحرم يسيره عند الجمهور ويترخص فيه الكوفيون" (۱۲).

وعليه لا ينكر على المتأوِّل في النبيذ؛ لجواز أن يكون قلَّد أبا حنيفة.

- ويُحدُّ شاربه إن اعتقد تحريمه على مذهبه (٣).
- ويعلم مذهب الشخص في اعتقاد التحريم بتصريحه بذلك أو عمله به في سيرته وأقواله.

وقال ابن عثيمين: وقوله: "منكرًا" لابد أن يكون منكرًا واضحًا يتفق عليه الجميع، أي: المنكر والمنكر عليه، أو يكون مخالفة المنكر عليه مبنية على قول ضعيف لا وجه له. أما إذا كان من مسائل الاجتهاد فإنه لا ينكره، فلو رأيت رجلاً أكل لحم إبل وقام يصلي، فلا تنكر عليه؛ لأن المسألة خلافية، فبعض العلماء يرى أنه يجب الوضوء من أكل لحم الإبل، وبعضهم لا يرى هذا، لكن لا بأس أن تبحث معه وتبين له الحق (1).

<sup>(</sup>١) "سير أعلام النبلاء" (١١/ ٨٨).

<sup>(</sup>٢)السابق (٨/ ٤٠٥ \_ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: "الإنصاف" للمرداوي (١/ ٤٠٤).

<sup>(</sup>٤) شرح الأربعين (ص٣٣٤، ٣٣٥).

فائدة: ولا يلزم من كون الفعل منكرًا أن يكون فاعله آنيًا؛ لجواز ارتكابه له
 باجتهادٍ سائغٍ أو تأويلٍ معتبرٍ عنده، وإِنْ ضَعُفَ مأْخَذُه وحجته عند غيره.

ومن صور ذلك: الباغي المتأول، والصبي يزني بصبية والمجنون مع المجنونة. فيجب الإنكار ولو لم يأثم الفاعل في الآخرة.

لأن المنكر: ترك واجب أو فعل حرام، صغيرة كانت أو كبيرة، وإن لم يأثم فاعله.

- ومن المنكرات: الابتداع وتغيير شعائر الدين؛ كتقديم الخطبة على صلاة العيد، كما سبق في الحديث.

\_ وأعظم المنكرات: الشرك بالله، والكفر به بأيِّ لونٍ من ألوان الشرك والكفر، ومن أعظم ذلك: تشريع القوانين الوضعية وردّ الأحكام الشرعية.

ويندب الأمر بالمندوب والنهي عن المكروه، فلا يشدد في النهي عن المكروه كما يشدد في النهي عن ترك الواجب أو فعل المحرم .

٢ ـ أن يكون المنكر ظاهرًا مِن غير تجسُّس.

لقوله تعالى ﴿ وَلَا تَجَسَّسُواْ ﴾ [الحجرات: ١٢].

ويُستثنى من ذلك: ما لا يمكن استدراكه، كما لو أخبر الثقةُ أن رجلاً خلا برجل ليقتله أو بامرأة ليزني بها، فإنه يجوز له في مثل هذه الحالة أن يتجسس ويُقدم على الكشف والبحث حذرًا من فوات ما لا يستدركه، وإن لم يكن كذلك لم يتجسس.

كان الحسن يقول: "إياكم والتجسس فوالله لقد أدركنا ناسًا لا عيوب لهم فتجسسوا على عيوب الناس فأحدث الله لهم عيوبًا".

قال الغزالي: "لا يجوز استراق السمع على دار ليسمع صوت الأوتار ولا الدخول فيها لرؤية المعصية إلا أن تظهر ظهورًا يعرفه من هو خارج كصوت آلة

#### اللهو والسكاري".

#### 🖨 قوله ﷺ: "فليغيره":

أي: يزيله، واللام للأمر بالتغيير.

ـ وهذا التغيير واجب عيني إذا:

۱ – انفرد بعلمه.

٢ - إذا نصبه الإمام محتسبًا.

٣- إذا كان التغيير بالقلب.

قال النووي: ثم إنه قد يتعين كها إذا كان في موضع لا يعلم به إلا هو أو لا يتمكن من إزالته إلا هو ، وكمن يرى زوجته أو ولده أو غلامه على منكر أو تقصير في معروف (١).

- وهو واجب كفائي فيها دون ذلك.

قال الشبشيري: ومحل وجوب النهي عن المنكر والأمر بالمعروف أن لا يخاف متعاطيها على نفسه أو ماله ، أو عضوه ، أو بعضه أو مفسدة أكثر من مفسدة المنكر الواقع ، أو يغلب على ظنه أن المرتكب يزيد فيها هو فيه عنادًا، فإن فقد شرط من ذلك سقط الوجوب (1).

## 🕸 قوله ﷺ: "بيده":

وذلك إن توقّف التغيير عليها؛ ككسر أواني الخمر وآلات اللهو ونزع الحرير عن لابسه ونحوه. وذِكْر اليد على سبيل الغالب، وليس المراد خصوص اليد بذلك دون باقي الأعضاء، كالرِّجْل مثلاً، والمقصود بها الإشارة إلى جميع الأعضاء أخذًا من مقابلتها باللسان.

شرح مسلم للنووي (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) الجواهر البهية (ص١٩١).

وخُصَّت اليد بالذكر؛ لأنها أيسر عملاً وأكثر عملاً، وأبلغ في التغيير.

وقد ورد ما يفيد جهاد الأمراء باليد كها في حديث ابن مسعود: يخلف من بعدهم خلوف، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن. وهذا يدل على جهاد الأمراء باليد، وقد استنكر الإمام أحمد هذا الحديث في رواية أبي داود، وقال: هو خلاف الأحاديث التي أمر رسول الله على فيها بالصبر على جور الأئمة. وقد يجاب عن ذلك بأن التغيير باليد لا يستلزم القتال، وقد نص على ذلك أحمد أيضًا في رواية صالح، فقال: التغيير باليد ليس بالسيف والسلاح، وحينئذ فجهاد الأمراء باليد أن يزيل بيده ما فعلوه من المنكرات، مثل أن يريق خورهم، أو يكسر آلات الملاهي التي لهم، ونحو ذلك أو يبطل بيده ما أمروا به من الظلم إن كان له قدرة على ذلك، وكل هذا جائز وليس هو من باب قتالهم، ولا من الخروج عليهم الذي ورد النهي عنه، فإن هذا أكثر ما يخشى منه أن يقتل الآمر وحده، وأما الخروج عليهم بالسيف فيخشى منه الفتن التي تؤدي إلى سفك دماء المسلمين، نعم إن خشي في الإقدام على الإنكار على الملوك أن يؤذي أهله أو جيرانه لم ينبغ له التعرض لهم حيئنذ؛ لما فيه من تعدي الأذى إلى غيره (۱).

وقد عدَّ بعضهم حصول الفتنة على الآمر نفسه مانعًا من الإنكار فقد قال ابن عثيمين: وهل قوله ﷺ: "فليغيره بيده" على إطلاقه، بمعنى أنه مع القدرة يغير على كل حال؟ الجواب: لا، إذا خاف في ذلك فتنة فلا يغير؛ لأن المفاسد يدرأ أعلاها بأدناها، كما لو كان يرى منكرًا يحصل من بعض الأمراء، ويعلم أنه لو غير بيده لاستطاع لكنه يحصل بذلك فتنة: إما عليه هو، وإما على أهله، وإما على قرنائه ممن يشاركونه في الدعوة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فهنا نقول: إذا خفت فتنة فلا تغير؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَسُبُواْ اللَّذِينَ يَدّعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُواْ اللَّهِ عَدّوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الأنعام: ١٠٨](٢).

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/ ٢٤٨، ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٣٥، ٣٣٦).

وسيأتي كلام الأئمة أن من قوي على تحمل الأدى وعلم من نفسه الصبر على ما يصيبه من أذاهم فأمرهم ونهاهم فهو أفضل ما لم يتعد الأذى إلى غيره، فيقيد كلام الشيخ رحمه الله بمن علم من نفسه أنه لا يطيق ما يحصل له من أذاهم أو فتنتهم. والله أعلم.

# 🏶 قوله ﷺ: "فإن لم يستطع":

يعني: فإن لم يقدر على التغيير باليد.

وحدود الاستطاعة: القدرة على التغيير وفق الضوابط الشرعية، بحيث لا يؤدِّي إنكاره إلى منكرٍ أكبر مما يُنكره، أو يخاف على نفسه الهلاك، أو يلحقه الأذى في دينه وعرضه وماله، ونحو ذلك من الأضرار المتيقَّنة المذكورة في أبواب المُكره وضوابط الإكراه، ويجوز في الإكراه ما لا يجوز في غيره؛ كالتكلُّم بكلمة الكفر وأكل الميتة، ونحو ذلك، فيجوز له حينئذ ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد يجب على الشخص ترك هذا إذا ترتَّب على ذلك تفويت مصلحة أكبر من المصلحة المترتبة على الأمر والنهي.

وضابط ذلك أن لا يبقى للشخص قدرة ولا اختيار فلا يصح تكليف لا بالفعل المكره عليه لضرورة وقوعه ولا بضده لامتناعه، والتكليف بالواجب وقوعه والممتنع وقوعه محالٌ؛ لأن التكليف شرطه القدرة، والقادر هو الذي إن شاء فعل وإن شاء ترك(۱).

قال الشاطبي: "محالًا الاضطرار مغتفرة في الشرع؛ أعني: أن إقامة الضرورة معتبرة، وما يطرأ عليه من عارضات المفاسد مغتفر في جنب المصلحة المجتلبة، كما اغتفرت مفاسد أكل الميتة والدم ولحم الخنزير وأشباه ذلك في جنب الضرورة لإحياء النفس المضطرة، وكذلك النطق بكلمة الكفر أو الكذب حفظًا للنفس أو

<sup>(</sup>١) انظر: "الفروق" للقرافي (٢/ ٢٦٠)، و"التمهيد" للإسنوي (ص١٢٠)

المال حالة الإكراه"(١)

- مسألة: ولابد في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من النظر في مآلات الأمور وعواقبها، فليس كل منكر يصح إنكاره في كلِّ وقتٍ، وتأمَّل قول النبي عَلَيْ للعائشة: "لولا قومُك حديثٌ عهدهم بكفر لنقضتُ الكعبة فجعلتُ لها بابين بابٌ يدخلُ الناسُ وبابٌ يخرجُون "(").

وفي لفظٍ لمسلم: "لَوْلاَ حَدَاثَةُ عَهْدِ قَوْمِكِ بِالْكُفْرِ لَنَقَضْتُ الْكَعْبَةَ وَلَجَعَلْتُهَا عَلَى أَسَاسِ إِبْرَاهِيمَ، فَإِنَّ ثُرَيْشًا حِينَ بَنَتْ الْبَيْتَ اسْتَقْصَرَتْ، وَلَجَعَلْتُ لَهَا خَلْفًا".

والخلف: الباب، وفي رواية: "خلفين" يعني: بابين، ومعنى استقصرت : قصرت عن تمام بنائها، واقتصرت على هذا القدر لقصور النفقة بهم عن تمامها، وقد ورد ذلك صريحًا في بعض روايات الحديث.

وفي هذا الحديث دليل على أنه إذا تعارضت المصالح أو تعارضت مصلحة ومفسدة وتعذّر الجمع بين فعل المصلحة وترك المفسدة بُدِئ بالأهم الأن النبي عَلَيْ أخبر أن نقض الكعبة وردها إلى ما كانت عليه من قواعد إبراهيم عَلَيْ مصلحة، ولكن تعارضه مفسدة أعظم منه ، وهي خوف فتنة بعض من أسلم قريبًا، وذلك لما كانوا يعتقدونه من فضل الكعبة، فيرون تغييرها عظيًا، فتركها عَلَيْ .

ويُستفاد منه: ترك المصلحة لأمن الوقوع في المفسدة، وفيه: ترك إنكار المنكر خشية الوقوع في أنكر منه، وفيه: فِكُر ولي الأمر في مصالح رعيته، واجتنابه ما يخاف منه تولَّد ضرر عليهم في دينٍ أو دنيا إلا الأمور الشرعية كأخذ الزكاة وإقامة الحدود ونحو ذلك، وفيه: تألف قلوب الرعية وحسن حياطتهم، وألا يُنفروا ولا يتعرض لما يخاف تنفيرهم بسببه ما لم يكن فيه ترك أمر شرعي، وأن الإمام يسوس رعيته بها فيه إصلاحهم ولو كان مفضولاً؛ ما لم يكن محرمًا (٣).

<sup>(</sup>١) "الموافقات" (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٢٦)، ومسلم (١٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر "شرح مسلم" للنووي، و"فتح الباري" لابن حجر

#### • فائدة:

قال النووي: "قال العلماء: ولا يُغَيَّر عن هذا البناء، وقد ذكروا أن هارون الرشيد سأل مالك بن أنس عن هدمها وردها إلى بناء ابن الزبير؛ للأحاديث المذكورة في الباب، فقال مالك: ناشدتك الله يا أمير المؤمنين ألا تجعل هذا البيت لعبة للملوك لا يشاء أحد إلا نقضه وبناه فتذهب هيبته من صدور الناس".

وحسبك أن تطالع بعض كتب السيرة النبوية لترى كيف حرص النبي على اعتبار المآلات، والنظر في عواقب الأمور، وتدرَّج في إنكار المنكر حسب القدرة والإمكانات المتوفِّرة المتاحة له في شتى مراحل الحياة الإسلامية الأولى.

وكان على بعض أصحابه وهم يُعذَّبون في بدء الإسلام وضعف المسلمين فلا يزيد على أمرهم بالصبر والثبات، كما قال لآل ياسر: "صبرًا آل ياسر فإن موعدكم الجنة"(١).

وكان بإمكانه على أن يأمرهم بخلاف ذلك لو أراد، ولم يكن الله عز وجلَّ ليترك نبيه على الله عز وجلَّ ليترك نبيه على الله على أراد النبي على أن يُعلِّم أمته الصبر والتدرج في أمور الدعوة، إذ من استعجل شيئًا قبل آوانه عُوقِبَ بحرمانه، وكم مِنْ دعوةٍ زال أثرها في الناس وتلاشت معالمها من الحياة بعجلة أصحابها لقطف ثهارها قبل النضوج.

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن إسحاق مرسلاً بدون إسناد منه إلى النبي ﷺ. كما عند ابن هشام في "السيرة" (١/ ١٩٩ - ٢٠٠)، ومن طريقه أخرجه الحاكم (٣/ ٤٣٢)، والبيهقي في "الشعب" (١٦٣١). ورُوِيَ من حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه ، واختُلف فيه، وقال الدارقطني: "والصحيح عن عبد الله بن عمرو بن العاص". وهو عند الحارث في "مسنده" (١٠١ - زوائده)، والطبراني في "الكبير" (٤٠٠١ رقم ٢٠١٧)، وأبو نعيم في "الحلية" (١٠/ ١٤١)، والخطيب في "التاريخ" (١١ ٣٤٣)، والدارقطني في "العلل" (٣/ ٣٩ رقم ٢٧٢). ورُوِيَ من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنها: أخرجه الطبراني في "الأوسط" (١٥٠٨). وذَكره الخطيب وابن عبد البر والمزي والذهبي وابن حجر وغيرهم في تراجم "عَار بن ياسر" أو "سُمية أم عهار". وقال الهيثمي في "المجمع" (٩/ ٢٩٣): "أخرجه الطبراني ورجاله ثقات".

#### • تنبيه:

والنظر في المآلات شيءٌ والجبن والتخاذل شيءٌ آخر، فلا يعني النظر في عواقب الأمور وما تصير إليه القعود عن واجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإنها المراد: ضبط التصرفات والأحوال بالضوابط الشرعية، وصبغتها بالصبغة الإسلامية الصحيحة، بعيدًا عن الجبن والتخاذل، ومبرأة من التهور والاندفاع.

#### ، قوله ﷺ: "فبلسانه":

يعني: بالكلام، من نحو: تذكير، وتوبيخ، واستغاثة، وصياح، وإغلاظ في القول.

وهل نقيس الكتابة على القول؟ الجواب: نعم ، فيغير المنكر باللسان ، ويغير بالكتابة بأن يكتب في الصحف أو يؤلف كتبًا يبيّن فيها المنكر، أو يكتب رسالة إلى المخالف.

وينبغي الرفق في القول ابتداءً، والبدء بالأخف والانتهاء بالأشد، والمبادرة والإيجابية، وترك التساهل.

قال النووي رحمه الله : ومما يتساهل الناس فيه من هذا الباب ما إذا رأوا إنسانًا يبيع متاعًا أو حيوانًا فيه عيب ولا يبينه فلا ينكرون ذلك ولا يعرفون المشتري بعيبه وهم مسؤلون عن ذلك، فإن الدين النصيحة، ومن لم ينصح فقد غش. اهـ.

فإن قيل: كيف تأخر أبو سعيد الخدري رضي الله عنه عن تغيير هذا المنكر الذي أحدثه مروان ، والذي هو سبب سياق أبي سعيد للحديث ، فكيف تأخر أبو سعيد حتى أنكره هذا الرجل . قيل : يحتمل أن أبا سعيد لم يكن حاضرًا أول ما شرع مروان في تقديم الخطبة ، وأن الرجل أنكره عليه ثم دخل أبو سعيد وهما في الكلام ، ويحتمل أنه كان حاضرًا ولكنه خاف على نفسه إن غير حصول فتنة بسبب إنكاره فسقط عنه الإنكار ، ويحتمل أن أبا سعيد هم بالإنكار فبدره الرجل فعضده أبو سعيد والله أعلم (۱).

<sup>(</sup>١) شرح ابن دقيق العيد (ص٢١٣).

## 😵 قوله ﷺ: "فإن لم يستطع":

أي: الإنكار باليد أو اللسان.

فدل الحديث على أن من خاف القتل أو الضرب سقط عنه التغيير وهو مذهب المحققين سلفًا وخلفًا ، وذهبت طائفة من الغلاة إلى أنه لا يسقط وإن خاف ذلك (١).

#### 

واختصَّ القلب بالإنكار، وأما اليد واللسان فاختصًّا بالتغيير.

ومعنى إنكار القلب: كراهته، والعزم إن قدر على التغيير بيده أو بلسانه أن يفعل، وظهور الإنكار وعلامته على جوارحه.

وهو فرضُ عينٍ على كلِّ مسلم، لا يسقط بحالٍ من الأحوال؛ لقدرة كل أحد عليه بخلاف الإنكار باليد أو اللسان فبحسْب الاستطاعة.

قال ابن مسعود: "يوشك من عاش منكم أن يرى منكرًا لا يستطيع له غير أن يعلم الله من قلبه أنه له كاره".

وسمع ابنُ مسعودٍ رجلاً يقول: هَلَكَ مَنْ لم يأمر بالمعروف ولم ينه عن المنكر، فقال ابن مسعود: "هلك من لم يعرف بقلبه المعروف والمنكر".

إشارة إلى فرضية الإنكار بالقلب وعدم سقوطه بحال، فمَن لم يعرفه هَلَكَ.

وعن علي قال: "إِنَّ أَوَّل مَا تُغلبونَ عليه من الجهادِ: الجهادُ بأيديكم، ثم الجهادُ بألسنتكم ثم الجهاد بقلوبكم، فمن لم يعرف قلبُه المعروف وينكر قلبُه المنكرَ، نُكِسَ فَجُعِلَ أعلاه أسفلَه".

مسألة: ولا يتخلّف الإنكار بالقلب عن مرتبة الإنكار باليد أو اللسان، فهو ملازم للمرتبتين أيضًا؛ إِذْ هو الباعث على تحريك اليد أو اللسان نحو الإنكار، وإنها

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين ص٣٤٤.

خُصَّ بمرتبة مستقلَّة عند العجز عن ظهور أثره على الجوارح، فيتعطَّل الأثر الظاهر على الجوارح ويبقى الأصل المحفوظ في القلب.

مسألة: ويستلزم الإنكار بالقلب هجران أماكن المنكر، وترك الخوض مع الخائضين.

فلا يكفي في إنكار القلب أن يجلس الإنسان إلى أهل المنكر ويقول أنا كاره بقلبي؛ لأنه لو صدق ما بقي معهم ولفارقهم إلا إذا أكرهوه فحيئنذ يكون معذورًا(١).

وفي الحديث عن النبي ﷺ أنه قال: "إذا عملت الخطيئة في الأرض، كان من شهدها فكرهها كمن شهدها المرض، كان من شهدها فكر هها كمن شهدها المرضية المرضية المرضية المرسمة المرضية المرضية المرضية المرسمة المرضية المرضية المرسمة المرسم

وقال أبو القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري الفقيه الشافعي: "ولا يجوز للمسلمين أن يحضروا أعيادهم "ب لأنهم على منكر وزور، وإذا خالط أهلُ المعروف أهلَ المنكر بغير الإنكار عليهم كانوا كالراضين به المؤثرين له، فنخشى من نزول سخط الله على جماعتهم فيعم الجميع نعوذ بالله من سخطه"، ثم ساق من طريق ابن أبي حاتم، عن عمرو بن مرة: ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾ [الفرقان: ٧٢] قال: "لا يالئون أهل الشرك على شركهم ولا يخالطونهم"، ونحوه عن الضحاك انتهى (١٠).

مسألة: فإن قيل قوله ﷺ: "فإن لم يستطع فبقلبه" يقتضي أن غير المستطيع لا يجوز له التغيير بغير القلب والأمر للوجوب، فجوابه من وجهين:

أحدهما: أن المفهوم مخصص بقوله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَاۤ أَصَابَكُ ﴾ [لقان:١٨].

والثاني: أن الأمر فيه يعني رفع الحرج لا رفع المستحب. فإن قيل: الإنكار بالقلب ليس فيه تغيير المنكر فها معنى قوله ﷺ: "فبقلبه"، فجوابه أن المراد أن ينكر ذلك ولا يرضاه ويشتغل بذكر الله. وقد يقال أيضًا إن النهي باللسان ليس تغييرًا،

<sup>(</sup>١) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٣٤٥) من حديث العُرس بن عَميرة، وحسَّنةُ الألباني في "صحيح الجامع" (٦٨٩).

<sup>(</sup>٣) يعني: أعياد غير المسلمين.

<sup>(</sup>٤) "أحكام أهل الذمة" لابن القيم (ص٥٥)، وانظر له أيضًا: "عدة الصابرين" (ص٨٧).

والجواب أن الكلام من باب: علفتها تبنًا وماء باردًا.

فيكون المعنى : فليغيره بيده بأن يزيله ، فإن لم يستطع فلينه عنه بلسانه؛ فإن لم يستطع فلينكره أو يكرهه بقلبه حتى لا يكون له أدنى حظ من إقراره .

أو يقال إنه توسع في التغيير فأطلقه على أنواع الإنكار الثلاثة الفعلية والقولية والقلبية، والاكتفاء بكراهة القلب للمنكر مع السكوت عليه وعدم التصدي للتغيير هو شأن أضعف الناس إيهانًا حتى إذا زال هذا وألف المنكر وأنس به ظاهرًا وباطنًا فإنه لا يلبث أن يشارك فاعله فيها له حظ فيه وهذا دليل على أنه لم يبق له من الإيهان شيء (١).

- فرع: ومراتب الإنكار خمسة:
  - ١ التعريف.
  - ٢ الوعظ بالكلام اللطيف.
    - ٣ التعنىف.
- ٤ المنع بالقوة، أي إزالة المنكر الحادث باليد كإراقة الخمور وكسر آلات اللهو.
  - ٥ التخويف والتهديد بالضرب، أو بمباشرة الضرب حتى يمتنع.
    - وقد اختُلِفَ في هذه الرتبة هل هي للسلطان أم لا؟
      - والراجح افتقارها إلى السلطان مخافة الفتنة.

فلا يجوز الإخلال بهذا الترتيب، ولا يقتصر على رتبة واحدة فقط، ولا ينتقل إلى غيرها حتى يستوفيها، وإنها يتدرج في هذه الرُّتب حتى يتحقَّق المراد الشرعي.

## 🕸 قوله ﷺ: "وذلك أضعف الإيمان":

• "وذلك": اسم الإشارة يعود إلى الإنكار بالقلب عند العجز.

وهل يجوز خطاب الجمع بخطاب المفرد في قوله: "وذلك" حيث لم يقل: "وذلكم"؟ يجوز هذا في اللغة، كما يجوز عكسه.

<sup>(</sup>١) شرح النووي للأربعين النووية مع تعليق السيد محمد رشيد رضا (ص٧٦، ٧٧).

## • "أضعف الإيمان":

ا\_أي: أضعف الأعمال؛ لأن الإيمان قد يُسمَّى عملاً والعكس، وفي الآية: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣]؛ أي: صلاتكم، وليس المراد أن العاجز إذا أنكر بقلبه يكون إيمانه أضعف من إيمان غيره (١).

٢\_ أو المراد: "أضعف الإسلام" على تقدير حذف مضاف، والمقصود:
 أضعف آثار الإسلام، أو أضعف خصال الإسلام.

٣ أو يكون المراد ظاهره؛ يعنَّي: أقل آثار الإيمان وثمراته في النفع.

وقد جاء في الرواية الأخرى لمسلم: "وليس وراء ذلك من الإيهان حبة خردل"، أي لم يبق وراء ذلك مرتبة أخرى (٢).

#### • فائدة:

وإنها كان الإنكار بالقلب أضعف الإيهان؛ لأنه لا يحصُل به زوال مفسدة المنكر المطلوب زواله فهو قاصرٌ بخلاف اليد واللسان فإنّه متعدًّ؛ لأنه كراهة وإزالة في نفس الوقت.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "فهذا يُبيِّن أنَّ القلب إذا لم يكن فيه بغض ما يكرهه الله مِنَ المنكرات كان عادمًا للإيهان"(")، ومن ذلك يعلم أن المنكر بقلبه عند العجز لا يكون ضعيف الإيهان ؛ لأنه فعل ما يمكنه ، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها. وإنها يكون المنكر ضعيف الإيهان إذا قدر على تغييره بيده أو بلسانه واقتصر على الإنكار بقلبه فذلك مذموم شرعًا (1).

#### فائدة:

"دل الحديث على أن الإيمان عمل ونية، ولا حاجة أن نقول ما يدور الآن بين

<sup>(</sup>١) شرح النووي للأربعين (ص٧٦).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن دقيق العيد (ص٢١٧).

<sup>(</sup>٣) "مجموع الفتاوى" (٧/ ٥٥٧).

<sup>(</sup>٤) مختصر النبراوي (ص١١٥).

الشباب وطلبة العلم: هل الأعمال من كمال الإيمان أو من صحة الإيمان؟ فهذا السؤال لا داعي له ، أي إنسان يسألك ويقول: هل الأعمال شرط لكمال الإيمان أو شرط لصحة الإيمان؟ نقول له: الصحابة رضي الله عنهم أشرف منك وأعلم منك وأحرص منك على الخير ، ولم يسألوا الرسول على الشؤال ، إذًا يسعك ما وسعهم.

إذا دل الدليل على أن هذا العمل يخرج به الإنسان من الإسلام صار شرطًا لصحة الإيهان ، وإذا دل دليل على أنه لا يخرج صار شرطًا لكهال الإيهان وانتهى الموضوع ، أما أن تحاول الأخذ والرد والنزاع ، ثم من خالفك قلت : هذا مرجيء ، ومن وافقك رضيت عنه ، وإن زاد قلت هذا من الخوارج ، وهذا غير صحيح .

فلذلك مشوري للشباب ولطلاب العلم أن يدعوا البحث في هذا الموضوع، وأن نقول: ما جعله الله تعالى ورسوله ﷺ شرطًا لصحة الإيمان وبقائه فهو شرط، وما لا فلا ونحسم الموضوع"(١).

## مسائل فقهية

• ولا يُشترط العدالة في الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر على الراجح.

قال القرطبي: "وليس من شرط الناهي أن يكون عدلاً عند أهل السنة خلافًا للمبتدعة حيث تقول: لا يغيره إلا عدل، وهذا ساقط فإن العدالة محصورة في القليل من الخلق والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عام في حميع الناس .."(٢).

- وكذا لا يُشترط إذن الإمام على الراجح.
- وهل يجوز لمن يأتي المنكر أن ينهى غيره عنه؟

الجواب: نعم يجوز له ذلك؛ لحديث أبي سعيد المذكور في الباب، فإنَّه لم يخصَّ النهي عن المنكر بمن لا يُلابس المنكر، والعصمة من الذنوب محالةٌ إلا لمن عصمهم الله.

<sup>(</sup>٢) "تفسير القرطبي" (٤/ ٧٤).

لأنه يجب على الشخص ترك المنكر وإنكاره، فلا يسقط بترك أحدهما وجوب الآخر.

### • دفع شبهة:

فإن قيل: فما بال حديث الذي يدور في النار كما يدور الحمار بالرحى؟ فالجواب: أنهم عُذِّبوا على فعل المنكر، لا على إنكاره، وهذا واضح في سياق الحديث.

وهو في "الصحيحين": عن النبي ﷺ قال: "أيُجَاءُ بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيُلْقَى فِي النَّارِ، فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُهُ فِي النَّارِ، فَيَدُورُ كَمَا يَدُورُ الْحِبَارُ بِرَحَاهُ، فَيَجْتَمِعُ أَهْلُ النَّارِ فَيَدُورُ عَلَى النَّارِ، فَيَدُورُ كَمَا يَدُورُ الْحِبَارُ بِرَحَاهُ، فَيَجْتَمِعُ أَهْلُ النَّارِ عَلَيْهِ، فَيَقُولُونَ: أَيْ فُلاَنُ! مَا شَأْنُكَ؟ أَلَيْسَ كُنْتَ تَأْمُرُنَا بِالمُعْرُوفِ وَتَنْهَانَا عَنْ المُنْكَرِ؟ قَالَ: كُنْتُ آمُرُكُمْ بِالمُعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ، وَأَنْهَاكُمْ عَنْ المُنْكَرِ وَآتِيهِ" (١)

## • دفع شبهة أخرى:

وهل يجوز ترك الإنكار عند الاهتداء؟

فالجواب: لا يجوز لأحد أن يدع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لوجوب ذلك على الأعيان حسب الاستطاعة، على التفصيل السابق قبل قليل.

فإن قيل: فما قولكم في قوله تعالى: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۖ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥]؟

#### فالجواب على ذلك من وجوهٍ؛ منها:

١ - أنَّ آخر الآية يُفسِّر أوَّلها؛ إِذْ لا سبيل إلى معرفة مَنْ ضَلَّ إلا بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا ظاهر.

ومعنى الآية حينتُذِ: إذا فعلتم ما كُلِّفتم به من الأمر والنهي فلا يضركم تقصير غيركم بعدم قبوله وامتثاله، فلا عتب عليكم حينتُذِ؛ لأن الواجب عليكم هو الأمر والنهي، ولم يوجب الله عليكم قبول المخاطّب لما تأمرونه به أو تنهونه عنه.

وقد أشار ابن جرير الطبري وغيره إلى هذا المعنى في تفسير الآية المذكورة، كما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٦٧)، ومسلم (٢٩٨٩) من حديث أسامة بن زيدٍ رضي الله عنهما.

أشار إليه النووي وغيره من الشُراح لحديث الباب المذكور في "الأربعين" هنا.

٢- أن مدار ذلك على انفكاك الجهتين، فالواجب على المكلّف: هو الأمر
 بالمعروف والنهي عن المنكر، والواجب على المأمور: هو الاستجابة للأمر والنهي،
 فهاتان مسألتان:

أ-الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذه خاصة بالآمر والناهي. ب-الاستجابة والإذعان للأمر والنهي، وهذه خاصة بالمأمور والمنهي.

ولا تلازم بين المسألتين، والجهة بينهما منفكَّة، فلا تبطل إحداهما بتخلُّف الثانية عنها.

ويشهد لهذا المعنى المذكور: ما ورد عن الفَيْض بن إسحاق الرقي: سمعتُ الفُضَيْل بن عِياض، وسأله عبد الله بن مالك، فقال: يا أبا عليٍّ ما الخلاص مما نحن فيه؟ فقال الفضيل: أَخْبِرْني مَنْ أطاعَ الله هل تَضُرّهُ معصيةً أحدٍ؟ قال: لا، قال: فمن يعصي الله هل تنفعه طاعةً أحدٍ؟ قال: لا. قال: هو الخلاص إنْ أَرَدتَ الخلاص (١).

٣- وأخرج أبو داود وغيره عن أبي بَكْرِ الصِّدِّيقِ أَنَّهُ قَال بَعْدَ أَنْ حَمِدَ اللهُ وَأَثْنَى عَلَيْهُ: يَا أَيُّمَا النَّاسُ إِنَّكُمْ تَقْرَءُونَ هَذِهِ الْآيَةَ وَتَضَعُونَهَا عَلَى غَيْرِ مَوَاضِعِهَا: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا آهِ تَدَيْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥] وَإِنَّا سَمِعْنَا النَّبِيَ عَلَيْهُ أَنفُومُ يَعْمَلُ النَّبِيَ عَلَيْهِ أَوْشَكَ أَنْ يَعُمَّهُمْ الله يَقُولُ: "إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوْا الظَّالِمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدَيْهِ أَوْشَكَ أَنْ يَعُمَّهُمْ الله بِعِقَابِ". وفي رواية ثانية لأبي داود: "مَا مِنْ قَوْمٍ يُعْمَلُ فِيهِمْ بِالمُعَاصِي ثُمَّ يَقْدُرُونَ عَلَى أَنْ يَعُمَّهُمْ الله مِنْهُ بِعِقَابِ". وفي رواية ثالثة عَلَى الله مِنْهُ بِعِقَابِ". وفي رواية ثالثة عَلَى أَنْ يَعُمَّهُمْ الله مِنْهُ بِعِقَابِ". المحديث (١٠) لأبي داود: "مَا مِنْ قَوْمٍ يُعْمَلُ فِيهِمْ بِالمُعَاصِي هُمْ أَكْثَرُ مِكَنْ يَعْمَلُهُ.. "الحديث (١٠).

وفي رواية أبي داود الأخيرة هذه أنَّ الآية فيها إذا كان أهل المنكر أكثر عددًا وقوةً ولم يستطع الشخص الإنكار عليهم، فلا لوم عليه ولا مؤاخذة بهذا المنكر إذا لم يكن ملابسًا

<sup>(</sup>١) "تهذيب الكيال" للمزى (٢٣/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٣٨٤)، والترمذي (٢١٦٨) (٥٧ ٣)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (١٩٧٣).

لهم، فاتفقت الآية والحديث وزادت الآية: ﴿ إِذَا آهَتَدَيْتُمْ ﴾ وهو شرط في عدم المؤاخذة عند عدم الاستطاعة لا يعني رفع الحرج عن الشخص العالم بحكم المنكر؛ لجواز ملابسته لأصحاب المنكر، واختلاطه بهم، فيؤاخذ بذلك، إلا أن يكون مكرهًا على المخالطة بضوابط الإكراه الشرعية، فلا لوم مع الإكراه (''.

٤- وقيل: الآية خاصة بها يكون في آخر الزمان من الفتن، حيث لا يستطيع الشخص القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لغلبة الفتن، وانتشار الفساد، وخشية الناس على أنفسهم من بطش الظالمين والطغاة، وقد رُوِيَ معنى ذلك عن جماعةٍ من الصحابة والتابعين، كابن مسعود، وابن عمر، ومكحول والحسن، ذكر أقوالهم ابنُ رجبٍ وغيره (٢).

قال ابنُ رجب: "وهذا كله<sup>(۱)</sup> قد يُحمل على أنَّ مَن عجز عن الأمر بالمعروف، أو خاف الضرر؛ سقط عنه، وكلامُ ابن عمر يدلُّ على أنَّ مَن عَلِمَ أنه لا يُقبل منه لم يجب عليه، كما حُكي روايةً عن أحمد أن وكذا قال الأوزاعيُّ: مُرْ مَن ترى أن يقبلَ منك".

<sup>(</sup>١) وانظر: "الجامع" للقرطبي (٦/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: "التفسير" لابن جرير(١٢٨٥١) (١٢٨٥٨) (١٢٨٥٩) (١٢٨٦٠)، و"السنن الكبرى" للبيهقى(١٠/ ٩٢)، و"جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٢٥٢\_٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) يعني أحاديث سابقة ذكرها يستدل بها على سقوط الأمر والنهي عند عدم القبول والانتفاع كحديث عبد الله بن عمرو في سنن أبي داود مرفوعًا: "إذا رأيتم الناس مرجت عهودهم وخفت أماناتهم وكانوا هكذا"، وشبك أصابعه "إلزم بيتك وأملك عليك لسانك، وخذ بها تعرف ودع ما تنكر، وعليك بأمر خاصة نفسك، ودع عنك أمر العامة". وكذلك بعض الآثار عن السلف في قوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لاَ يَشْرُكُم مَن ضَلَّ إِذَا اَهْتَدَيتُمْ كُو كقول ابن عمر: هذه الآية لأقوام يجيئون من بعدنا إن قالوا لم يقبل منهم، وعن جماعة من الصحابة: إذا رأيت شحا مطاعًا وهوى متبعًا وإعجاب كل ذي رأي برأيه فعليك نفسك لا يضرك من ضل إذا اهتديت، وورد نحوه مرفوعًا. وكان الحسن إذا تلا هذه الآية قال: يا لها من ثقة ما أوثقها ومن سعة ما أوسعها. ومن قال بوجوب الأمر بالمعروف ولو لم يقبل منه حمل ما سبق وأمثاله على من عجز عن الأمر بالمعروف أو خاف الضرر.

<sup>(</sup>٤) قال ابن رجب: حكى القاضي أبو يعلى روايتين عن أحمد في وجوب إنكار المنكر على من يعلم أنه لا يقبل منه ، وصحح القول بوجوبه ، وهو قول أكثر العلماء ، وقد قيل لبعض السلف في هذا فقال: يكون لك معذرة . اهـ. جامع العلوم (٢/ ٥١).

ولهذا المعنى شواهد وأصول من كلام السلف، لكن لا ينبغي التوسع في ذلك؛ لئلا يؤدي إلى ترك الأمر والنهي لخوف الضرر المزعوم، والسعيد من وفَّقه الله تعالى للتوفيق بين النصوص، والموازنة بين المصالح والمفاسد.

فأما ما ورد من حديث أبي سعيد أيضًا عن النبي على أنه قال في خطبته: "ألا لا يمنعن رجلاً هيبة الناس أن يقول بحق إذا علمه" وبكى أبو سعيد وقال: قد والله رأينا أشياء فهبنا. وزاد في رواية: "فإنه لا يقرب من أجل ، ولا يباعد من رزق أن يقال بحق أو يذكر بعظيم" (أ) وكذلك خرج الإمام أحمد وابن ماجه من حديث أبي سعيد عن النبي على قال: "لا يحقير أحدكم نفسه"، قالوا: يا رسول الله ، كيف يحقر أحدنا نفسه؟ قال: "يرى أمر الله عليه فيه مقال، ثم لا يقول فيه، فيقول الله له يوم القيامة: ما منعك أن تقول في كذا وكذا؟ فيقول: خشية الناس ، فيقول الله: إياي كنت أحق أن تخشى "(أ) ، فهذان الحديثان عمولان على أن يكون المانع له من الإنكار مجرد الهيبة، دون الخوف المسقط للإنكار.

قال سعيد بن جبير قلت لابن عبا: آمر السلطان بالمعروف وأنهاه عن المنكر؟ قال: إن خفت أن يقتلك فلا، ثم عدت فقال لي مثل ذلك، ثم عدت فقال لي مثل ذلك، وقال: إن كنت لابد فاعلاً ففيها بينك وبينه. وقال طاووس: أتى رجل ابن عباس فقال: ألا أقوم إلى هذا السلطان فآمره وأنهاه؟ قال: لا تكن له فتنة، قال: أفرأيت إن أمرني بمعصية الله؟ قال: ذلك الذي تريد، فكن حينئذ رجلاً (٣) ، وقد نص الأئمة، منهم: مالك وأحمد وإسحاق وغيرهم أنه متى خاف منهم على نفسه السيف أو السوط أو الحبس أو القيد أو النفي أو أخذ المال أو نحو ذلك من الأذى سقط أمرهم ونهيهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٣/ ٥، ١٩، ٤٤، ٢٤، ٥٠، ٧١، ٧٨، ٩٠، ٩٢)، والترمذي (٢١٩١)، وابن ماجه (٢٠٠٧)، وصححه ابن ماجه (٢٧٨، ٢٧٥)، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه، والصحيحة (ص١٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣٠/٣، ٤٧)، وابن ماجه (٤٠٠٨)، والبيهقي (١٠/ ٩٠-٩١)، من طريق أبي البختري سعيد بن فيروز عن أبي سعيد، وهذا سند فيه انقطاع، وأبو البختري لم يسمع من أبي سعيد، وأخرجه أحمد (٩١/٣)، وأبو نعيم في الحلية (٤/ ٣٨٤)، من طريق أبي البختري عن رجل عن أبي سعيد، وقال أبو نعيم: وأما زيد بن أبي أنيسة فسمى الرجل، فقال: عن البختري عن مشفعة به، وضعفه الألباني في ضعيف الجامع الصغير (٦٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم (٢/ ٢٤٧، ٢٤٨).

وقد جاء عن النبي على أنه قال: "لا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه"، قيل: يا رسول الله، وكيف يذل نفسه؟ قال: "أن يتعرض من البلاء لما لا يطيق" (())، وفي رواية البزار عن ابن عمر قال: سمعت الحجاج يخطب، فذكر كلامًا أنكرته، فأردت أن أغير، فذكرت قول رسول الله على "لا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه"، ومحل هذا الحديث إذا علم أنه لا يطيق الأذى، ولا يصبر عليه، فإنه لا يتعرض حينئذ للآمر. ولذلك فهو لا يعارض حديث النبي على "أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر "(۲)، فالأخير فيمن علم من نفسه الصبر، لكن إن خشي في الإقدام على الإنكار على الملوك أن يؤذي أهله أو جيرانه (۲)، لم ينبغ له التعرض لهم حينئذ؛ لما فيه من تعدي الأذى إلى غيره.

وهذا ما قاله الأئمة كسفيان وأحمد والفضيل بن عياض وغيرهم.

وعليه فمن احتمل الأذى وقوي عليه وعلم من نفسه الصبر فهو أفضل، كما نص عليه الإمام أحمد، وقيل له: أليس قد جاء عن النبي على أنه قال: "ليس للمؤمن أن يذل نفسه"، "وألا يعرضها من البلاء لما لا طاقة له به"، قال: ليس هذا من ذاك<sup>(1)</sup>، أي: أنه إذ علم أنه لا يطيق الأذى ولا يصبر عليه، والكلام فيمن علم من نفسه الصبر على ذلك، فالأول ينكر بقلبه ويسلم، وإن أنكر بيده كان أفضل<sup>(0)</sup>

وقد روي عن الإمام أحمد ما يدل على الاكتفاء بالإنكار بالقلب، قال في رواية أبي داود<sup>(۱)</sup>: نحن نرجو إن أنكر بقلبه فقد سلم، وإن أنكر بيده فهو أفضل، وهذا محمول على أنه يخاف، كما صرح بذلك في رواية غير واحد<sup>(۱)</sup>، فإن خاف السب

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير بسند صحيح، صحيح الجامع (٧٧٩٧)، الصحيحة (٦١٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح ، صحيح الجامع الصغير (١١٠٠).

<sup>(</sup>٣) أو قرناءه ممن يشاركونه في الدعوة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ذكره ابن عثيمين في شرح الأربعين (ص٣٣٦) ، والمراد تعدي الأذى للآخرين .

<sup>(</sup>٤) انظر جامع العلوم والحكم (٢/ ٢٤٩–٢٥١).

<sup>(</sup>٥) الوافي (ص٢٦٢).

<sup>(</sup>٦) في مسائل الإمام أحمد (ص٢٧٨).

<sup>(</sup>٧) جامع (٢/ ٢٥١).

أو سماع الكلام السيء لم يسقط عنه الإنكار بذلك ، نص عليه الإمام أحمد (١).

تنبيه مهمٌ في التحذير من التهاون في هذا الباب: وقد سبق بيان وجوب الأمر والنهي، فلا يترك الواجب لظنَّ، ولا يزول الوجوب المتيقَّن بشكَّ، ويظهر ذلك من مطالعة ما سبق ويأتي في شرح هذا الحديث، وما ذكره العلماء في حكم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وفضل ذلك، وفائدته.

- فرع: في نية المسلم في القيام بواجب الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر،
   والباعث له على ذلك:
  - ١ رجاء الثواب عليه، والخروج من عهدة التكليف.
  - ٢ خوف العقاب في تركه، وإقامة حجة الله على خلقه.
    - ٣ الغضب لله لانتهاك محارمه.
    - ٤ النصيحة للمؤمنين والرحمة بهم.
    - ٥ إجلال الله وإعظامه من أن يعصي أو ينسى.

كما قال زهير بن عبد الرحمن البابي: "وددت لو أن الخلق أطاعوا الله وأن لحمي قرض بالمقاريض"(٢).

٦- أداء شكر النعم.

وفي الحديث: "أيُصبح على كل سلامى من أحدكم صدقة، فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة ونهى عن المنكر صدقة"(").

٧ ـ النجاة من العذاب الدنيوي والأخروي، كما قال تعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ

<sup>(</sup>١) السابق (٢/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) "حلية الأولياء" (١٠/١٥٠).

<sup>(</sup>٣) سبق ذلك في الحديثين "الخامس والعشرين" و"السادس والعشرين" من "الأربعين".

مِن قَتِلِكُمْ أُولُوا بَقِيَّةٍ يَنْهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّن أَنجَيْنَا مِنْهُمْ ﴾ [هود: ١١٦].

وهذا ظاهرٌ في حال الأنبياء والمصلحين مع أقوامهم، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا صَلِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا ﴾ [هود: ٦٦].

وقال: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ مَ أَنجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهُوْنَ عَنِ ٱلسُّوَءِ وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابٍ بَئِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٥].

# فوائد فقهية ودعوية في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

### معنى المعروف والمنكر:

المعروف: ما عُرِفَ خُسْنُه شرعًا وعقلاً. والمنكر: ما عُرِفَ قُبْحُه شرعًا وعقلاً.

#### • معنى الحِسْبة:

الحسبة لغةً: مصدر من الاحتساب، وهو طلب الأجر.

واصطلاحًا: أمرٌ بالمعروف إذا ظهر تركه، ونهيٌّ عن المنكر إذا ظهر فعله.

## أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

قال القرطبي: "هو القطب الأعظم في الدين، وهو المهم الذي بعث الله له النبين أجمعين"(١).

وقال الغزالي: "ولو طُوي بساطة وأُهْمِلَ عِلْمه وعَمَلُه، لتعطَّلت النبوة واضمحلَّت الدِّيانة، وعمَّت الفترة، وفشت الضلالة، وشاعت الجهالة، واستشرى الفساد، واتسع الخرق، وخربت البلاد، وهلك العباد، ولم يشعروا بالهلاك إلا يوم التناد"(٢).

<sup>(</sup>١) "الجامع لأحكام القرآن" للقرطبي (٤/ ٧٤).

<sup>(</sup>٢) "إحياء علوم الدين" (٢/ ٣٠٦).

وهذا الركن العظيم يقوم على حفظ الضرورات ويمنع عنها الخلل والفساد.

قال الغزالي: "مقصود الشرع من الخلق خمسة، وهو أن يحفظ عليهم دينهم، ونفسهم، وعقلهم، ونسلهم، ومالهم، فكل ما يتضمَّن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ورَفْعُه مصلحة"(١).

ففي حفظ الدين: الدعوة، والجهاد، والأمر، والنهي، ويشمل ذلك: النهي عن الشرك، والبدع، والفساد، والارتداد.

وفي حفظ النفوس: تحريم القتل، والخوض في الدماء، وتحريم إتلافها، والأمر بالأكل من الطيبات.

وفي حفظ العقل: تحريم الخمر، وكلّ ما مِن شأنه الإضرار بالعقل وإذهابه.

وفي حفظ النسل: الترغيب في الزواج، وتحريم الزنا.

وفي حفظ المال: الأمر بالمحافظة عليه، وتحريم مال المسلم بغير حقٍّ، ومنعه من السفهاء ومَن يكون سببًا في ضياعه.

### فائدة الأمر والنهى للمكلف:

١ خروجه من عهدة التكليف، بأداء الحق الواجب عليه، وامتثال أمر الله
 تعالى في القرءان الكريم، واتباع سنة النبي ﷺ بالعمل بالأحاديث الآمرة به.

٢ ـ إقامة حجة الله على خلقه، كما قال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِعَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [الساء: ١٦٥].

٣ \_ الشهادة على الخلق:

قال مالك: "ينبغي للناس أن يأمروا بطاعة الله، فإن عصوا كانوا شهودًا على من عصاه".

٤\_ أداء بعض الحق وشكر النعم.

<sup>(</sup>١) "المستصفى" (١/ ١٧٤).

لما سبق في الحديث: "يُصبح على كل سلامي من أحدكم صدقة، فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، وكل تحبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة ونهى عن المنكر صدقة"(١).

٥ - تحصيل الثواب، كما قال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيِّرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة ٧].

٦ ـ تكفير السيئات، كما قال عَلَى: ﴿ إِنَّ ٱلْحُسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤].

وفي الحديث: "وأَتْبِعِ السيئةَ الحسنةَ مَّنْحُها"(٢).

وفي الحديث: "فتنة الرجل في أهله وولده وجاره تُكَفِّرها الصلاة، والصدقة، والمعروف"(٣).

٧ ــ النجاة من العذاب الدنيوي والأخروي، كما قال تعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ
 مِن قَتِلِكُمْ أُولُوا بَقِيَّةٍ يَنْهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمْنَ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ ﴾ [هود: ١١٦].

وهذا ظاهرٌ في حال الأنبياء والمصلحين مع أقوامهم، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا صَلِحًا وَٱلَّذِيرَ ـَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا ﴾ [هود: ٦٦].

وقال: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِۦٓ أَنجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهُوْنَ عَنِ ٱلسُّوَءِ وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ بِعَذَابٍ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٥].

## الفوائد التي يجنيها المأمور وتعود عليه:

١- رجاء الانتفاع والاستقامة، كما قال تعالى: ﴿ مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتُقُونَ ﴾
 [الأعراف: ١٦٤]. وقال: ﴿ فَذَكِرٌ إِن نَفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾ [الأعلى: ٩]. وقال: ﴿ وَذَكِرٌ فَإِنَّ اللَّهِ كُرَىٰ تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الذاريات: ٥٥].

<sup>(</sup>١) سبق ذلك في الحديثين "الخامس والعشرين" و"السادس والعشرين" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) وهو الحديث الثامن عشر من هذه "الأربعين النووية".

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٢٥)، ومسلم (١٤٤) من حديث خُذيفة بن اليهان ﷺ.

٢\_ تهيئة الأسباب لتحقيق النجاة في الدنيا والآخرة:

وخير الناس للناس مَنْ قادهم للجنة بالسلاسل

فائدة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر للمجتمع والملة:

١- إقامة الملة وحفظ الشريعة والعقيدة:

كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَغْضَهُم بِبَغْضِ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩].

#### ٢\_ رفع العقوبات العامة:

كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ [الشورى: ٣٠]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيُهْلِكَ وَقَالَ : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيُهْلِكَ اللَّهُ إِلَّا عَمِرانَ: ١٦٥]. وقال: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيُهْلِكَ اللَّهُ إِلَّهُ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٥]. وقال: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيُهْلِكَ اللَّهُ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ [هود: ١١٧].

وصدق الشاعر في قوله:

بنو تقيف ألا فانهوا سفيهكم إن السفيه إذا لم ينه مأمور

٣ ـ استنزال الرحمة:

لأن الطاعة سبب النعمة كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذْتَ رَبُّكُمْ لِبِن شَكَرْتُمْ لِأَنِ شَكَرْتُمْ لِأَنِ مَن نَبِّي قَلْتَلَ مَعَهُ رِبِيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابُهُمْ لَأَنِيدَنَّكُمْ ﴾ [ابراهيم: ٧]. وقال: ﴿ وَكَأَيِّن مِن نَبِي قَلْتَلَ مَعَهُ رِبِيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابُهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا استَكَانُواْ وَاللَّهُ مُحِبُ الصَّبِرِينَ ﴾ [ال عمران: ١٤٦]. وقال: ﴿ وَلَوْ أَنْ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦]. أَهْلَ الْقُرَى ءَامَنُواْ وَالَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُت مِن السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

## ٤\_ تقوية المؤمن وإرغام أنف المنافق:

قال سفيان الثوري: "إذا أمرت بالمعروف شددت ظهر المؤمن، وإذا نهيت عن المنكر أرغمت أنف المنافق".

٥ ـ تحقيق الخرية للأمة:

كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَأُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْ َ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

### ٦ ـ سبب للنصر على الأعداء:

كما قال تعالى: ﴿ أُوَلَمْا أَصَبَتْكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَهُم مِثْلَيّا قُلُمٌ أَنْ هَنذَا قُلْ هُوَمِن عِندِ أَنفُسِكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٦٥]، وقال: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عِنكُمْ شَيْعًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّذَّرِينِ ﴾ [التوبة: ٢٥].

٧ ـ النجاة من صفات المنافقين والالتحاق بالمؤمنين:

كما قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ
وَيَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَيُطِيغُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ اَ أُوْلَتِيكَ
سَيَرْ حَمُهُمُ ٱللَّهُ أَإِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٧١].

وقال في المنافقين: ﴿ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضُ أَلُونَ يَأْمُرُونَ بِالْمُنافِقِينَ بِالْمُنافِقِينَ وَاللَّمُ فَلَسِيَهُمْ أَلِنَ اللَّهُ فَلَسِيَهُمْ أَلِنَ ٱلْمُنافِقِينَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [التوبة: ٦٧].

• الآثار المترتبة على ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

١ – وقوع الهلاك العام:

كما قال تعالى: ﴿ وَٱتَّقُواْ فِتْنَةً لَّا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً ﴾ [الانفال: ٢٥].

وسبق في الحديث: "إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك الله أن يعمهم بعقاب" (١).

ولما سُئل النبي ﷺ: أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: "نعم إذا كَثُرَ الْحَبَث".

٢ – انتفاء وصف الخيرية:

<sup>(</sup>١) سبق قريبًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٤٦)، ومسلم (٢٨٨٠) من حديث زينب بنت جحشٍ رضي الله عنها.

كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، فمن لم تتحقَّق فيه صفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خرج من الوصف بالخيرية، وانتفت عنه هذه الصفة العظيمة؛ لأن الحكم يدور مع الوصف المعلَّل به وجودًا وعدمًا.

٣- عدم إجابة الدعاء:

وفي حديث عائشة، عن النبي ﷺ: "مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر، قبل أن تدعوا فلا يُستجاب لكم"(١).

٤ - سبب غربة الدين، واختفاء معالمه واندراس آثاره:

كما في الحديث المشهور: "بَدَأَ الْإِسْلاَمُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كُمَا بَدَأَ غَرِيبًا فَطُوبَى لِلْغُرَبَاءِ"

الآداب الواجبة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

١ – الرفق:

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصً عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوكَرَّحِيمٌ ﴾ [النوبة: ١٢٨].

وفي الحديث: ''إن الله رفيق يحبُّ الرِّفق في الأمر كله''''

وفي رواية لمسلم: "إن الله رفيق بحب الرفق، ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العملي على ما سواه"(<sup>(1)</sup>).

وفي حديث آخر: "من يُحرم الرفق بحرم الخير ال(٥). وفي رواية: "أيُحرم الخير كله ال(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه، وحسَّنه الألباني في "صحيح الجامع" (٥٨٦٨). انظر الحديث العاشر من الأربعين. (٢) أخرجه مسلمٌ (١٤٥) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٩٢٧)، ومسلم (٢١٦٥) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢٥٩٣) في رواية له من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٢٥٩٢) من حديث جرير رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (٤٨٠٩) في روايته لحديث جَريرِ المذكور.

وكان أصحاب ابن مسعود إذا مَرُّوا بقومٍ يرون منهم ما يكرهون، يقولون: "مهلاً يرحكمم الله".

وقال سفيان الثوري: "لا يأمر وينهى إلا من كان رفيقًا فيها يأمر رفيقًا فيها ينهى". وقال ابن تيمية: "الرفق سبيل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر". وقد قيل: "ما أغضبت رجلاً فقبل منك".

و تأمَّل ما ذكره المولى سبحانه في قصة موسى حين أرسله إلى طاغيةٍ كفرعون، فقال تعالى: ﴿ٱذَّهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَيٰ۞ فَقُولَا لَهُ وَقُولًا لَيْنَا لَعَلَّهُ رِيَّتَذَكَّرُ أَوْتِخَشَىٰ ﴾ [طه: ٤٣ ـ ٤٤].

وتأمَّل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بأبسط عبارة وألين توجيهٍ، في قول مؤمن آل فرعون: ﴿أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبِّيَ ٱللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨].

وهل أتاك نبأ النبي ﷺ مع الأعرابي الذي دعا لنفسه وللنبي ﷺ فقط؟ ولم يلبث أنْ بال في المسجد؟

فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: دَخَلَ أَعْرَابِيُّ المُسْجِدَ وَالنَّبِيُ عَلَيْ جَالِسٌ فَصَلَّى فَلَمَّا فَرَعَ قَالَ: اللهمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا وَلاَ تَرْحَمْ مَعَنَا أَحَدًا، فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ النَّبِيُ عَلِيْهِ فَقَالَ: "لَقَدْ تَحَجَّرْتَ وَاسِعًا" فَلَمْ يَلْبَثُ أَنْ بَالَ فِي المُسْجِدِ فَأَسْرَعَ إِلَيْهِ النَّاسُ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلِيْهِ: "أَهْرِيقُوا عَلَيْهِ سَجْلًا مِنْ مَاءٍ أَوْ دَلُوًا مِنْ مَاءٍ " ثُمَّ قَالَ: "إِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِّرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ اللهَ اللهُ مَنْ مَاءً أَوْ دَلُوًا مِنْ مَاءً " ثُمَّ قَالَ: "إِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِّرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ

وتأَمَّل حديث مُعَاوِيَة بْنِ الحُكَم السَّلَمِيِّ قَالَ: بَيْنَا أَنَا أَصَلِّي مَعَ رَسُولِ الله ﷺ إِذْ عَطَسَ رَجُلٌ مِنْ الْقَوْمِ فَقُلْتُ (٢): يَرْحَمُكَ الله، فَرَمَانِي الْقَوْمُ بِأَبْصَارِهِمْ، فَقُلْتُ: وَا ثُكْلَ أُمِّيَاهُ! مَا شَأْنُكُمْ تَنْظُرُونَ إِلَيَّ؟ فَجَعَلُوا يَضْرِبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَاذِهِمْ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ أُمِّيَاهُ! مَا شَأْنُكُمْ تَنْظُرُونَ إِلَيَّ وَصُولُ الله ﷺ فَبَالِيهِ فَوَ وَأُمِّي مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ وَلاَ يُصَمِّنِي لَكِنِي الْكِنِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ رَسُولُ الله ﷺ فَبِلَهِ فَبِأَبِي هُو وَأُمِّي مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ وَلاَ بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيمًا مِنْهُ، فَوَالله مَا كَهَرَنِي، وَلاَ ضَرَبَنِي، وَلاَ شَتَمَنِي، قَالَ: "إِنَّ هَذِهِ الصَّلاةَ بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيمًا مِنْهُ، فَوَالله مَا كَهَرَنِي، وَلاَ ضَرَبَنِي، وَلاَ شَتَمَنِي، قَالَ: "إِنَّ هَذِهِ الصَّلاةَ

<sup>(</sup>۱) أخرِجه البخاري (۲۲۰)، ومسلم (۲۸٤)، وأبو داود (۳۸۰)، والترمذي (۱٤٧/ والسياق له)، والنسائي (٥٦) (٣٣٠)، وابن ماجه (٥٢٩) مطولاً ومختصرًا.

<sup>(</sup>٢) وهنر في الصلاة.

لاَ يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلاَمِ النَّاسِ، إِنَّمَا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ " (').

وروي أن رجلاً من الصحابة أكثر شرب الخمر بالشام فبلغ ذلك عمر بن الخطاب رضي الله عنه فكتب له : ﴿ حَمْ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِتَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۞ عَافِرِ ٱلْذَنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ اللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴾ [غافر:١-٣]، فترك الرجل الخمر وتاب.

وحكى التاج السبكي عن أبيه أنه كان يجتمع ببعض الأمراء ، وكان الأمير يلازم الحرير فقال : يا أمير بكم الذراع من هذا؟ فقال : بدينار ، فقال : في الصوف ما يساوي كل ذراع منه دنانير، ومماليكك وخدمك يشاركونك في لبس الحرير ولا يليق بشهامتك أن يساووك فاعدل إلى الصوف ، فإنه أعلى وأغلى مع ما فيه من السلامة من العقاب الأخروي .

فاستحسن كلامه ، ولو قال له ابتداء هذا حرام لم يفد.

فائدة: قال الغزالي "إن إيذاء المسلم حرام محذور كما أن تقريره على المنكر محذور، وليس من العقلاء من يغسل الدم بالدم أو بالبول. ومن اجتنب محذور السكوت على المنكر، واستبدل عنه محذور الإيذاء للمسلم مع الاستغناء عنه فقد غسل الدم بالبول على التحقيق".

وقال أحمد : الناس محتاجون إلى مداراة ورفق الأمر بالمعروف بلا غلظة إلا رجل معلن بالفسق فلا حرمة له <sup>(٢)</sup> .

تنبيه: وهذا الرفق في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يعني: السكوت على المنكرات، ولا يتعارض مع الغيرة على المحارم والغضب إذا انتهكت، وقد كان النبي ﷺ أرفق الناس، وأشجع الناس، وأغير الناس على محارم الله في آنٍ واحدٍ.

ومن ذلك: إقراره لبعض صحابته على الغيرة على المحارم، كمّا في حديث المُغِيرَةِ، قَالَ: قَالَ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ: لَوْ رَأَيْتُ رَجُلًا مَعَ امْرَأَتِي لَضَرَبْتُهُ بِالسَّيْفِ غَيْرَ مُصْفَحٍ، فَبَلَغَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٥٣٧).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢/ ٢٥٦).

ذَلِكَ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ: "أَتَعْجَبُونَ مِنْ غَيْرَةِ سَعْدٍ؟ لأَنَا أَغْيَرُ مِنْهُ، وَالله أَغْيَرُ مِنِّي "أَ('). ٢ – البدء بالنفس:

ومَنْ نهى عمّا له قد ارتكب فقد أتّى بها به يقضي العجب فلو بدا بنفسه فذادَها عن غيّها لكانَ قد أفادَها

وقد قيل: "إنها يصلح التأديب بالسوط من صحيح البدن، ثابت القلب، قوي الذراعين، فيؤلم ضربه فيردع، فأما من هو سقيم البدن لا قوة له، فهاذا ينفع تأديبه بالضرب؟ والنفوس مجبولة على عدم الانتفاع بكلام مَن لا يعمل بعلمه ولا ينتفع به".

وليس معناه أن يُلام من فرَّط في امتثال الواجب، أو يتقاعس المذنب عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(٢)</sup>.

إذا كان لا يعظ الناس مَن هو مذنب فمن يعظ العاصين بعد محمد؟! ٣- البدء بالأهم وتقديمه على غيره، وأهمية التدرج مع مراعاة المصلحة.

إنَّ اللبيبَ إذا بَدَا مِنْ جِسْمه مَرَضَانِ مختلفانِ دَاوَى الأخطرا

وهذا ظاهرٌ في تدرُّج النبي ﷺ في وصيته لمعاذ بن جبل رضي الله عنه حين بعثه إلى اليمن (٢) فقال له: ''ادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَ الله وَأَنِّي رَسُولُ الله، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ الله قَدْ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْم وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ الله افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَاهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ وَتُردُ عَلَى فُقَرَائِهِمْ اللهُ الله افْتَرضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَاهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ وَتُردُ عَلَى فُقَرَائِهِمْ اللهِ اللهُ وَيُردُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهَ اللهُ الل

فقدَّم النبي عَلَيْ أهم المهات وهو التوحيد وشهادة الإسلام، ثم ثنَّى بالصلاة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٨٤٦)، ومسلم (١٤٩٩).

<sup>(</sup>٢) وقد سبقت الإشارة لهذه القضية قبل ذلك أثناء شرح هذا الحديث.

<sup>(</sup>٣) وانظر: الحديثين "الثاني" و"التاسع والعشرين" من هذه "الأربعين".

<sup>(</sup>٤) أخرِجه البخاري (١٣٩٥)، ومسلم (١٩) من حديث ابن عباس رضي الله عنها.

فتا بعدها من شرائع الإسلام.

٤\_ الصبر واحتمال الأذي.

٥ – الحلم.

٦ – البدء بالأرفق.

قالت عائشة: "إنها نزل أول ما نزل منه (أي: القرءان)سور من المفصل فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا تاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شيء لا تشربوا الخمر لقالوا لا ندع الخمر أبدًا، ولو نزل ولا تزنوا لقالوا لا ندع الزنا أبدًا"(١).

٧ - مراعاة المصالح وتحقيقها:

لأن الشريعة قد جاءت لجلب المصالح ودفع المضارّ عن الناس.

الأداب المستحبة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

١ \_ بيان الجزاء أو العوض:

وقد جُبِلت النفوس على حب طرح الجزاء عند الأمر والنهي، وقد راعت الشريعة هذا الأمر، ونجد في أكثر الأحاديث الربط بين الأمر بالفعل أو النهي عنه وبين الجزاء على ذلك، على وتيرة: "من شرب الخمر في الدنيا، فهات وهو يُدْمنها، لم يشربها في الآخرة".

٢ \_ تقليل العلائق مع الناس إذا كانت المصلحة في ذلك:

وقد ألَّف العلماء في ذلك كتبهم في "العزلة والخلطة"(")، والأمر يدور مع المصلحة ، الشرعية سَلْبًا وإيجابًا، فالعزلة متعينةً إذا كانت الحاجة إليها ماسَّة، والمصلحة فيها راجحة، والخلطة متعينة إذا رجحت كفَّة المصلحة فيها، وكانت منفعة الدعوة في المخالطة، ورُبَّ ،

<sup>(</sup>١) "التحرير والتنوير" (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٥٧٥)، ومسلم (٢٠٠٣) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٣) من ذلك: "العزلة" للخطابي، و"العزلة والخلطة" للعودة.

نخالطة أتَتْ على صاحبها فأخرجته من دائرة السنة، كما جرى في تراجم جماعة ممن خالطه الشيعة فتشيَّعوا، أو خالطوا النصارى فتنصَّروا والعياذ بالله. ورُبَّ عزلةٍ جَرَّتْ على صاحبها الهلاك، أو حرمت الناس من الانتفاع به. والأمور تُقَدَّر بقدرها.

### ٣- الإسرار بالنصح:

وكها قيل: النصيحة ضد الفضيحة، فالنصيحة ما كانت سرَّا، والفضيحة ما كانت علنًا، ولا تكون الفضيحة لرجلِ إلا إذا رفض النصيحة السرية، وكان شره مستطيرًا، فيُكْشف أمره للناس حتى يجذروه.

ولا يُبْدأ بالفضيحة؛ لأنها تقطع حبال النُّصح والاستجابة، وغالبًا ما تؤدِّي إلى المعاندة والاستكبار، ورفض الحق.

#### ٤ - اختيار الوقت والظروف والوسائل المناسبة.

وتأمَّل كيف ترك النبي ﷺ هدم الكعبة والعودة بها إلى قواعد إبراهيم؛ لحداثة الناس بالكفر، فربَّما جَرَّهم هذا الصنيع إلى العودة إلى الكفر بعد أن خرجوا منه.

وقنوات الاتصال بالناس، واختيار الوقت في الاتصال والانفصال، والأمر والنهي، والفِعل والترك: كلُّ ذلك مما لا ينبغي إغفاله.

وتأمَّل كيف ترك النبي عَلَيْ الباب مفتوحًا بينه وبين بعض الكفار، ومن ذلك مثلاً تعامله مع بعضهم في البيع والشراء، حتى مات ودرعه مرهونة عند بعض اليهود، ومن ذلك أيضًا: إرساله الرسائل والكتب إلى ملوك الكفر وأمراء القبائل والعشائر يدعوهم إلى الإسلام، والترغيب في ذلك بشتَّى الطرق، وكان بإمكانه غلق كل المنافذ بينه وبين جميع الناس لو أراد؛ لكنه لم يفعل عَلَيْ فلا تفعل أنتَ أيضًا.

ونما يصلُح في هذا المجال: اتصال بعض الدعاة ببعض أولي الأمر والنهي في الناس، وبعض أصحاب الولايات والمناصب، وما لا يُدرك كله، لا يترك جله.

وقد شهد الواقع أن مثل هؤلاء ربها أجرى الله الخير على أيديهم، وربها جاء نفع الدعوة مِنْ قِبَلِهم، فليس من الحكمة التغاضي عن مثل هذه الصلة إذا لاحت

للدعاة بدون استشراف نفس، أو تقديم تنازلات تعود بالضرر على سير الدعوة.

## ٥ \_ عدم اليأس وتضخيم الأخطاء:

ولا داعي لليأس من استجابة الناس للخير، فقد عانى النبي على من الناس أشد العناء فصبر، وكذلك عانى أنبياء الله السابقون من أقوامهم، فما زادهم ذلك إلا إصرارًا على ما هم عليه من الحق، وإصرارًا على دعوة أقوامهم مهما كلَّفهم ذلك.

وتأمَّل كيف ظل نوحٌ عليه السلام يدعو قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا، فها آمن معه إلا قليلٌ، وأنتَ تيأس من صلاحهم بعد عام أو عامين من الدعوة؟!

كذا لا داعي لتضخيم أخطاء الناس ومعاصيهم، فقد جُلِد من هو أفضل من هؤلاء في معاص كبار، ولا يخفى عليك قصة مَن جُلد في الخمر مِن الصحابة، كما جُلد آخر في الزنى، وقُطِعت يد الغامدية في السرقة، وما ضرَّهم ذلك؛ إذ الخطأ من طبائع البشر، والإنسان غير معصوم، وكلُّنا أصحاب ذنوب؛ إلا من رحم الله، فكُنْ رحياً.

واحذر رؤية ذنوب الآخرين والتغافل عن كبائر النفس الأمَّارة بالسوء.

ولا يعني ذلك التغاضي عن المعاصي، أو تبريرها، وإنها المراد النهي عن تضخيم الأخطاء، وما حُكِي عن بعض الصحابة وقائع فردية معدودة، لعلّنا لم نسمع عن غيرها، فقد كان جيلاً فريدًا هماه الله عز وجلّ، وصَنَعَه على عينه، وإنها وقع بعض ذلك مِن بعض أعراب الصحابة، أوحديثي الإسلام، ونحو ذلك، ولعلَّ الله عَلَى قد نصب هذه الحوادث عبرةً للناس وابتلاءً لهم؛ ليميز الخبيث من الطيب، ويظهر المتبع لهم على صراطٍ مستقيم دون تأليه لأحدٍ منهم كها تفعل بعض فِرق الضلال، ودون تجاوزٍ لأسوارهم المنبعة، ومنزلتهم الرفيعة، وانتهاك حرمتهم، فضلاً عن الوقوع فيهم كها وقع من فِرق المبتدعة؛ عيادًا بالله من ذلك.

هذا.. ومغفرة الأخطاء، والتغاضي عن العيوب من شِيَم الكرام على كلِّ حالٍ.

رَفْعُ عِب (لاَرَّحِلِج (النَّجَّرَيُّ (لَسِلْتُمَ) (لِنَهِمُ (الِفِرُو وكريس

# الحديث الخامس والثلاثون

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَا اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَيْهِ:

«لَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَلَا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْع بَعْضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ الله إِخْوَانًا، المُسْلِمُ يَبِعْ بَعْضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ الله إِخْوَانًا، المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخْذُلُهُ، (ولا يَكذِبه)(١)، وَلا يَخْفِرُهُ، التَّقْوَى هَاهُنَا " \_ وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ \_ يَخْفِرُهُ، التَّقْوَى هَاهُنَا " \_ وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ \_ ابِحَسْبِ امْرِئٍ مِنْ الشَّرِّ أَنْ يَخْفِرَ أَخَاهُ المُسْلِمَ، كُلُّ المُسْلِمِ عَرَامٌ: دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعِرْضُهُ».

رواه مسلمٌ.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) لم ترد هذه اللفظة في رواية مسلم، وستأتي للترمذي من طريق أبي صالحٍ عن أبي هريرة.

رَفَعُ عبى (لرَّحِنْ) (النَّجْنَى يُّ (سِلنَمُ (النِّرْ) (الِفِرُوفَ مِسِ

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه مسلمٌ بهذا السياق من رواية أبي سعيدٍ مولى عامر بن كُريْز، عن أبي هريرة، به<sup>(۱)</sup>.

ُ وفي رواية لمسلم زَادَ فِيهِ: ''إِنَّ الله لَا يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ وَلَا إِلَى صُوَرِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ'' ــ وَأَشَارَ بِأَصَابِعِهِ إِلَى صَدْرِهِ.

وأخرجه البخاري ومسلم من رواية الأعرج، عن أبي هريرة، به (٢).

وفي رواية للبخاري: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: "إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ، فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الحُدِيثِ، وَلَا تَحَسَّسُوا، وَلَا تَجَسَّسُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَخَاسَدُوا، وَلَا تَبَاخَضُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَكُونُوا عِبَادَ الله إِخْوَانًا".

وفي لفظٍ للبخاري ومسلم "عن أبي هريرة مرفوعًا: "لَا يُتَلَقَّى الرُّكْبَانُ لِبَيْع، وَلَا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْع بَعْضٍ، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلَا تُصَرُّوا الْإِبِلَ وَالْغَنَمَ، فَمَنْ ابْتَاعَهَا بَعْدَ ذَلِكَ فَهُوَ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ بَعْدَ أَنْ يَحْلَبَهَا، فَإِنْ رَضِيَهَا أَمْسَكَهَا، وَإِنْ سَخِطَهَا رَدَّهَا وَصَاعًا مِنْ تَمْرٍ".

وذَكَرَهُ مسلمٌ في رواية ('' من رواية العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة محتصرًا، ولفظه: ''لَا يَسُمْ المُسْلِمُ عَلَى سَوْمِ أَخِيهِ''. وفي لفظ له من وجه آخر عن أبي هريرة: ''أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ نَهَى أَنْ يَسْتَامَ الرَّجُلُ عَلَى سَوْمِ أَخِيهِ''، وَفِي رِوَايَةِ: ''عَلَى سِيمَةِ أَخِيهِ''.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٢/ ٢٧٧، ٣٦٠)، ومسلم (٢٥٦٤)، وابن ماجه (٣٩٣٣) (٢١١٥)، والبيهقي في "الكبرى" (٦/ ٩٢) (٨/ ٢٥٠) و"الشعب" (٦٦٦٠) (١١١٥١)، والقضاعي في "مسند الشهاب" (٩٣٩) من طريق أبي سعيدٍ، به.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مالكٌ في "الموطأ" (۲/ ۹۰۷ ـ ۹۰۸)، وأحمد (۲/ ۲٤٥)، والبخاري (۵۱٤۳) (۲۰٦٦)، ومسلم (۲۰۲۳)، وأبو داود (٤٩١٧)، والبغوي في "شرح السنة" (۳۵۳۳)، وابن حبان (٥٦٨٧)، والبيهقي (٦/ ٨٥) (٧/ ١٨٠) (٨/ ٣٣٣) (١/ ٢٣١) من طريق الأعرج، به.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢١٥٠)، ومسلم (١٥١٥).

<sup>(</sup>٤) "صحيح مسلم" (١٥١٥).

وفي رواية الترمذي ('' من طريق أبي صالح، عن أبي هريرة، مرفوعًا: ''المُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمُ لَا يَخُونُهُ وَلَا يَكْذِبُهُ وَلَا يَخْذُلُهُ ''. والباقي نحوه.

وقال الترمذي: "حَسَنٌ غَرِيبٌ وَفِي الْبَابِ عَنْ عَلِيٍّ وَأَبِي أَيُّوبَ".

وفي روايةٍ لأحمد: "المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ وَلَا يَخْذُلُهُ وَلَا يَخْقِرُهُ وَحَسْبُ الْمِرِيِّ مِنْ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ المُسْلِمَ".

والحديث أخرجه البخاري ومسلم من غير وجهٍ عن أبي هريرة، به.

وله شواهد؛ منها:

١-عَنْ عَبْدَ الله بْنَ عُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: "اللَّسْلِمُ أَخُو اللَّسْلِم، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يُسْلِمُهُ، وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ الله فِي حَاجَتِهِ، وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمَ كُرْبَةً فَرَّجَ الله عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرُبَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ الله يَوْمَ الْقِيَامَةِ "(").

وفي لفظ لمسلم (") من حديث ابن عمر مختصرًا: "لَا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ، وَلَا يَخْطُبْ بَعْضُكُمْ عَلَى خِطْبَةٍ بَعْضٍ". وفي روايةٍ له: "لَا يَبِعْ الرَّجُلُ عَلَى بَيْع أَخِيهِ، وَلَا يَخْطُبْ عَلَى خِطْبَةٍ أَخِيهِ؛ إِلَّا أَنْ يَأْذَنَ لَهُ".

٢ ـ ووَرَدَ نحوه عن عقبة بن عامر عن النبي ﷺ، مختصرًا على النهي عن البيع على بيع الأخ و الخطبة على خطبته، ولفظه: "اللَّوْمِنُ أَخُو اللَّوْمِنِ، فَلَا يَجِلُّ لِلْمُؤْمِنِ أَنْ يَبْتَاعَ عَلَى بَيْع أَخِيهِ، وَلَا يَخْطُبَ عَلَى خِطْبَةٍ أَخِيهِ، حَتَّى يَذَرَ".

٣ـ وعَنَّ أَنْسِ بن مَالِكٍ ﷺ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَال: ''لَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَكُونُوا عِبَادَ الله إِخْوَانًا، وَلَا يَجِلُّ لِمُسْلِمِ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثَةِ أَيَّامِ'''

<sup>(</sup>١) في "السنن" (١٩٢٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲/ ۹۱)، والبخاري (۲۶۶۲/ والسياق له) (۲۹۵۱)، ومسلم (۲۵۸۰)، وأبو داود (۶۸۹۳)، والترمذي (۱۶۲۳)، والبيهقي (۶/ ۹۶) (۸/ ۳۳۰)، والبغوي في "شرح السنة" (۳۵۱۸)، وابن حبان (۵۳۳)، والطبراني في "الكبير" (۱۳۱۳)، والقضاعي في "مسند الشهاب" (۱۲۸) (۱۲۹) (۶۷۷).

<sup>(</sup>٣) في "الصحيح" (١٤١٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالكٌ في "الموطأ" (٩٠٧/٢)، وأحمد (٣/ ١١٠، ١٦٥، ١٩٩، ٢٥٥)، وعبد الرزاق (٢٠٢٢٢)، والبخاري في "الصحيح" (٦٠٦٥) (٢٠٧٦) وفي "الأدب المفرد" (٣٩٨)، ومسلم=

٤ ـ وعن جابر أن النبي عَلَيْ قال: "المسلم أخو المسلم، لا يخونه، ولا يخذله، المسلمون يد على من سواهم، تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم". أخرجه الطبراني(١)، وقال: "لم يرو هذا الحديث عن إبراهيم بن نافع إلا أبو القاسم ابن أبي الزناد، تفرد به سعيد بن يحيى".

٥ ـ ورُوِيَ من وجه غريب عن الحارث بن شريح النميري أنه انطلق مع رسول الله على حتى صلى معه في المسجد بين مكة والمدينة فقال رسول الله على: "إن المسلم أخو المسلم، إذا لقيه سلَّم، وعليه من السلام مثل ما حيَّاه به وأحسن، وإذا شاوره نصح له، وإذا استنصره من أعدائه نصره، ولا يمنعه الماعون" قالوا: يا رسول الله! ما الماعون؟ قال: "الحجر، والماء، والحديد" أخرجه ابن قانع (٢)، وقد اختُلِفَ في إسناده (٣).

## راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث التاسع".

# شرحُ المفردات

"لا تحاسدوا": لا يحسد بعضكم بعضًا.

"والحسد": يعني تمني زوال نعمة الغير.

"لا تناجشوا": لا يزد في ثمن السلعة من لا يريد شراءها ليخدع غيره.

"لا تباغضوا": لا يبغض بعضكم بعضًا، والمقصود لا تتعاطوا أسباب البغضاء.

"لا تدابروا": لا يُدْبِر بعضكم عن بعضٍ، والمقصود الإعراض فلا يولَي أحدكم ظهره لأخيه.

<sup>=(</sup>٢٥٥٩)، وأبو داود (٤٩١٠)، والترمذي (١٩٣٥)، وابن حبان (٥٦٦٠)، وأبو نعيم في "الحلية" (٣/ ٣٧٤)، والبيهقي في "الكبرى" (٧/ ٣٠٣) (١١/ ٢٣٢) وفي "الآداب" (٣٠٠). (١) في "الأوسط" (١٤٧٨).

<sup>(</sup>٢) في "معجم الصحابة" (١/ ١٨٣)، وأخرجه في موضع آخر من كتابه (٢/ ٢٦١) بنحوه.

<sup>(</sup>٣) انظر: "الإصابة" لابن حجر (٢٩٣٩) (٢٩٩٩).

"لا يخذله": لا يدَّخر جهدًا في نصرته وردِّ الظلم عنه.

"لا يحقره": لا يستصغره.

"بحسب امرئ من الشرّ ": يكفيه من الشرفي أخلاقه.

"العرض": موضع المدح والذم من الإنسان.

## أهمية الحديث ومنزلته

- هذا الحديث أصلٌ في بيان الحقوق الواجبة للمسلمين.
- وهو أصلٌ في تنظيم العلاقات بين المسلمين في البيع والشراء، وسائر أمور الحياة.
  - وهو أصلُّ في الحثُّ على تعاطى الألفة، ونبذ أسباب الفُرقة بين المسلمين.
    - وهو أصلٌ في دفع المضارّ عن المسلمين، وجلب المصالح لهم.
      - وهو أصلٌ في حرمة مال المسلم ودمه وعِرْضه إلا بحقً.

# الشرح الإجمالي

يشتمل هذا الحديث على جملة من الفوائد.

١ - النهي عن كل ما من شأنه أن يجلب فساد ذات البين بين المسلمين.

٢ - الوصية بمحاسن الأخلاق وكامل الآداب.

٣- تحريم دم المسلم وعِرْضه وماله إلا بحقّ.

٤ - القلب هو الأساس في بناء التقوى.

وقد صدق من قال:

فالعقلُ أولهًا والصمتُ ثانِيها والجودُ خامسُها والصدقُ سادِيها واللِّينُ تاسعُها والبِرُّ عاشِيها إِنَّ المكارمَ أبوابٌ مُصَنَّفَةٌ والعلمُ ثالثُها والحِلْمُ رابعُها والصبرُ سابعُها والشكرُ ثامنُها

## الشرح التفصيلي

@ قوله: "الاتحاسدوا"!

خطاب لكل من يَتَأَتَّى توجهيه إليه من الأمة، شاهدهم وغائبهم، ذكورهم . وإناثهم.

وفي تعبيره بواو الجاعة تغليب للذكور لشرفهم.

"لا تحاسدوا": أصلها: لا تتحاسدوا (بتاءَيْن) حُذِفَتْ إحداهما طلبًا للتخفيف.

و"تتحاسدوا": تَتَفَاعَلُوا.

وهذا أعم من أصل الفعل؛ لأن فيه المقابلة وأصل الفعل.

فإن قيل: لماذا عبر به دون ما يفيد أصل الفعل، نحو "لا يحسد بعضكم بعضًا"، خاصَّةً مع صحته؟

#### فالجواب:

١ - هذا أقوى في النهي؛ لأن النفوس مجبولة على حب الانتقام ممن أساء إليها.

٢ - ولأنه يُعْلَم من النهي عن المقابلة والمكافأة في الحسد النهي عن أصله بالأولى.
 وفرقٌ بين الدلالة على حُرْمَةِ الشيء بالشيء، وبين الدلالة عليه بطريقِ الأولى.

#### تعريف الحسد:

الحسد: تمني زوال نعمة الغير.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "الحسد كراهة ما أنعم الله به على الغير وإن لم يتمن الزوال".

قال ابن عثيمين: "ومن المعلوم أن مِن لازم الكراهة أن يتمنى الزوال، لكن كلام الشيخ رحمه الله أدق، فمجرد ما تكره أن الله أنعم على هذا الرجل

بنعمة فأنت حاسد"(١).

- والناس في الحسد أقسام (٢):

ا - فمنهم من يسعى في زوال نعمة المحسود بالبغي عليه بالقول والفعل، وهما صنفان:

الأول: من يفعل ذلك ويزيد بنقل هذه النعمة إلى نفسه.

والثاني: من يفعل ذلك من غير أن يسعى في نقلها إلى نفسه، وهذا أخبث الأصناف.

٢ ومنهم مَنْ إذا حسد غيره لم يعمل بمقتضى حسده، ولم يَبْغِ على المحسود
 بقولٍ أو فعل، وهما صنفان أيضًا:

الأول: من لا يملك ولا يمكن إزالة الحسد من نفسه فيكون مغلوبًا على ذلك، فلا يأثم؛ لأن الحسد مركوزٌ في طباع البشر، وهو أن الإنسان يكره أن يفوقه أحدٌ من بني جنسه في شيءٍ من الفضائل.

والثاني: مَنْ يُحدِّث نفسه بذلك اختيارًا، ويُعيده ويُبديه في نفسه مستروحًا إلى تمنَّي زوال نعمة أخيه، فهذا شبيهٌ بالجزم المصمّم على المعصية، وفي العقاب على هذا خلافٌ، ولا يَبْتُد مَنْ هذا حاله أن يبغى على المحسود ولو بالقول، فيأثم بذلك.

٣ ومنهم من إذا حسد لم يَتَمَنَّ زوال نعمة الغير عنه، بل يسعى في اكتساب
 مثل فضائله ويتمنَّى أن يكون مثله.

فإذا كانت الفضائل دنيوية: فلا خير في ذلك وإن كانت مباحة كما قال الذين يُريدون الحياة الدنيا: ﴿ يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَآ أُوتِيَ قَرُونُ ﴾ [الفصص: ٧٩] فلا بأس.

وإن كانت الفضائل دينيةً فهذا حَسَنٌ، وهو من الحسد المشروع كما في قوله تعالى: ﴿ وَقِى ذَالِكَ فَلْيَتَنَافُسِ ٱلْمُتَنَفِسُونَ ﴾ [المطففين: ٢٦]. وقد تمنَّى النبيُّ ﷺ الشهادة،

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٢٦٠ \_٢٦٣).

كما في حديث أبي هريرة عن النبي علي في فضل الشهادة في سبيل الله على، وفيه: الولا أن أشقَّ على أمتي ما قعدتُ خلف سريَّةٍ، ولوددتُ أني أُقْتَلُ في سبيل الله ثم أَحْبَا ثم أُقْتَلُ ثم أَحْبَا ثم أُقْتَلُ اللهِ .

وفي "الصحيحين" عنه على: "لا حسد إلا في اثنتين: رجلٌ آتاهُ الله مالاً، فهو ينفقه آناءَ الليل وآناء الليل وآناء الليل وآناء الليل وآناء النهار "(٢).

وهذا هو الغبطة، وإنها سُمِّيَ حسدًا على سبيل الاستعارة، وهو محصور في العلم والمال.

ولا يَرِد هنا قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بِهِ، بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ [النساء:٣٢]؛ لأنه في الحسد.

٤ - ومنهم من إذا وجد الحسد من نفسه سعى في إزالته، وفي الإحسان إلى المحسود بإسداء الإحسان إليه والدعاء له، ونشر فضائله وفي إزالة ما وجد في نفسه نحوه حتى يبدلَه بمحبة أن يكون أخوه المسلم خيرًا منه وأفضل.

وهو من أعلى درجات الإيهان، وصاحبه هو المؤمن الكامل الذي يحب لأخيه ما يحب لنفسه.

• فإن قال قائل: ما يرد على القلب أحيانًا من محبة كون الإنسان أعلى من أخيه، فهل يدخل في الحسد؟ فالجواب: لا؛ لأن الرجل لم يكره نعمة الله عز وجل على هذا العبد، لكن أحب أن يفوقه، وهذا شيء طبيعي، ولذلك لما ألقى النبي على على أصحابه السؤال: أن من الشجر شجرة مثالها مثل المؤمن، كلهم لم يعرفوها، ذكروه أشياء من الشجر لكنها لم تكن إياها، وابن عمر رضي الله عنها يقول: وقع في قلبي أنها النخلة، ولكني أصغر القوم فلم أتكلم، قال أبوه: وددت أنك قلت

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦)، ومسلم (١٨٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري (٥٠٢٥)، ومسلم (٨١٥) من حديث ابن عُمر رضي الله عنها.

هذا(١)؛ لأنه إذا قالها تفوق على الحاضرين(٢).

#### والحسد على مراتب:

الأولى: أن يتمنى أن يفوق غيره، فهذا جائز، بل وليس بحسد.

الثانية: أن يكره نعمة الله عز وجل على غيره، ولكن لا يسعى في تنزيل مرتبة الذي أنعم الله عز وجل عليه، ويدافع الحسد، فهذا لا يضره، ولكن غيره أكمل منه.

الثالثة: أن يقع في قلبه الحسد ويسعى في تنزيل مرتبة الذي حسده، فهذا هو الحسد المحرم الذي يؤاخذ عليه الإنسان (٣).

#### آفات الحسد ومفاسده:

١ – ومن مفاسده أنه يسيء الأدب مع الله، ولا يرضى بقضائه.

أَلاَ قُل لَنْ ظَلَّ '' لِي حاسدًا أَتَدْرِي على مَنْ أَسَأْتَ الأَدَبِ اللهُ فَي حُكْمِهِ '' إِذَا أَنتَ لَمْ تَرْضَ لِي مَا وَهَبْ '' أَسَأَتَ على الله في حُكْمِهِ ''

والحسدُ مذمومٌ، وصاحبه مغموم، ويبعث عليه الأنانية والشعور بالنقص والعجز عن الإبداع واللِّحاق بالآخرين.

٢ - وكفى في مَآلِهِ أن يُفْسِدَ الطاعات، ويبعث على الخطيئات.

٣ - وحسبك أن الله تعالى أمر بالاستعادة من شرِّ الحاسد كما أمر بها من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري - كتاب العلم، باب طرح الإمام المسألة على الأصحاب ليختبر ما عندهم من العلم (۲۲)، ومسلم - كتاب الجنة والنار، باب مثل المؤمن مثل النخلة (۲۸۱۱) (۲۶).

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) السابق (ص٣٤٣).

 <sup>(</sup>٤) عند الجرداني: "بات" مكان "ظل"، والشطر الأول في "المستطرف": "أيا حاسدًا لي على نعمتي"
 والشطر الثاني مثله.

<sup>(</sup>٥) عند الجرداني: "فعله" مكان: "حكمه".

<sup>(</sup>٦) الأبيات في "شرح الجرداني" (ص٢٣٩) وكذا "المستطرف في كل فنَّ مستظرف" (١/ ٤٥٩) غير منسوبةٍ لأحدٍ. ونُسِبَتْ هذه الأبيات في "الفتوحات الوهبية بشرح الأربعين النووية" للشيخ إبراهيم بن مرعى (ص٢٦١) لمنصور الفقيه.

شر الشيطان.

 ٤ - ويكفي في قُبْحِهِ أنه أول ذنب عُصِيَ الله تعالى به حين ترك إبليس السجود لآدم حسدًا.

٥ - كما أن أول جريمة قتل وقعت في البشر كانت بسب الحسد، فهو يقضي على أقوى الروابط، كما حدث بين ابني آدم، وكما حدث بين يوسف وإخوته.

٦ - وأَظْلَمُ أهل الأرض مَنْ كان حاسدًا لمن باتَ في نعمائه.

ولأبي الطيب('':

وأظلمُ أهل الأرضِ مَنْ كانَ حاسدًا لَمَنْ باتَ فِي نعائِه يتقَلَّبُ ٧- ومن الحكمة قولهم: الحسود لا يسود أبدًا، والبخيل تأكل أمواله العدا، والكريم لا يضام أبدًا، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى خَبْثَلَا يَخَرُّجُ إِلَّا نَكِدًا ۚ ﴾ [الأعراف:٥٨].

فرعٌ: ويكون الحسدُ مِنَ الأدنى للأعلى في صفة أو نعمة من النعم:
 وغالبًا المحسود من أهل الفضل وخيار الخلق.

قال الشاعر:

ولا خلاك الله مِن حاسدٍ فإنَّ خيرَ الناسِ مَنْ يُحْسَدُ وقال آخر<sup>(۱)</sup>:

إِنْ يحسدوني فإِني غير لائِمهم قبلي مِن الناسِ أهل الفضل قد حُسِدُوا وقال آخر (٢):

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" لإبراهيم بن مرعي (ص٢٦١).

<sup>(</sup>٢) البيت في "ديوان الحماسة" (١/ ١٥٣). وأنشده محمد بن إسحاق بن حبيب الواسطي لابن حبان كما في "روضة العقلاء" (ص١٣٣).

<sup>(</sup>٣) أنشدهما علي بن محمد كما في "روضة العقلاء" لابن حبان (ص١٤٣)، ولم يُنْسَبَا لأحد في "البيان والتبيين" (١/ ٥٨٨)، و"جمهرة الأمثال" (١/ ٢٢١). وهذا من قصيدة مشهورة لأبي الأسود=

حَسَدُوا الفَتَى إِذْ لَمْ يَنَالُوا سَعْيَهُ فَالْقَـوْمُ أَعـدَاءٌ لَهُ وَخَصُومُ كَضَرَائِرِ الحَسنَاءِ قُلْنَ لُوجْهِهَا حَسَـدًا وَبُغضًا إِنَّه لَدَمِيمُ (''

#### معاملة الحسود:

ثم إن السلامة من الحسود في مداراته والصبر عليه، وهذا صعب جدًا ورضاه عزيز المنال، وقد لا يقع أبدًا.

وَدَارَيْتُ كُلَّ النَّاسِ لَكُنَ حَاسِدِي مُدَارَاتُه شَقَّتْ وَعَزَّ مَنَالُهَا وَكَيْفَ يُدَارِي المرءُ حَاسِدَ نِعْمَةٍ إِذَا كَانَ لَا يُرْضِيه إلا زَوَالْهُا وكيفَ يُدَارِي المرءُ حَاسِدَ نِعْمَةٍ إِذَا كَانَ لَا يُرْضِيه إلا زَوَالْهُا وكيفَ يُدَارِي المرءُ ولا تكلمه.

دَعِ الحسودَ وما يلقاهُ مِنْ كَمَدِه يكفيكَ مِنْهُ لهيب النارِ في كَبِدِه إِنْ لُمَتَ ذَا حَسَدٍ فَرَّجْتَ كُرْبَتَه وإِنْ سَكَتَّ فَقَدْ عَذَّبْتَهُ بيدِه (۱) وقال آخر:

> اصبر على كيدِ الحسودِ فإنَّ صــبْرَكَ قاتلُه كالنار تــأكل بعضها إن لم تجد ما تأكله

### • علاج الحسد:

وعلاجه في نفسه:

١ - أَنْ يعلم أَن كُل نعمة بتقدير الله حاصلة، وأنه تعالى لا يُسئل عما يفعل، وأنَّ له في ذلك حِكمًا يعلمها سبحانه.

<sup>=</sup>الدؤلى، كما عند العلائي في "الفصول المفيدة في الواو المزيدة" (ص٢١١).

<sup>(</sup>١) بالدال المهملة كما في "خزانة الأدب" (١/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) البيتان في "الفتوحات الوهبية" (ص٢٦١) و"شرح الجرداني" (ص٢٤١) لم يُنْسَبَا لأحدٍ.

٢- وأَنْ يتذكَّر معنى الاعتراض على الله في خُكْمِه وَقَدرِه.

٣- وأَنْ يعلَم أن الحسدَ مما يجلب سخط الله تعالى والناس.

٤- وأنه لا يضر إلا نفسه بدوام الهم واستمرار الغم.

٥- وعليه أن يتكلُّفَ قطعَ أسباب العداوة بالمواصلة والتودُّد والهدايا ونحوها.

﴿ آدَفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ، عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ، وَإِنَّ حَمِيمٌ ﴾ فصلت: ٣٤].

٦- ثم على الإنسان أن يمتثل قول النبي ﷺ: "انظروا إلى من هو أسفل منكم ولا تنظروا إلى من هو فوقكم فهو أجدر إلا تزدروا نعمة الله عليكم "(١).

فيها مثل ما في "لاتحاسدوا".

والكلام في "النجش" على نوعين: الاصطلاحي واللغوي(٢):

أ-المعنى الاصطلاحي:

النجش في البيع: أن يزيد في السلعة مَنْ لا يريد شراءها، إما لنفع البائع بزيادة الثمن له، أو بإضرار المشتري بتكثير الثمن عليه.

قال ابن عبد البر: "أجمعوا أن فاعله عاصٍ لله ﷺ إذا كان بالنهي عالمًا"(٢).

وأكثر العلماء على صحة البيع المتضمن للنجش.

وهذا قول أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد؛ لأن النهي لأمرِ خارج عن البيع.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي (٢٤٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٢٦٣ \_ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) "التمهيد" لابن عبد البر (١٣/ ٣٤٨ - ٩٤٩)

وأثبتَ أحمد ومالكُ الخيار للمشتري إذا لم يعلم بالحال وغُبِنَ غبنًا فاحشًا يخرج عن العادة، فله الفسخ أو أن يضع ما غبن به من الثمن.

هذا هو التفسير الأول للتناجش: باعتبار المعنى الاصطلاحي.

ب - والثاني: أن يكون المقصود المعنى اللغوي للنجش، فالنهي متجه إلى عموم استعمال الخداع والمكر والحيلة، وهذا محرمٌ بين المسلمين: ﴿ وَلَا يَخِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّمُ إِلَّا السَّيِّمُ إِلَّا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

والنجش في اللغة: الإغراء والإثارة بالمكر والحيلة.

ولهذا يسمى الصائد ناجشًا؛ لأنه يثير الصيد بحيلته ويخدعه ليمسك به.

فيدخل في هذا التقرير تدليس العيوب أو كتمانها وغش المبيع الجيد بالرديء.

وفي حديث أبي هريرة، عن النبي ﷺ قال: "مَنْ غَشَّنَا فليْسَ مِنَّا"(').

وقال أبو العتاهية:

ليسَ دُنْيًا إِلا بِدِينٍ وليس الدينُ إلا مكارمَ الأخلاقِ إِنَّها المكرُ والخديعةُ في الناس هما من خصالِ أهلِ النَّفَاقِ

وإنها يجوز المكرُ بمَنْ يجوز إدخال الأذي عليه، وهم الكفار المحاربون.

ونخلص إلى ركيزة هامة من ركائز الاقتصاد الإسلامي حيث تقوم المعاملات المادية من بيع وشراء وكراء وغيرها على الصدق والوفاء والصفاء لا على الغش والمكر والدهاء.

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: "رحم الله عبدًا سمحًا إذا باع، سمحًا إذا الله عنها أذا التّرى، سمحًا إذا اقْتَضَى "(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٠٧٦)، والترمذي (١٣٢٠)، وابن ماجه (٢٢٠٣).

وفي حديّث حكيم بن حزام عن النبي ﷺ: "فإنْ صدقَ البيّعَان وَبَيَّنَا بُورِكَ في بَيْعِهِمَا، وإِنْ كتها وكذبا مُحِقَتْ بركةُ بيعهما" (١٠).

### 🕸 قوله ﷺ: ''أولا تباغضوا'':

أي: لا يبغض بعضكم بعضًا، وإذا كان البغض والحب أمرين قهريين لا يُنْهَى عنها كما لا يُؤْمَرُ بهما، فالمعنى على ذلك:

١ - لا تتعاطوا أسباب الغضب كالشتم والضرب ومنع النفع ونحو ذلك.

٢ - وقيل: لا تُوقِعوا العداوةَ والبغضاءَ بالنميمة ونحوها.

والبغض: النفرة من الشيء لمعنى فيه مستقبح، ويرادفه الكراهة.

والبغض لغير الله مذمومٌ محرم؛ لأن الله تعالى جعل المسلمين والمؤمنين بعضهم أولياء بعض والولاء يكون بالمحبة والنصرة.

كما جعلهم إخوانًا وامتنَّ عليهم بالتأليف بين قلوبهم، كما قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتِهِ اَلِّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَّبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]. وقال: ﴿ هُو ٱلَّذِي أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ ٱللهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٦ ـ ٢٣].

والنهي عن التباغض في قوله: "ولا تباغضوا" مُقيَّدٌ بالتباغض من أجل الدنيا، فيخرج بذلك البغض في الله، فليس منهيًّا عنه؛ بل هو مشروعٌ مستحبُّ في أحيانٍ، وواجب في أحايين أخرى.

فمن ترك واجبًا أو فعل محرمًا فبغُضُه عليه واجب، ومن ترك مندوبًا فالبغض عليه مستحب، وهو متفاوتٌ بحسب المتروك أو المحظور.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٧٩)، ، مسلم (١٥٣٢).

وأعظم البغض للكفار، وأعظم النهي: النهيُ عن مودتهم وموالاتهم: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّهِ مِنْ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَوْلِيَآءً... ﴾ [المتحنة: ١].

قال الربيع بن خُثَيْم: "لو رأيتَ رجلاً يُظهر خيرًا ويُسرُّ شرًا أحببته عليه؛ آجَرَكَ الله الله على حبك الخير، ولو رأيتَ رجلاً يظهر شرًا ويسرُّ خيرًا أبغضته عليه؛ آجَرَكَ الله على بغضك الشر"(١).

مسألة: في وقوع الاختلاف بين الناس في أمور الدين وما أدى إليه من التباغض والتدابر.

قال ابنُ رجب: "ولمّا كَثُرَ احتلافُ الناس في مسائل الدين، وكَثُرَ تفرُّ قُهُم كَثُرُ بسببِ ذلك تباغُضُهم وتلاعُنهم، وكلٌّ منهم يُظهر أنّه يُبغض لله، وقد يكون في نفس الأمر معذورًا، وقد لا يكون معذورًا، بل يكون متبعًا لهواه، مقصّرًا في البحث عن معرفة ما يُبغضُ عليه، فإنَّ كثيرًا مِن البُغض كذلك إنها يقع لمخالفة متبوع يظنُّ أنّه لا يقولُ إلا الحق، وهذا الظنُّ خطأً قطعًا، وإنْ أُرِيدَ أنّه لا يقول إلا الحق، فهذا الظنُّ قد يُحطئ ويصيب، وقد يكون أنّه لا يقول الإلف، أو العادة، وكلُّ هذا يقدح في أنْ الحامل على الميلِ إليه مجرَّدُ الهوى، أو الإلف، أو العادة، وكلُّ هذا يقدح في أنْ يكون هذا البغض لله، فالواجب على المؤمن أن ينصح نفسَه، ويتحرَّزَ في هذا علية التحرُّز، وما أشكل منه، فلا يُذخِلُ نفسَه فيه خشية أن يقع فيها نُهِيَ عنه من البغض المحرَّم.

وهاهنا أمرٌ خفيٌّ ينبغي التَّفَطُّن له، وهو أنَّ كثيرًا من أثمَّةِ الدين قد يقولُ قولاً مرجوحًا، ويكون مجتهدًا فيه، مأجورًا على اجتهاده فيه، موضوعًا عنه خطؤه فيه، ولا يكون المنتصِرُ لمقالته تلك بمنزلته في هذه الدرجة؛ لأنه قد لا

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" لابن رجب (١/ ٣٣٠).

ينتصرُ لهذا القول إلا لكون متبوعه قد قاله، بحيث إنه لو قاله غيره من أئمة الدين لما قَبِلَهُ، ولا انتصر له، ولا وَالَى من وافقه، ولا عادى من خالفه، وهو مع هذا يظن أنه إنها انتصر للحق بمنزلة متبوعه، وليس كذلك، فإن متبوعه إنها كان قصدَه الانتصارُ للحقّ، وإن أخطأ في اجتهاده، وأما هذا التابع فقد شاب انتصاره لما يظنه الحقّ إرادة علوِّ متبوعه، وظهور كلمته، وأنه لا يُنْسَب إلى الخطأ، وهذه دسيسةٌ تقدحُ في قصد الانتصار للحق، فافهم هذا، فإنه مهمٌّ عظيمٌ، والله يهدي مَنْ يشاء إلى صراطٍ مستقيم "أهد".

### 🕏 قوله ﷺ: "ولا تدابروا":

التدابر: المخاصمة والهجران، مأخوذ من أن يُولِّي الرجل صاحبه دُبره ويُعْرِض عنه بوجهه، وهو التقاطع.

والمعنى المراد من النداء هو لازمه من الإعراض عما يجب من حقوق الإسلام كالإعانة والنصرة وعدم الهجر في الكلام أكثر من ثلاثة أيام إلا لعذر شرعيً.

وقيل: إن المعنى لا تتكلموا في إدبار إخوانكم بالغيبة والبهتان (٢٠).

وقيل: لا تقاطعه الأبد، من قوله: قطع الله دابره؛ أي: مَن بقي بعدَّهُ.

وفي الحديث: "لا بحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث، يلتقيان، فيَصُدُّ هذا، ويَصُدُّ هذا، وعَيرُهما الذي يبدأ بالسلام"(٢٠).

ويجوز الهجران لأجل الدين فوق ثلاث، كما في هجر أهل المعاصي والبدع، ومن ذلك: هجران الثلاثة الذين تخلَّفوا، وهجر الرجل امرأته على سبيل التأديب ونحوه.

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٢٦٧ \_ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) "شرح الجوداني" (ص٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٢٣٧)، ومسلم (٢٥٦٠) من حديث أبي أيوب الأنصاري ﷺ.

## مسألة: وهل تنقطع الهجرة بالسلام؟

الراجح أن الهجرة تنقطع بعودةِ ما كان قبلها، فإن كان ما قبلها السلام فقط: انقطعت بمجرَّد السلام، وإن كانت المودة سابقة لم تنقطع الهجرة بمجرَّد السلام بدون العَوْدِ إلى المودَّة.

وفرق بعضهم بين الأقارب والأجانب، فقال في الأجانب: تزول الهجرة بينهم بمجرد السلام، بخلاف الأقارب، وإنها قال هذا لوجوب صلة الرحم (١).

وقال ابن القيم رحمه الله معقبًا على نهي النبي ﷺ عن مكالمة المخلفين عن غزوة تبوك، وفيه دليل أيضًا على أن رد السلام على من يستحق الهجر ليس بواجب. اهـ(٢).

ولماذا عطف التدابر على التباغض مع أن ظاهرهما واحد؟ وهل هناك تلازم بين التدابر والتباغض؟

لا تلازم، بل بينها عموم وخصوص وجهي؛ لأن الشخص قد يبغض صاحبه عادة ويُوفِّيه حقوقه.

وقد يُدْبر عنه لنحو تهمةٍ أو تأديبٍ وهو يحبه.

واجتماع الإعراض والتباغض هو الغالب؛ إذ الغالب على من أعرض أنه لا يُوَفِّي صاحبه حقوقه.

غَيْظًا وتَزْعُمُ أَنَّ الغيظَ قَدْ زَالا تُبْدِي ابْتِسَامًا وفيها السُّمُّ قَتَّالا

لا تَأْمَنَنَ فتى أَسْكَنْتَ بَاطِنَهُ إِنَّ الأَفَاعِي وَإِنْ لانَتْ مَعَاطُفَهَا

 <sup>&</sup>quot;جامع العلوم والحكم" (٢/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) "زاد المعاد في هدى خير العباد" (٣/ ٢٠).

@ قوله ﷺ: "الا يبع بعضكم على بيع بعض":

و"لا يبع" بالجزم على النهي، وهو للتحريم على الراجح.

وقد وردَ النهيُ عن ذلك من غير وجه عن أبي هريرة، وابن عمر، وعقبة بن عامر، كما سبق في طرق الحديث: "لا يبع الرجل على ببع أخيه" "ولا يخطب على خطبة أخيه" وفي رواية لمسلم: "لا يَسُمِ المسلمُ على سَوْمِ المسلم، ولا يخطب على خطبته".

وعند مسلم أيضًا من حديث عقبة بن عامر: "المؤمن أخو المؤمن، فلا يحل لمؤمن أن يبتاع على بيع أخيه، ولا يخطب على خطبة أخيه، حتى يَذَر ".

وهذا عند أحمد والأوزاعي حقٌّ للمسلم على المسلم فلا يُساويه الكافر في ذلك، كما لا يثبت حق الشُّفعة للكافر على المسلم.

وكثير من الفقهاء ذهبوا إلى أن النهي عام في حق المسلم والكافر، واختلفوا هل النهي للتنزيه أو التحريم والصحيح الذي عليه الجمهور أنه للتحريم.

واختلفوا هل يصح البيع على بيع أخيه والنكاح على خطبته (١).

قال أبو حنيفة والشافعي وأكثر الحنابلة: يصح البيع أو النكاح على خطبته؛ لأن النهي عن أمر خارج عن الذات و لازمها(٢).

وقال مالك: إن لم يكن قد دخل بها فُرِّق بينهما.

وعند مالك روايتان في البيع، وقال داود الظاهري: لا ينعقد.

<sup>(</sup>١) انظر: "جامع العلوم والحكم" (٢/ ٢٧٠ ، ٢٧١)

٧٠) وانظر: "التمهيد" لابن عبد البر (١٧/ ٣١٦)، و"شرح النووي على مسلم" (رقم ١٤١٢)، و"جامع العلوم" لابس رجب (٢/ ٢٧٠)

وذِكْرُ النهي عن البيع على البيع من قبيل ذِكْرِ الخاص بعد العام بيانًا للمراد من ذلك العام.

## معنى البيع على البيع(١):

١ – أن يقول للمشتري في زمن الخيار: افسخ هذا البيع وأنا أبيعك مثله بأقل من ثمنه، أو أجود منه بثمنه أو أقل. وذلك كله بغير إذن البائع الأول.

قال ابن دقيق العيد: "أو يكون المتبايعان قد تقرر الثمن بينها وتراضيا به ولم يبق إلا العقد فيزيد عليه أو يعطيه بأنقص وهذا حرام، وبعد استقرار الثمن وقبل الرضى فليس بحرام"(٢)، وكما في مختصر النبراوي: "والحرمة إنها تكون بعد تمام العقد في زمن الخيار، وأما قبل تمام العقد كالبيع بالمزاد فلا يحرم لأنه ليس بيعًا على بيع أحد" (٣).

وقال النووي في معنى البيع على بيع أخيه: أن يبيع أحد الناس سلعة من السلع بشرط الخيار للمشتري، فيجيء آخر ويعرض على هذا أن يفسخ العقد ليبيعه مثل ما اشتراه بثمن أقل. وصورة الشراء على شراء الآخر أن يكون الخيار للبائع، فيعرض عليه بعض الناس فسخ العقد على أن يشتري منه ما باعه بثمن أعلى.

٢ – ومثله الشراء على الشراء بغير إذن المشتري، بأن يقول آخر للبائع في زمن
 الخيار: افسخه وأنا أَشْتَريه منك بأغلى. وهل يحرم ذلك بعد انقضاء زمن الخيار أم لا؟

لا يحرم بعد انقضاء زمن الخيار.

وهذا منصوص الشافعي ورواية لأحمد في ظاهر المذهب.

وذهب أحمد في رواية ثانية وطائفة من الحنابلة إلى اعتباره في الحالين، وهو

<sup>(</sup>١) انظر: "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن دقيق العيد (ص٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) مختصر النبراوي على الأربعين النووية (ص١١٧).

الأظهر في المذهب، ورجحه ابن عثيمين رحمه الله (١).

وذلك لأن المشتري وإن لم يتمكّن من الفسخ بعد انقضاء الخيار، فإنه قد يَتَسبّب إلى ردِّها على البائع بأنواع من الطرق المفضية إلى الأذى والضرر، ولو بالإلحاح عليه في المسألة، وما أدى إلى ضرر المسلم فهو محرم، كما أن فيه إدخال الندم على المشتري، وإدخال الندم على المسلم حرام، وربها سعى المشتري إلى إحداث عيب في السلعة أو إلى دعوى اختلال شرط من الشروط من أجل أن يفسخ البيع (٢).

# • وقوله في بعض الروايات: " لا تلقُّوا الرُّكبان":

ظاهره منع التلقّي مطلقًا، سواء كان قريبًا أو يعيدًا، سواءٌ كان لأجل الشراء منهم أم لا، وصورته أن يخرج الرجل من المِصر لتلقي الركبان القادمة من البادية والأصقاع فيشتري منهم السلع قبل دخولها إلى المِصر أو البلدة ومعرفتهم بأسعارها الحقيقية فيحرم؛ لأنه يخدعهم ويغبنهم، ولهم الخيار في الرجوع إذا دخلوا السوق ورأوا أنهم قد غبنوا.

## • وقوله في الرواية المشار إليها: " ولا يبع حاضرٌ لبَادٍ":

سُئل ابن عباس عن تفسيره؟ فقال: "لا يكونُ له سِمْسَازًا"".

<sup>(</sup>١) قال: والصحيح أنه عام لما كان بعد زمن الخيار أو قبله؛ لأنه إذا كان قبل زمن الخيار فالأمر واضح بأن يفسخ البيع ويشتري من الثاني، لكن بعد زمن الخيار أيضًا لا يجوز؛ لأنه يترتب عليه مفاسد. اهـ "شرح الأربعين" (ص٣٤٧).

قلت: ويتجه القول بأنه إذا أمنت المفسدين بعد زمن الخيار لا يتشدد في النهي كما لو أمن سعي المشتري للفسخ بأن كان معتادًا لشراء هذه السلعة ولا يعلم أن صديقًا أو جارًا له يبيعها وسيكون أرفق به من غيره، فيعلمه ذلك الصديق ليشتري منه فيما بعد وكما في عرض السلع من مندوبي التوزيع الذين ترسلهم الشركات بعينات لعرضها على التجار، فربها أخد التجار من بعضهم بعد نفاذ السلع التي عنده والتي أخذها من غيرهم، أو يأخذ منهم ومن غيرهم، وأحوال السوق جارية على هذا دون أن يكون موقعًا لعداوة أو تباغض ما دام عارض السلعة لا يسعى لمحاربة غيره بتشويه سمعته أو انتقاص سلعته بالدعاوى الكاذبة.

<sup>(</sup>٢) انظر: "شرح الأربعين النووية" لابن عثيمين (ص٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢١٥٨) (٢١٦٣)، ومسلم (١٥٢١).

وقال أنس بن مالكٍ: "نُهينا أن يبيع حاضرٌ لبادٍ وإِنْ كان أخاه أو أباه"(١).

وفي حديث جابر الله يبع حاضرٌ لبادٍ، وذروا الناس يرزقُ الله بعضهم من بعض "(٢)

قال أنس بن مالك: "وهي كلمة جامعة لا يبيعُ له شيئًا ولا يبتاع له شيئًا"(").

وهو أن يخرج ساكن الحضر إلى البادي جلاب السلع فيقول له: أنا أبيع لك هذا مقابل أجر، فهو حرام؛ لأنَّ فيه تضييقًا على المسلمين؛ إِذْ لو ترك الجالب يبيع سلعته باعها برخص، فإذا تولاً ها الحاضر لم يبعها برخص.

وحمل الإمام أحمد الخبر على أنه اختص بأول الإسلام؛ لِمَا كان عليه أهله من الضيق، والمذهب: الأول، يعني عموم الخبر وعدم اختصاصه بأول الإسلام.

ولو خالف وباع الحاضر للبادي، صحَّ البيع مع التحريم عند الشافعية وجماعة من المالكية وغيرهم.

وقال بعض المالكية: يُفْسَخُ البيع ما لم يَفُتْ.

وقال عطاء ومجاهد وأبو حنيفة: يجوز بيع الحاضر للبادي مطلقًا؛ لحديث: "الدين النصيحة"، قالوا: وحديث النهي عن بيع الحاضر للبادي منسوخ.

وحمله بعضهم على كراهة التنزيه دون التحريم بمجرَّد الدعوي.

وردَّ الصنعاني وغيره دعوى النسخ، وأجابوا عن حديث النصيحة بالشرط الوارد في طرقة أنه "إذ استنصح أحدكم أخاه فلينصح له"، فإذا استنصحه نَصَحَهُ بالقول والمشورة لا أن يتولَّى له البيع.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢١٦١)، ومسلم (١٥٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٥٢٢)، وأبو داود (٣٤٤٢)، والترمذي (١٢٢٣)، وابن ماجه (٢١٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٤٤٠).

واختلفوا في شراء الحاضر للبادي فجعله طائفة كالبيع عنه، واحتجوا بأنَّ البيع في اللغة يقع على الشراء كما يقع الشراء على البيع، وهو من الأضداد. وهذا مرويٌّ عن أنس والحسن البصري وابن سيرين والنخعي ورواية عن مالك، وبهذا قال الليث والشافعي وأبو عبيد والخطابي.

وخصَّهُ البخاري بها كان بأجرٍ، وقوَّاه بعموم حديث النصح لكلِّ مسلمٍ، ورجَّح ابن دقيق العيد وغيره العمل بعموم النهي سواء كان بأجرٍ أم لا (١).

## • وقوله في الرواية المشار إليها: "ولا تصروا الإبل والغنم":

معناه: لا تجمعوا اللّبن في ضرعها عند إرادة بيعها حتى يعظم ضرعها فيظن المشتري أنَّ كثرة لبنها عادة مستمرة لها، ومنه قول العرب: صريتُ الماء في الحوض؛ أي: جمعته، وقال الشافعي: التصرية أن يربط أخلاف الشاة ويترك حلبها اليومين والثلاثة حتى يجمع لبنها، فيزيد مشتريها في ثمنها بسبب ذلك لظنه أنه عادة لها. وقال أبو عبيد: هو من صرى اللبن في ضرعها؛ أي: حقنه فيه، وأصل التصرية حبس الماء، قال أبو عبيد: ولو كانت من الربط لكانت مصرورة أو مصررة. قال الخطابي: وقول أبي عبيد حَسنٌ، وقولُ الشافعي صحيح، والعرب تصر ضروع المحلوبات. واستدلّ لصحة قول الشافعي بقول العرب: لا يُحسن الكرّ إنها يحسن المحلوبات، والصرّ، وبقول مالك بن نُوريرة:

فقلتُ لقومي: هذه صدقاتكم مصررةً أخلافها لم تجرّد

<sup>(</sup>۱) "شرح مسلم" للنووي، و"فتح البارى" لابن حجر، و"عون المعبود بشرح سنن أبي داود"، و"المنتقى شرح موطأ مالك"، و"المغني" (١٤٨/٤) و"الكافي" لابن قدامة (٢/ ٢٢- ٣٣)، و"الغنوى" لابن تيمية (٢٨/ ٧٥، ١٠٢)، و"اختلاف و"الإنصاف" للمرداوي (٤/ ٣٣٤)، و"الوسيط" للغزالي (٣/ ٢٦- ٢٧)، و"سبل السلام" للصنعاني (٣/ ٢١- ٢٣).

قال الخطابي: ويحتمل أنَّ أصلَ المصراة مصرورة وأُبْدِلَتُ إحدي الراءين ألفًا؛ كقوله تعالى: ﴿وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنهَا ﴾ [الشمس:١٠]؛ أي: دسسها، كرهوا اجتماع ثلاثة أحرفٍ من جنسٍ.

قال النووي: "واعلم أنَّ التصرية حرامٌ، سواء تصرية الناقة والبقرة والشاة والجارية والفرس والأتان وغيرها؛ لأنه غِشُّ وخداع، وبيعها صحيح مع أنه حرام، وللمشتري الخيار في إمساكها وردها". كما نصَّت عليه الرواية: "فمن ابتاعها بعد ذلك فهو بخير النَّظرَيْنِ بعد أن يحلبها، فإنْ رضيها أمسكها، وإنْ سخطها ردَّها وصاعًا مِنْ تمرِ".

## @قوله ﷺ: "وكونوا عباد الله إخوانًا":

هذا كالتعليل لما قبله وكأنه قال: اتركوا إتيان التحاسُد وما بعده لتكونوا إخوانًا، وفيه الأمر باكتساب ما يصير به المسلمون إخوانًا ويدخل في ذلك أداء الحقوق.

قال القرطبي: "كونوا كإخوان النسب في الشفقة والمراحمة والمحبة والمواساة والمعاونة والنصيحة".

- و"عباد الله": منادى حذف منه حرف النداء.
  - "إخوانًا": خبر كان.

وهذه الإضافة لتشريف المضاف، والفائدة منها استعطافهم؛ حثًّا لهم على الامتثال والقبول.

والأمور التي تُكْتَسَبُ بها المودة ويحصل بها التآخي كثيرة منها:

١ – ابتداء السلام وردّه. ٢ – تشميت العاطس.

٣- عيادة المريض. ٤ - تشييع الجنائز.

٦ – المعاونة على البرِّ والتقوى.

وجهلتُ كانَ الحِلْم ردّ جوابهِ

أخلاقهِ وسكرتُ مِن آداب

وبقلبهِ ولعلَّهُ أَدْرَى به (١)

وإِنْ سَاءَ يُومًا ظُلُّ وَهُو حَزِينُ

٨ – المصافحة.

١٠ – تبادل الهدايا.

٥ – إجابة الدعوي.

٧ - طلاقة الوجه.

٩ – النصح بالغيب.

قال بعضهم:

مَنْ لي بإنسانٍ إذا أغضبتُه وإِذَا صبوتُ إِلَى المدام شربتُ مِن وْتَراهُ يُصْغِى للحديثِ بطرفهِ

قال الشافعي:

أخاك الذي إِنْ سرَّك الأمرُ سرَّه

يقرِّبُ مَنْ قرَّبْتَ مِن ذي مودَّةٍ

ويُقْصِي الذي أبعدتَهُ ويهينُ ه قوله ﷺ: "المسلم أخو المسلم":

لأنه يجمعها دينٌ واحد: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات:١٠] والأخوة الأخروية أعظم من أخوة النسب؛ لأن ثمرة الأخروية أخروية، وثمرة الدنيوية

والأخ من شأنه أن يُوصل النفع لأخيه، ويكفُّ عنه الضرر، فلا يتصور حصول الضرر منه.

### @قوله ﷺ: "الايظلمه":

لا ينقصه حقه ويمنعه إياه؛ لأن الظلم حرام مُذَّهِبٌ للبركة.

وقد مضى الحديث القدسي: "يا عبادي إني حرَّمتُ الظلم على نفسي وجعلتُه بينكم محرمًا فلا تظالموا'''<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأبيات في "المستطرف" (١/ ٢٦٦) منسوبةً لأبي تمام.

<sup>(</sup>٢) وضي في "الحديث الرابع والعشرين" من "الأربعين النووية".

وفي الصحيح: "انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا" قيل: يا رسول الله أنصره مظلومًا فكيف أنصره ظالمًا؟ قال: "تمنعه عن الظلم، فذلك نصرك إياه"(').

وفي الأثر موقوفًا عن عمران بن حصين قوله: "من أُذِلَّ عنده مؤمنٌ، فلم ينصره، وهو يقدِرُ على أن ينصره؛ أذَلَهُ الله على رؤوس الخلائق يوم القيامة"(٢).

وقوله: "لا يظلمه" وما بعدها: خبر بمعنى النهي.

## ه وقوله ﷺ: "ولا يخذُله":

الخذلان: ترك النصرة مع الاحتياج إليها؛ لأن من الحقوق التناصر.

وأخرج أحمد وأبو داود قوله ﷺ: "ما من امرئ مسلم يخذلُ أمراً مسلمًا في موضع تُنتهكُ فيه حرمتُه ويُنتقص فيه من عِرْضه إلا خذلَهُ الله في موضع يُحبُّ فيه نصرَتَهُ أثارً".

## ه قوله ﷺ: "ولا يُكْذِبه":

بالضم والفتح في أوله وسكون الثاني.

لا يخبره بخلاف الواقع لغير مصلحة تآلف وإصلاح؛ لأنه لغير ذلك غشٌّ وخيانة.

والكذب خمسة أقسام:

١ - واجب: لإنقاذ حياة مسلم أو ماله، وذلك مع الكفار وفي حال الحرب.

٢ - حرام: لغير منفعة شرعية معتبرة.

٣ - مندوب: لإرهاب الكفار أو تضليلهم لأخذ المسلمين العدة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٨ ٣٥)، ومسلم (٢٥٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البزار (٣٣١٥\_٣٣١٧)، والبيهقي في "الكبرى" (٨/ ١٦٨). ورُوِيَ مرفوعًا والموقوف أصح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٥٩٣٣)، وأبو داود (٤٨٨٤) من حديث جابر بن عُبد الله، وأبي طلحة بن سهل ، الأنصاري، رضى الله عنهما. وحسَّنَه الألباني في "صحيح الجامع" (٥٦٩٠).

٤ – مكروه: كأن يكذب على الزوجة تطييبًا لها.

٥ - مباح: لإصلاح ذات البين.

وتُعُقِّبَ القسم الرابع بأنه مباح وقد جَوَّزَت السنة الكذب فيه.

فإن قال قائل: ما تقولون في التورية؟ فالجواب: التورية فيها تفصيل:

١ - إن أدت إلى باطل فهي حرام.

٢- إن أدت إلى واجب فهي واجبة.

٣- إن أدت إلى مصلحة أو حاجة فجائزة.

٤ - أن لا يكون فيها شيع مما مر، فاختلف العلماء فيها: هل تجوز أو لا تجوز؟

والأقرب أنه لا يجوز الإكثار منها، وأما فعلها أحيانًا فلا بـأس لا سيها إذا أخبر صاحبه بأنه ورّى عليه، ولنضر ب لها أمثالاً خمسة:

المثال الأول: في التورية المحرمة التي تؤدي إلى الباطل: كأن يتخاصم شخصان عند القاضي فيقول أحدهما: لي في ذمة فلان ألف من النقود، فهذه دعوى، فأنكر المدعى عليه، فنقول للمدعي: هات البينة، فقال: ليس عندي بينة، فإذا قال هذا توجهت اليمين على المدعى عليه، فأقسم المدعى عليه قال: والله ما له عندي شيء.

وأراد بـ (ما) اسم الموصول، يعني: الذي، أي: الذي له عندي شيء، وهـ و صحيح، أن ألفًا من النقود شيء، فهذه تورية حرام؛ لأنها تـ ودي إلى محرم، أي: أكل المال بالباطل. ثم إن هذا الرجل لا ينجو في الآخرة؛ لقـ ول ﷺ: "يمينك على ما يصدقك به صاحبك"(١).

المثال الثاني: التورية الواجبة: مثل أن يسأل ظالم عن مكان شخص يريد أن يقتله، فسأل رجلاً، وقال: أتدري أين فلان؟ وهو يدري أنه في المكان الفلاني،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۲۵۳)، (۲۰).

فقال: لا أدري، وينوي لا أدري عن كل أحواله، فقال له: هل هو في البيت؟ وهو يدري أنه في البيت، فقال: ليس في البيت، وينوي ليس في السطح مثلاً أو ليس في الدور الأسفل، أو ليس في الحجرة الفلانية، فهذه التورية حكمها الوجوب؛ لأن فيها إحياء نفس.

المثال الثالث: أن تكون التورية لمصلحة: كأن يسأل رجل عن شخص في حلقة علم فيقول الحاضرون: ليس ها هنا، ويشيرون إلى شيء ليس هو فيه، بل هو في مكان آخر، فهذه مصلحة.

ويذكر الإمام أحمد - رحمه الله - أنه كان في جلسة فجاء رجل يسأل عن المروزي، فقال الإمام أحمد: ليس المروزي ها هنا، وما يصنع المروزي ها هنا، وأشار إلى يده، يعنى أنه ليس في يده، وهو ليس في يده لكنه حاضر.

المثال الرابع: أن تكون التورية لحاجة: كأن يلجئك رجل في سؤال عن أمور بيتك، وأنت لا تريد أن تخبره عن أمور بيتك، فهنا تحتاج إلى التورية، فإذا قال مثلاً: أنت تفعل في بيتك كذا وكذا، وأنت لا تحب أن يطلع على هذا، فتقول: أنا لا أفعل، وتنوي أنك لا تفعل في زمن لست تفعل فيه هذا الذي سأل عنه، فالزمن متسع، فمثلاً أنت تفعله في الضحى، فتقول: أنا لا أفعل هذا يعني في الصباح والمساء، فهذه حاجة.

المثال الخامس: أن لا تكون التورية لحاجة ولا لمصلحة ولا واجب ولا حرام، فهذه مختلف فيها، فقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "لا تحل التورية، وقال: إنها حرام؛ لأن التورية ظاهرها يخالف باطنها؛ إذ أن معنى التورية أن ينوي بلفظه ما يخالف ظاهره، ففهيا نوع من الكذب، فيقول: إنها لا تجوز".

وفيها أيضًا مفسدة وهي أنه إذ أطلع الأمر خلاف ما فهمه المخاطب وصف هذا الموري بالكذب وساء ظنه فيه وصار لا يصدقه، وصار هذا الرجل

يلعب على الناس، وما قاله الشيخ رحمه الله تعالى قوي بلا شك.

لكن لو أن الإنسان فعل ذلك أحيانًا فأرجو أن لا يكون فيه حرج، لاسيها إن أخبر صاحبه فيها بعد، وقال: إني قلت كذا وكذا، وأريد كذا وكذا، خلاف ظاهر الكلام، والناس قد يفعلون ذلك على سبيل المزاح، مثل أن يقول لك صاحبك: متى تزورني؟ أنا أحب أن تزورني، فقلت له: بعد غد، هو سيفهم بعد غد القريب، وأنت تريد بعد غد ما لا نهاية له إلى يوم القيامة، وهذا يؤخذ من قول النبي على لا عمر رضي الله عنه في صلح الحديبية لما قال للرسول على: ألست تحدثنا أننا سنأي البيت ونطوف به؟ قال: "نعم، لكني لم أقل هذا العام وإنك آتية ومطوف به" (١).

وجرت لشيخنا عبد الرحمن السعدي رحمه الله قصة حول هذا الموضوع، جاءه رجل في آخر شهر ذي الحجة، أي: قد بقي أيام على انقضاء السنة، وقال له: يا شيخ نريد وعدًا، فقال: هذه السنة لا يمكن أن أواعدك فيها، فظن المتكلم أنها اثنا عشر شهرًا، فغضب، ولما رآه الشيخ غضب فقال له: لم يبق في السنة إلا عشرة أيام أو نحوها، فاقتنع الرجل، فمثل هذا لا بأس به أحيانًا لا سيما إذا أخبر به صاحبه (٢).

## 🏶 قوله ﷺ: "ولا يَحْقره":

أي: لا يستصغر شأنه، ويضع من قدره، بالترفع والنظر إليه بعين القلّة، ذلك أن الله تعالى رفع من قدره وكرمه، والذي يحتقر المسلم إنها يحمله على ذلك الكِبر وهو من الكبائر، كها قال تعالى: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٠]، وفي الحديث: "لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر "(").

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري - كتاب الشروط - باب الشروط في الجهاد (٢٧٣١، ٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) "شرح الأربعين النووية" لابن عثيمين (ص٣٥٠-٣٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٩١) من حديث ابن مسعود ﷺ.

وعلى من ابتلي بهذا الداء أن يُطَهِّرَ قلبه وجوارحه منه، فيتفكر في أصل خلقته وما يؤول إليه مآله.

فهو نطفة مذرة أصلها من دم، وأقامت في رحم مظلمة وسط قاذورات دم الحيض وغيره، ثم خرج إلى الدنيا يبول ويتغوط على نفسه، وهو الآن يحمل في بطنه العذرة ويباشرها كل يوم ليزيلها عن نفسه، ثم هو يصير إلى أن يكون جيفة منتنة، فعلى أي شيء يكون كِبره، ثم إن هذا الكِبر موجبٌ لعذاب النار.

#### قال الشافعي:

مَنْ عظَّمَ النَّاسَ عظَّموه وفازَ بالفخرِ والرئاسه ومُزْدَرِيهم لو كانَ مسكًا لقيلَ في حقِّه نجاسه

فائدة: العذرة بكسر الذال: الغائط، وبالإسكان: البِكْر

قال في الجواهر البهية: ومفهوم الخبر أن الكافر يجوز احتقاره؛ إذ لا حرمة له لحكفره وإهانته على الله، ﴿ وَمَن يُمِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ ﴾ [الحج: ١٨]، وأما ما ينقم على الجائر والفاسق فليس احتقار لذاته، بل للوصف القائم به ولهذا إذا زال عاد الاحترام (١٠).

قال ابن القيم: "نهى الشارع أن يخطب الرجل على خطبة أخيه أو يستام على سوم أخيه، أويبيع على بيع أخيه، وما ذاك إلا لأنه ذريعة إلى التباغض والتعادي، فقياس هذا أن لا يستأجر على إجارته، ولا يخطب ولاية ولا منصبًا على خطبته، وما ذاك إلا لأنه ذريعة إلى وقوع العدواة والبغضاء بينه وبين أخيه"(٢).

### 🕸 قوله ﷺ: "التقوى ها هنا":

المعنى على تقدير مضافين، أي: محل سببها الذي هو الخوف الحامل عليها

<sup>(</sup>١) الجواهر البهية (ص١٩٧).

<sup>(</sup>٢) "إعلام الموقعين" (٣/ ١٤٦ ـ ١٤٧).

القلب الذي في الصدر، لا حقيقتها الذي هو اتقاء العذاب بفعل المأمور واجتناب المحظور؛ لأنها ليست في الصدر، وفي الرواية السابقة لمسلم في هذا الحديث: "إن الله لا ينظر إلى صوركم وأمواكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم".

وعليه فقد يكون الحقير في الدنيا عظيمًا في الآخرة والضعيف في الدنيا لقلة ماله أو عياله أو جاهه من أهل القبول في الآخرة.

وفي "الصحيحين": "ألا أخبركم بأهل الجنة؟ كل ضعيفٍ مُتَضَعَّف، لو أقسمَ على الله لأبرَّه، ألا أخبركم بأهل النار؟ كل عُتُلِّ جوَّاظٍ مُستكبر "'(').

وفي "الصحيحين" أيضًا: "تحاجَّت الجنةُ والنار فقالت النار: أُوثِرْتُ بالمتكبرين والمتجبرين، وقالت الجنة: لا يدخلني إلا ضعفاءُ الناس وسقطهم.

فقال الله للجنة: أنتِ رحمتي أرحمُ بكِ مَنْ أشاء من عبادي.

وقال للنار: أنت عذابي أعذِّبُ بكِ مَن أشاء من عبادي"(٢٠).

وقال محمد بن كعب القرظي في قوله تعالى: ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ﴾ [الواقعة: ٣] قال: "تخفضُ رجالاً كانوا في الدنيا مخفوضين"، وترفعُ رجالاً كانوا في الدنيا مخفوضين"، ورُوِيَ نحوه عن ابن عباس رضي الله عنها في تفسير هذه الآية (٣).

أما الرد على أولئك المجادلين بالباطل الذين إذا فعلوا معصية بالجوارح ونهوا عنها قالوا: التقوى هاهنا، فجوابنا أن نقول: لو اتقى ما ها هنا لاتقت الجوارح؛ لأن النبي عَلَيْةِ قال: "ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهى القلب"(١).

<sup>(</sup>١) أحرجه البخاري (٤٩١٨)، ومسلم (٢٨٥٣) من حديث حارثة بن وهب ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨٥٠)، ومسلم (٢٨٤٦) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) انظر: "تفسير البغوي" (٤/ ٢٧٩)، والقرطبي (١٩/ ٢٧٩)، وابن كثير (٢٨٣/٤)، و"الدر المنثور" (٨/ ٤، ٤١).

<sup>(</sup>٤) انظر "شرح الأربعين" لابن عثيمين ص٣٥٤، والحديث السابق سبق تخريجه وهو جزء من الحديث السادس من الأربعين النورية.

### ﴿ قوله: "ويشير إلى صدره":

"ويشير" بالمضارع؛ لإحضار صورته وإشارته في ذهن السامع وهذا من كلام أبي هريرة.

وتكررت الإشارة ثلاثًا: للدلالة على عِظَم المشار إليه في الحقيقة وهو القلب.

ا بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم !!:

ختم الحديث بها بدأه به، وهو التأكيد على حُرْمَةِ المسلم؛ ليكون آخر شيءٍ يبقى في النفس.

"بحسب": الباء زائدة.

"حسب": يكفي المرء مِن خصال الشرِّ في أخلاقه ومعاشه ومعاده احتقار المسلم.

ا توله على المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه!! حرَّمَ إراقة دمه وأخذ ماله وهتك عرضه.

وهذا مما كان النبي ﷺ يخطب به في المجامع العظيمة، فإنه خطب به في حجة الوداع يوم النحر، ويوم عرفة، واليوم الثاني من أيام التشريق<sup>(۱)</sup>، وفيه حُرْمة دم المسلم وماله وعِرْضه بغير حقِّ الإسلام<sup>(۱)</sup>.

ومما يدخل في انتهاك عرض المسلم غيبته وذكره بها يكره، ويكون العدوان أشد شناعة إذا كان على عالم أو داعية، قال ابن عثيمين رحمه الله: غيبة العلماء أشد من غيرهم؛ لأن غيبة العلماء تتضمن الاعتداء على أشخاصهم، وتتضمن الاعتداء على ما يحملونه من الشريعة؛ لأن الناس إذا خف ميزان العالم عندهم لم يقبلوا منه (٣).

<sup>(</sup>۱) ورد ذلك من حديث ابن عباس رضي الله عنهما عند البخاري (۱۷۳۹)، وأبي بَكْرَة عند البخاري (۱۷٤۱) ومسلم (۱۲۷۹)، وابن عمر عند البخاري (۱۷٤۲) ومسلم (٦٦).

<sup>(</sup>٢) وانظر ما مضى بهذا الشأن في الحديثين: "الثامن" و"الرابع عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٣) "شرح الأربعين النووية" لابن عثيمين (ص٣٤٩).

# لطائف ومُلَح وآداب

### • في الحسد:

1 - كان قيس بن زهير داهية بصيرًا بالأمور، وكان مضرب الأمثال، يقال: "أدهى من قيس بن زهير"، ومن دهائه: أنه مر ببلاد غطفان، ومعه الربيع بن زياد، فكره ثروتها وعددها، فقال له (١): أيسوؤك ما يسر الناس؟ فقال: لا؛ ولكن مع الثروة التحاسد والتباغض ومع القلة التعاضد والتآزر "(٢).

٢ ـ ومن الحكمة: الحسود لا يسود أبدًا، والبخيل تأكل أمواله العدى، والكريم
 لا يُضام أبدًا.

أي: لا يحصل له ضيمٌ؛ أي: ضرر ومشقة (٦).

" وقال ابن حبان: "الواجب على العاقل مجانبة الحسد على الأحوال كلها، فإن أهون خصال الحسد: هو ترك الرضا بالقضاء، وإرادة ضد ما حكم الله جل وعلا لعباده، ثم انطواء الضمير على إرادة زوال النعم عن المسلم، والحاسد لا تهدأ روحه ولا يستريح بدنه إلا عند رؤية زوال النعمة عن أخيه، وهيهات أن يساعد القضاء ما للحساد في الأحشاء.

\_وأنشدني محمد بن إسحاق بن حبيب الواسطي:

أَعْذِر حسودكَ فيها قد خُصِصْتَ به

إنَّ العَلِي لَحَسَنٌ في مثله الحسدُ إن يحسدوني فإنِّي لا ألومهمُ قبلي من الناس أهل الفضل قد حُسِدُوا

<sup>(</sup>١) القائل هو الربيع، يقول لقيس.

<sup>(</sup>٢) "المستقصى في أمثال العرب" (ص٤٧٥)، و"جهرة الأنساب" (ص٨١٣).

<sup>(</sup>٣) "شرح الجرداني" (ص٢٤٠).

فدامَ لي ولهـنمْ ما بي وما بهــمُ

ومات أكثرنا غيظًا بما يَجِدُ

أنا الذي وجدوني في صدورهمم

لا أرتقي صدرًا منهم ولا أرد

- وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه: ما من أحدٍ عنده نعمة إلا وجدت له حاسدًا، ولو كان المرء أقوم من القدح لوجدت له غامزًا، وما ضرت كلمة لم يكن لها خواطب.

- وقال ابن سيرين: ما حسدتُ أحدًا على شيءٍ من الدنيا؛ لأنه إِنْ كان من أهل الجنة فكيف أحسده على شيءٍ من الدنيا وهو يصير إلى الجنة؟ وإِن كان من أهل النار فكيف أحسده على شيءٍ من الدنيا وهو يصير إلى النار؟

- قال ابن حبان: الحسد من أخلاق اللئام، وتركه من أفعال الكرام، ولكل حريق مطفيء، ونار الحسد لا تطفأ، ومن الحسد يتولد الحقد، والحقد أصل الشر، ومن أضمر الشر في قلبه أنبتَ له نباتًا مرًّا مذاقه، نهاؤه الغيظ، وثمرته الندم.

- والحسد هو اسم يقع على إرادة زوال النعم عن غيره وحلولها فيه، فأما من رأى الخير في أخيه وتمنَّى التوفيق لمثله أو الظفر بحاله وهو غير مريد لزوال ما فيه أخوه فليس هذا بالحسد الذي ذُمَّ ونُهي عنه.

\_ ولا يكاد يوجد الحسد إلا لمن عَظُمَتْ نعمة الله عليه، فكلما أتحفه الله بترداد النعم ازداد الحاسدون له بالمكروه والنقم.

\_ وقد كان داود بن علي رحمه الله عليه ينشد كثيرًا:

إني نشأتُ وحسادي ذوو عــددٍ ياذا المعارج لا تُنقص لهم عددا إن يحسدوني على ما كان من حسنٍ . ـ

فمثل خلقي فيهم جرَّ لي حسدا

\_ قال ابن حبان: لا يوجد من الحسود أمان أَحْرَز من البعد منه؛ لأنه ما دام مشرفًا على ما خُصصت به دونه لم يزده ذلك إلا وحشة وسوء ظنَّ بالله ونهاءً للحسد فيه. فالعاقل يكون على إماتة الحسد بها قدر عليه أحرص منه على تربيته، ولا يجد لإماتته دواء أنفع من البعاد، فإن الحاسد ليس يحسدك على عيبٍ فيك ولا على خيانة ظهرت منك، ولكن يحسدك بها رُكِّبَ فيه من ضد الرضا بالقضاء، كما قال العتبي:

أفكر ما ذنبي إليك فلا أرى لنفسي جرمًا غير أنك حاسد \_وأنشدني عبد العزيز بن سليهان الأبرش:

ليس للحاسد إلا ما حسد وله البغضاء من كل أحد وأرى الوحدة خيرًا للفتى من جليس السوء فانهض إن قعد وأنشدني محمد بن نصر المديني لحبيب بن أوس:

وإذا أراد الله نشــر فضيــلة

طويت أتاح لها لسان حسودِ

لولا اشتعال النار فيها جاورت

ما كان يعرف طيب عرف العودِ

لولا التخوف للعواقب لم تزل

للحاسد النعمى على المحسود

- وعن حميد الطويل قال: قلت للحسن -يعني: البصري-: يا أبا سعيد هل يحسد المؤمن؟ قال: ما أنساك بني يعقوب لا أبا لكَ حيثُ حسدوا يوسف، ولكن غُمَّ الحسد في صدرك، فإنه لا يضرك ما لم يعد لسانك وتعمل به يدك.

ـ قال ابنُ حبان: العاقل إذا خطر بباله ضرب من الحسد لأحيه أبلغ المجهود في كتمانه، وترك إبداء ما خطر بباله.

وأكثر ما يوجد الحسد بين الأقران أو من تقارب الشكل؛ لأن الكتبة لا يحسدها إلا الكتبة، كما أن الحجبة لا يحسدها إلا الحجبة، ولن يبلغ المرء مرتبةً من مراتب هذه الدنيا إلا وجد فيها من يبغضه عليها أو يحسده فيها.

والحاسد خصمٌ معاند لا بجب للعاقل أن يجعله حكمًا عند نائبةٍ تحدث، فإنه إِنْ حكم لم يحكم إلا عليه، وإن قصد لم يقصد إلا له، وإن حرم لم يحرم إلا حظه، وإن أعطى أعطى غيره، وإن قعد لم يقعد إلا عنه، وإن نهض لم ينهض إلا إليه، وليس للمحسود عنده ذنب إلا النعم التي عنده.

فليحذر المرء ما وصفتُ من أشكاله وأقرانه وجيرانه وبني أعهامه. قال رجلٌ لشبيب بن شَبَّة: إني لأحبك، قال: صدقت، قال: وما علمك؟ قال: لأنكَ لست بجارِ ولا ابن عم.

\_قال ابنُ حبان: بئس الشعار للمرء الحسد.

والحاسد إذا رأى بأخيه نعمة بُمِت، وإن رأى به عثرةً شمت، ودليل ما في قلبه كمين على وجهه مبين، وما رأيت حاسدًا سَالَحَ أحدًا.

والحسد داعية إلى النكد. باعث إلى السخط والكمد، فيسهل على المرء ترضّى كلِّ ساخطٍ في الدنيا حتى يرضى؛ إلا الحسود فإنه لا يرضيه إلا زوال النعمة التي حسد من أجلها.

\_ قال بعض الحكماء: ألزمُ الناس للكآبة أربعة: رجلٌ حديد، ورجل حسود، وخليط للأدباء وهو غير أديب، وحكيم محتقر للأقوام، وأبعد الناس من الدخول في دين الحق والنصيحة لأهله: جاهل ورث الضلالة عن أهله، ورأس أهل ملة حظي فيهم بفضل الضلالة، ومعظّم للدنيا يرى بهجتها دائمة محبوبة، ويرى ما رجى من

خيرها قريبًا، وما صرف من شرها بعيدًا، ليس يعقد قلبه على الإيمان، ورجل خالط النُساك فانصرف عنهم لحرصه وشَرَهه، ودامجهم على مكرٍ وخديعةٍ(١).

### • في التآخي والتواصل:

١ ـ قال الإمام الأوزاعي رحمه الله: "إذا أراد الله بقوم شرًا فتح عليهم الجدل ومنعهم العمل"(٢).

وقال الأوزاعي أيضًا: "كتبَ إِليَّ قتادة من البصرة: إِنْ كانت الدارُ فرَّقَتْ بيننا وبينك فإِنَّ أُلْفَةَ الإسلام بين أهلِها جامعة"(٢).

٢ ـ وقال يونس الصَّدَفي رحمه الله: "ما رأيتُ أعقل من الشافعيِّ ناظرتُه يومًا في مسألةٍ، ثم افترقنا، ولقيني فأخذ بيدي ثم قال: يا أبا موسى ألا يستقيم أن نكون إخوانًا وإنْ لم نتَّفِق في مسألةٍ "(¹).

٣\_ وقال ابنُ حبان رحمه الله: "لا يحل التباغض ولا التنافس ولا التحاسد ولا التدابر بين المسلمين، والواجب عليهم أن يكونوا إخوانًا كها أمرهم الله ورسوله، فإذا تألَّم واحد منهم تألم الآخر بألمه، وإذا فرح فرح الآخر لفرحه.

٤\_ وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: "وأما الاختلاف في الأحكام فأكثر من أن ينضبط، ولو كان كل ما اختلف مسلمان في شيء تهاجرا لم يبق بين المسلمين عصمة ولا أخوة"(٥).

٥ \_ وقال ابن القيم رحمه الله: "من قواعد الشرع والحكمة أيضًا: أنَّ من كثُرُتْ حسناته وعظمت وكان له في الإسلام تأثير ظاهر فإنه يُحتمل له ما لا يُحتمل لغيره،

<sup>(</sup>١) انظر: "روضة العقلاء" لابن حبان (ص١٣٣ ـ ١٣٨).

<sup>(</sup>۲) "سير أعلام النبلاء" (٧/ ١٢١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، نفس الموضع.

<sup>(</sup>٤) السابق (١٠/ ١٦).

<sup>(</sup>٥) "مجموع الفتاوي" (٢٤/ ١٧٣).

ويُعفى عنه مالا يُعفى عن غيره، فإنَّ المعصية خبث، والماء إذا بلغ قلتين لم يحمل الخبث، بخلاف الماء القليل فإنه لا يحتمل أدنى خبث"(١).

7 ـ وقال الإمام الذهبي رحمه الله تعالى: "ولو أنّا كلما أخطأ إمامٌ في اجتهاده في آحاد المسائل خطأ مغفورًا له قُمْنَا عليه وبدّعناه وهجرناه؛ لما سَلِمَ معنا لا ابن نصر ولا ابن مندة، ولا من هو أكبر منهما والله هو هادي الخلق إلى الحق، وهو أرحم الراحمين، فنعوذ بالله من الهوى والفظاظة "(۲).

٧\_ وقال شاعرُ النيل حافظ إبراهيم:

رَأْيُ الجهاعةِ لا تَشْقَى البلادُ بهِ رُغْمَ الخلافِ ورَأْيُ الفردِ يُشْقيها

### فوائد دعوية

١ - فائدة في فقه الدعوة:

قال أحدهم: "ومن الأسباب التي تؤدي إلى السقوط على طريق الدعوة الغيرة القاتلة من الآخرين وبخاصة من المتقدمين والمرموقين والموفقين والذين أوتوا نصيبًا من الأهلية التي يفتقدها أولئك..".

ولكن بسبب الغيرة الشديدة القاتلة أحيانًا يرفض المحدودون أن يلتزموا حدودهم فيعمدوا إلى التسلق بشكل أو بآخر فيجهدون ...، وقد يصاب بعضهم بصدمات نفسية تلقى بهم خارج الصف أو تدفعهم للانتقام لأنفسهم عن يعتبرونهم سببًا في فشلهم".

قال ابن عباس: "لا تقبلوا أقوال العلماء بعضهم على بعض فإنهم يتغايرون". والغيرة فرعٌ من الحسد إن لم تَكُنْهُ.

<sup>(</sup>١) "مفتاح دار السعادة" (١/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٢) "سير أعلام النبلاء" (١٤/ ٤٠).

وتأمَّلُ ما ذَكِرَهُ ابنُ هشام الأنصاري (١) فيها كان بين سيبويه والكسائي، وما جرى لسيبويه بسبب ذلك مع أنه المحق في قوله، كها حقَّقَهُ ابنُ هشام، قال: "مسألة قالت العرب: قد كنت أظن أنَّ العقرب أشدُّ لسعةً من الزنبور فإذا هو هي، وقالوا أيضًا: فإذا هو إياها، وهذا هو الوجه الذي أنكره سيبويه لما سأله الكسائي.

وكان من خبرهما أن سيبويه قدم على البرامكة، فعزم يحيى بن خالد على الجمع بينهما، فجعل لذلك يومًا فلما حضر سيبويه تقدُّم إليه الفراء وخلف، فسأله خلف عن مسألةٍ فأجاب فيها، فقال له: أخطأت، ثم سأله ثانية وثالثة وهو يجيبه، ويقول له: أخطأت، فقال له سيبويه: هذ سوء أدبِ، فأُقْبَلَ عليه الفرَّاء فقال له: إن في هذا الرجل حدة وعجلة ولكن ما تقول فيمن قال: هؤلاء أبون ومررتَ بأبين كيف تقول على مثال ذلك من وأيت أو أويت؟ فأجابه، فقال: أُعِدِ النظرَ، فقال: لستُ أكلمكما حتى يحضر صاحبكما، فحضر الكسائي، فقال له الكسائي: تسألني أو أسألك؟ فقال له سيبويه: سَلْ أنتَ، فسأله عن هذا المثال، فقال سيبويه: فإذا هو هي، ولا يجوز النصب، وسأله عن أمثال ذلك؛ نحو: خرجتُ فإذا عبد الله القائمُ أو القائمَ، فقال له: كل ذلك بالرفع، فقال الكسائي: العرب ترفع كل ذلك وتنصب، فقال يحيى: قد اختلفتها وأنتها رئيسا بلديكما فمن يحكم بينكما؟ فقال له الكسائي: هذه العرب ببابك قد سمع منهم أهل البلدين فيُحضرون ويُسألون، فقال يحيى وجعفر: أنصفتَ فأُحْضِروا فوافقوا الكسائي، فاستكانَ سيبويه، فأمر له يحيى بعشرة آلاف درهم فخرج إلى فارس فأقام بها حتى مات، ولم يعد إلى البصرة، فيقال: إن العرب قد رُشوا على ذلك، أو إنهم علموا منزلةً الكسائي عند الرشيد، ويقال: إنهم إنها قالوا: القول قول الكسائي ولم ينطقوا بالنصب وإن سيبويه قال ليحيى: مُرْهم أن ينطقوا بذلك فإن ألسنتهم لا تطوع به.

٢ - وفي نهي النبي ﷺ عن التدابر وغيره من الصفات الذميمة السابق النهي عنها:
 نهي عن موجبات ذلك وأسبابه، ونهي عن نتائج هذه العلل ومثالبها، وتأمَّل كيف

<sup>(</sup>١) انظر: "مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب" لابن هشام الأنصاري (ص١٢١ \_ ١٢٥).

حرص السلف الصالح رضي الله عنهم على الوحدة والائتلاف، وهَجْرِ كل أسباب الاختلاف ما أمكنهم ذلك، حتى ولو كان اختلافًا في رأي لا تدابُر فيه ولا هجران.

قال عَبِيْدَة السَّلْماني: "بعث عليٌّ إليَّ وإلى شُرَيْح فقال: إني أكره الاختلاف فاقضوا كما كنتم تقضون حتى يكون للناس جماعة أو أموت كما مات أصحابي فلم يُجتمع عليه حتى قتل"(١).

ومن ثَمَّ قال ابن سيرين يومًا لأبي مَعْشَر: "أنا أنكر حديثكم هذا الكثير الذي تحدثون عن عليِّ" لا عَلِمَه من كراهة عليِّ اللاختلاف.

وقال عَبِيْدَة السَّلْمَانِيَّ أيضًا: "قال عليٌّ: شاورني عمر في أمهات الأولاد فاجتمع رأينا على أن يُعْتَقُن، فقضى به عمر حياتَه، ثم ولي عُثُهَان فقضى به حياته، ثم وليت أنا فرأيت أن أرقهنَّ.

قال عَبِيْدَة: رأيُ عدلين في جماعةٍ أحب إليَّ من رأي عدلٍ في فرقةٍ"("). وفي لفظِ عن عَبِيْدَة، قال: "إن رأيك ورأي عمر في الجهاعة أحبّ إليَّ من رأيك وحدك في الفرقة"(١٠).

٣- أن الفعل قد يؤثر أكثر من القول في المخاطبات؛ لأن النبي على بإمكانه أن يقول: التقوى في القلب، لكنه قال: "التقوى هاهنا" وأشار إلى صدره؛ لأن المخاطب يتصور هذه الصورة ويتخيلها في ذهنه (٥٠).

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) "التاريخ الكبير" لابن أبي خيثمة (١٧٢٤) (١٧٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٤١٧٥).

<sup>(</sup>٣) السابق (٤١٧٧).

<sup>(</sup>٤) السابق (٢٧٦). والقصة مشهورة من غير وجه. وانظر: "الأم" للشافعي (٧/ ١٧٥)، و"المُصَنَّف" لعبد الرزاق (٧/ ٢٩١ رقم ١٣٢٢)، و"الكبرى" للبيهقي (١٠/ ٣٤٣، ٣٤٧، ٣٤٨)، و"الإحكام" لابن حَزْم (٤/ ٥٥٠، ٥٠١).

<sup>(</sup>٥) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٥٣).

رَفْعُ بعِس (الرَّحِمْ) (النِّجْسُ يُ (سِلِيَسَ (النِّهِ) (الِفِروف كِرِسَ

## الحديث السادس والثلاثون

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ:

"مَنْ نَقْسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ الدُّنْيَا نَقْسَ الله عَنْهُ كُرْبِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ يَسَرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَرَ الله عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِطًا سَتَرَهُ الله فِي عَوْنِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالله فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالله فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالله فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالله فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الله لَهُ بِهِ الله لَهُ بِهِ الله لَهُ بِهِ عَلْمًا سَهَلَ الله لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الجُنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ الله لَهُ بِي تَسُلُونَ كِتَابَ الله وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلاَ نَزَلَتْ عَلَيْهِمْ اللّهَ فِيمَنْ عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْمِعْ بِهِ نَسَبُهُ». السَّكِينَةُ، وَعَشِيتُهُمْ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتُهُمْ اللَائِكَةُ، وَذَكَرَهُمْ الللاّفِيكَةُ، وَخَرْمَهُمْ الرَّحْمَةُ وَحَفَّتُهُمْ اللَلاَئِكَةُ، وَذَكَرَهُمْ اللله فِيمَنْ عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْمِعْ بِهِ نَسَبُهُ».

رواهُ مُسْلِمٌ بِهَذَا اللَّفْظِ.

رَفَعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَّهُ لَكِنَّى يَّ سِينَمُ النِّهُ وَلِفِرُونَ مِنْ السِينَمُ النِّهُ وَلِفِرُونَ مِنْ

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه مسلم من رواية الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هذا الطول(').

وأعلَّه ابنُ عمار (٢) براوية أسباط بن محمد، عن الأعمش، قال: حُدِّثتُ عن أبي صالح، فذكره (٢). والأعمش كان صاحب تدليس، فربها جاء ذلك مِنْ قِبَلِ تدليسه، كُما أشار إليه ابنُ عمار.

ورجَّح الدارقطني والترمذي وغيرهما الرواية الثانية بإثبات الواسطة بين الأعمش وأبي صالح في هذا الحديث.

ولا انتقاد على مسلم في هذا الحديث؛ إذ أشار مسلمٌ إلى سماع الأعمش للحديث من أبي صالح بإيراده رواية أبي أسامة عن الأعمش وفيها التصريح بالسماع والتحديث عن الأعمش قال: "حدثني أبو صالح". فلعل الأعمش سمعه أولاً بواسطة ثم سمعه بعد ذلك مباشرة بدون واسطة.

وقد أخرجه الطبراني (٤) فذَكَرَ فيه الواسطة، رواه من طريق الحكم بن نفيل، عن الحكم، عن أبي صالح، عن أبي هريرة. وقال الطبراني: "لم يرو

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيالسي (۲۶۳۹)، وابن أبي شيبة (۸/ ۲۲۹) (۹/ ۸۵ ـ ۸۸)، والدارمي (۱/ ۹۹)، وأحمد (۲/ ۲۵۲)، ومسلم (۲۹۲۹)، وأبوداود (۳۱۶۳) (۲۹۶۹)، والترمذي (۲۹۲۲) (۲۹۶۷)، والنسائي في "الكبرى" (۲۲۸۹)، وابن ماجه (۲۲۷) (۲۲۱۷)، والحاكم (۱/ ۸۸ ـ ۹۸)، والبغوي في "شرح السنة" (۲۲۷)، وابن حبان (۸۶) (۵۳۵) (۵۳۵)، والبيهقي في "المدخل" (۳۲۲)، والقضاعي في "مسند الشهاب" (۲۵۸)، وابن عبد البر في "الجامع" (ص۱۳ ـ ۱۶)، من طريق الأعمش، بهذا الإسناد مطولاً ومختصرًا على بعض فقراته.

<sup>(</sup>٢) في "علل الأحاديث الواقعة في صحيح مسلم" (ص١٣٦ ـ ١٣٨). وانظر: "العلل" لابن أبي حاتم (١٩٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٤٩٤٦)، والترمذي (١٤٢٥) (١٩٣٠)، والنسائي في "الكبرى" (٧٢٩٠).

<sup>(</sup>٤) في "الأوسط" (١٣٣٢).

هذا الحديث عن الأعمش عن الحكم؛ إلا الحكم".

وأخرجه الطبراني<sup>(۱)</sup> أيضًا من طريق إبراهيم بن عثمان، عن الأعمش، عن الحكم، عن أبي صالح، به.

وزاد أحمد وغيره في هذا الحديث من طريق يحيى بن معين، عن حفص بن غياث، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، به: "مَنْ أقالَ مسلمًا عَشْرَتَه وأقالَه الله عشرَتَه يوم القيامة "". وهكذا رواه مالك بن سعير عن الأعمش، به ". وورد ذلك في حديث أبي هريرة من طريق إسحاق الفَرْوي، عن مالكِ، عن سُمَيّ، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، به (أ). وقال ابن حبان: "ما روى عن مالكِ إلا إسحاق الفروي". وقد ورد عن الفروي على وجه آخر؛ رواه عن مالكِ، عن سهيل ابن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة. كذا قال عبد الله بن أحمد بن إبراهيم الدورقي، عن الفروي، به (أ). وقال أبو نعيم: "تفرد به عبد الله، عن إسحاق، من الدورقي، عن الفروي، به (أ). وقال أبو نعيم: "تفرد به عبد الله، عن إسحاق، من الدورةي، عن أبي صالح".

وأخرجه عبد الرزاق، عن معمر، عن محمد بن واسع، عن أبي صالح، عن أبي مريرة (1). قال الحاكم: "هذا إسنادٌ مَن نظر فيه من غير أهل الصنعة لم يشك في صحته وسنده، وليس كذلك، فإن معمر بن راشد الصنعاني ثقة مأمون، ولم يسمع من عمد بن واسع، ومحمد بن واسع: ثقة مأمون، ولم يسمع من أبي صالح". وقد ورد ذلك عن ابن واسع من غير وجه، والصواب في روايته: عنه، عن الأعمش، عن أبي صالح، وقد بَبَّنَ ذلك النسائي (٧).

<sup>(</sup>١) في "الأوسط" (٩٢٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٢٥٢)، وأبو داود (٣٤٦٠)، وابن حبان (٥٠٣٠)، والحاكم (٢/ ٤٥)، والبيهقي (٦/ ٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٢١٩٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان (٢٩ ٥٠)، والقضاعي في "مسند الشهاب" (٤٥٣)، والبيهقي (٦/ ٢٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو نعيم في "الحلية" (٦/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم في "المعرفة" (ص١٨) والبيهقي (٦/٢٧).

<sup>(</sup>٧) في "الكبرى" (٤/ ٣٠٨\_٣٠٩).

وورد من وجه آخر: فأخرجه الطبرأني (۱) من طريق العلاء بن مسلمة بن عثمان، قال: نا محمد بن مصعب القرقساني، قال: نا الأوزاعي، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، قال: قال النبي على المن فرج عن مؤمن كربة جعل الله تعالى له يوم القيامة شعبتين من نور على الصراط يستضيء بضوئهما عالم لا يحصيهم إلا رب العزة ". وقال الطبراني: "لم يرو هذا الحديث عن الأوزاعي إلا محمد بن مصعب، تفرد به: العلاء بن مسلمة ".

وله عدة شواهد؛ منها:

١- حديث ابن عمر، عن النبي ﷺ قال: "المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ لاَ يَظْلِمُهُ، وَلاَ يُسْلِمُهُ وَلاَ يُسْلِمُهُ، وَمَنْ فَرَجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ يُسْلِمُهُ، وَمَنْ فَرَجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ اللهِ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرُبَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ الله يَوْمَ الْقِيَامَةِ "(٢).

٢ ـ وعَنْ مَسْلَمَةَ بْنِ مُحَلَّدٍ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: ''مَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا فِي الدُّنْيَا سَتَرَهُ الله ﷺ وَيْ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ نَجَى مَكْرُوبًا فَكَ الله عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ كَانَ الله ﷺ فِي حَاجَتِهِ ''(").

قال أبو حاتم الرازي(٤): "حديث مضطرب الإسناد".

٣ـ وعن كعب بن عجرة، قال: قال رسول الله ﷺ: "من نفس عن مؤمن كربةً مِن كُربِهِ نفس الله عنه عُورة ستر الله عنه كُربَةً من كُربِ يوم القيامة، ومن ستر على مؤمن عورة ستر الله عورته، ومن فرَّج عن مؤمن كربة فرج الله عنه كربته "(°).

<sup>(</sup>١) في "الأوسط" (٤٥٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٤٤٢) (٦٩٥١)، ومسلم (٢٥٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرِجه أحمد (٤/ ١٠٤)، وفي إسناده ضعفٌ.

<sup>(</sup>٤) كما في "العلل" لابن أبي حاتم (١٩٨٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في "الأوسط" (٥٦٤٩) بإسناد ضعيف.

٤ ـ وعن البراء بن عازب، عن رسول الله على قال: "إن الله على عون العبد ما كان العبد في عون أخيه، ومن فرج عن مؤمن أو مؤمنة في الله فرج الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن ستر عورة مؤمن أو مؤمنة ستر الله عورته يوم القيامة" (١).

## راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث التاسع" من "الأربعين".

## أهمية الحديث ومنزلته

قال النووي: "وهو حديث عظيم جامع لأنواع من العلوم والقواعد والآداب"(٢٠).

قال ابن مرعي: "وهو حديثٌ جليل جامع لكثيرٍ من الفوائد"(").

### شرح المفردات

الفرَّح!!: أزال وخفف.

الحُربة!!: شدة عظيمة.

"السكينة": الطمأنينة.

اغشيتهم !! غطتهم.

"حفتهم": أحاطت بهم.

"من بطأ به عمله": أي: قصّر به عمله عن رتبة الصالحين.

"لم يسرع به نسبه": أي: لم يجبر له شرف النَّسَب هذا التقصير والقصور.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في "مسند الشاميين" (١١١٨) وفي إسناده ضعف وجهالة.

<sup>(</sup>٢) "شرح مسلم" للنووي (شرح رقم/ ٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٣) "الفتوحات الوهبية" (ص ٢٧٣).

# الشرحالإجمالي

قال النووي: "وهو حديث عظيم جامع لأنواع من العلوم والقواعد والآداب، وفيه: فضل قضاء حوائج المسلمين، ونفعهم بها تَيَسَّرَ منْ عِلْم أو مال أو معاونة أو إشارة بمصلحة أو نصيحة وغير ذلك، وفضل السّتر على المسلمين، وفضل إنظار المعسر، وفضل المشي في طلب العلم، وفضل الاجتماع على تلاوة القرآن في المسجد، ويلحق بالمسجد في تحصيل هذه الفضيلة الاجتماع في مدرسة ورباط ونحوهما إن شاء الله تعالى، وقوله على "ومن بطّأ به عمله لم يسرع به نسبه" معناه: من كان عمله ناقصًا، لم يلحقه بمرتبة أصحاب الأعمال، فينبغي ألا يتكل على شرف النسب، وفضيلة الآباء، ويقصر في العمل"(١).

## الشرح التفصيلي

عنه كربة من كرب يوم القيامة!! عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة!!

التنفيس: فكَّ خناق المخنوق وإرخاؤه حتى يأخذ نَفَسَهُ بعد أن أشرف على الهلاك. والخناق: الحبل الذي يخنق به.

ومعنى قوله: 'انَفُّسَ''؛ أي: أزال وفَرَّجَ.

وهذا استعمالٌ مجازي من ذِكْر الملزوم وإرادة اللازم؛ لأنه يلزم من إرخاء الخناق إزالة الشدة وتفريجها.

ولا يُشْتَرَط في التنفيس أن يكون بيده؛ بل بكل ما يحصل به التنفيس، فيشمل ماله ويده وجاهه؛ بل ودعاءه له بظهر الغيب.

فُرِضَتْ عليَّ زكاةُ ما ملكتْ يدي وزكاةُ جاهي أَنْ أعِينَ وأَشْفَعَـا

<sup>(</sup>١) "شرح مسلم" للنووي (شرح رقم/ ٢٦٩٩).

• فائدة: في الفرق بين "نَفَّسَ" و"فَرَّج":

التنفيس: التخفيف من إرخاء الخناق ليأخذ نَفسًا.

والتفريج: إزالة الكربة بالكلية.

وقد ورد الجمع بينهما في الحديث السابق قريبًا عن كعب بن عجرة، قال: قال رسول الله عنه كُربَه يوم القيامة، ومن ستر على مؤمن عورة ستر الله عورته، ومن فرَّج عن مؤمن كربة فرج الله عنه كربته الله الله عنه كربته الله عنه مؤمن كربته الله عنه كربته الله كربته كربته كربته كربته كربته كربته الله كربته كربته

وقوله: ''من نفَّسَ.. نفَّسَ الله عنه، ..ومن فرَّج ... فرَّج الله عنه'': يدل على أَنَّ الجزاء مِنْ جنس العمل فالتنفيس جزاؤه مثله، والتفريج جزاؤه مثله.

🏶 قوله ﷺ: "اعن مؤمن"!:

آثَرَ المؤمن بالذِّكْر لشرفه ومزيد خُرْمَته ومزيد ثوابه، وإلا فالذمي كذلك في جواز الإحسان إليه وتنفيس كربته، ويجوز أن يكون قوله: "مؤمن" خرج مخرج الغالب؛ لأنه المقصود بالإحسان أصالةً، وعليه تقوم الأحكام في الأصل.

ويؤيد ذلك قول النبي ﷺ في الحديث: "إن الله كتب الإحسان على كل شيء"(٢).

وعبَّرَ هنا بقوله: "مؤمن" وفي العبارات التالية: "مسلمًا"؛ وهذا يحتمل وجوهًا:

١ – إما للتفنُّن في العبارة.

٢ - أو لبيان أنَّ الإسلام والإيهان بمعنى واحد.

٣ – أو لأن الكربة تتعلَّق بالباطن فناسب ذلك الإيهان المتعلق بالباطن أيضًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبران في "الأوسط" (٥٦٤٩) بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٢) سبق في "الحديث السابع عشر".

كما أن الستر يتعلق بالظاهر غالبًا فناسبه الإسلام المتعلق بالظاهر أيضًا.

﴿ قُولُه ﷺ: "كربةً": أي: شدة عظيمة؛ لأنها ما أَهَمّ النفس وغَمَّ القلب. لأن الكربة تُقارب أن تزهق الروح فكأنها لشدة هَمّها عَطَّلَتْ مجاري التنفُّس به.

ولهذا ناسب ذكر "نفَّس" بدلاً من "أزال" أو "خفَّفَ".

🕸 قوله على: "من كرب الدنيا":

المِنْ !!: تبعيضية أو ابتدائية.

"كرب الدنيا": وهي كثيرة؛ منها: العُري والجوع والعطش؛ كما روى ابن أبي الدنيا عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: "يحشر الناس يوم القيام أعرى ما كانوا قط، وأظمأ ما كانوا قط، وأنصب ما كانوا قط، فمن كسا لله على كساه الله، ومن أطعم لله الله المعمد الله، ومن سقى لله على سقاه الله، ومن عفا لله على أعفاه الله"(١).

الله عنه كربة مِنْ كُرَبِ يومِ القيامةِ!!: النَّفُّسَ الله عنه كربة مِنْ كُرَبِ يومِ القيامةِ!!:

أي: منعها عنه وحفظه منها ابتداءً، جزاءً له على فعله من نَفْسِ جنسه.

#### • فائدة:

قال هنا: "كربة من كرب يوم القيامة" لم يذكر "الدنيا"، وقال فيها بعده: "ستره الله في الدنيا والآخرة".

وقيل في سِرِّ ذلك:

١ – إن الكُرَبَ هي الشدائد العظيمة، وليس بالضرورة أن تحصُل هذه الشدائد العظيمة لكل أحد في الدنيا، بخلاف الإعسار والعورات من المعاصي ونحوها التي تنكشف، فإنها تحتاج إلى التيسير والستر، ولا يكاد أحد يخلو عنها في الدنيا، ولو بتعشر بعض حاجاته المهمة.

٢ - وقيل: لأنَّ الدنيا لا نسبة لكربها إلى كرب الآخرة حتى تُذْكَرَ معها.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في "قضاء الحوائج" (٣٠)، وابن حبان في "الثقات" (٨/ ١٨) بإسنادٍ لا بأس به.

ولا منافاة في حصول التنفيس في كرب الدنيا كما يحصل في كرب الآحرة. كما يفيده عموم قوله ﷺ: "والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه".

#### مسألة:

فإن قيل: التنفيس يكون بعد حصول الكربة ونزولها بالإنسان، فكيف يتحقق التنفيس يوم القيامة وهي لم تنزل به أصلاً؟

فالجواب: أنَّ ذِكْر التنفيس هنا على سبيل المشاكلة مع قوله السابق: ''من نَفَّس''، وإلا فتنفيس الكربة إنها يكون بعد حصُولها، ولم تحصُل القيامة بَعْدُ.

ويُحْنَمَل: أَنْ يكون ذلك من قبيل التحقَّق بحصول القيامة والتيقَّن من ذلك على وتيرة قوله تعالى: ﴿ أَنِّ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ [النحل: ١]، فعَبَّر بصيغة الماضي عمَّا لمُ يأْتِ بعْدُ؛ لتحقُّق وقوعه وتيقُّن حدوثه.

ولا يَرِد هذا الاعتراض في قوله: "يسر الله عليه في الدنيا والآخرة"؛ لأن حصُول اليسر لا يستدعي سبق العسر.

ذِكْرُ أمثلةٍ من كُرَبِ يوم القيامة أعاذنا الله منها:

من ذلك: قوله عَنَّا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ ۚ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءً عَظِيمٌ عَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّآ أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلُهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَّرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَرَىٰ وَلَاكِنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴾ [الحج:١-٢].

قال الحسن البصري: "تذهل المرضعة عن ولدها بغير فطام، وتضع الحامل ما في بطنها بغير تمام".

وقال الله في سورة الواقعة: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ۚ لَيْسَ لِوَقَّعَتِهَا كَاذِبَةً ﴿ خَافِضَةً رَّافِعَةُ ۞ إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجًّا ۞ وَبُسَّتِ ٱلْحِبَالُ بَسَّا۞ فَكَانَتْ هَبَآءً مُّنْبَئًا ۞ وَكُنتُمُ أَزُورُ جَا ثَلَننَةً ۞ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ۞ وَأَصْحَبُ ٱلْمُشْعَمَةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمُشْعَمَةِ ۞ وَٱلسَّنِقُورَ ﴾ السَّيِقُونَ ۞ أُولَتِهِكَ ٱلْمُقرَّبُونَ ﴾ [الواقعة: ١ - ١١]. وقوله ﷺ: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْكَوَاكِبُ ٱنتَثَرَّتُ ۞ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُعْثِرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْقَبُورُ بُعْثِرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْفَارِ: ١ - ٥].

ونحو ذلك: ما ورد في سورة الزلزلة والقارعة وغيرهما من سور القرآن عند الحديث عن القيامة وأهوالها.

وفي الحديث عن النبي ﷺ قال: "يَجْمَعُ الله النَّاسَ الأوَّلِينَ وَالآخِرِينَ فِي صَعِيدٍ وَالحَدِينَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ يُسْمِعُهُمُ الدَّاعِي وَيَنْفُذُهُمْ الْبَصَرُ وَتَدْنُو الشَّمْسُ فَيَبْلُغُ النَّاسَ مِنْ الْغَمِّ وَالْكَرْبِ مَا لا يُطِيقُونَ وَلا يَحْتَمِلُونَ "(١)، وهو جزءٌ من الحديث الطويل في الشفاعة.

وفي الصحيحين أيضاً في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [المطففين: ٦].

قَالَ ﷺ: ''﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ حَتَّى يَغِيبَ أَحَدُهُمْ فِي رَشْحِهِ إِلَى أَنْصَافِ أُذُنَيْهِ ''(').

وأخرج مسلمٌ في "صحيحه" من حديث سُليْم بن عَامِر حدثني القُلْدادُ بنُ الأَسْوَدِ قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: "تُدْنَى الشَّمْسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ الْحُلْقِ حَتَّى الأَسْمُسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ الْحُلْقِ حَتَّى تَكُونَ مِنْهُمْ كَمِقْدَارِ مِيلٍ -قال سُلَيْمُ بْنُ عَامِرِ: فَوَالله مَا أَدْرِي مَا يَعْنِي بِالْمِيلِ أَمَسَافَةَ الْأَرْضِ أَمْ الْمِيل الَّذِي تُكْتَحَلُ بِهِ الْعَيْنُ؟ قال: - قَيَكُونُ النَّاسُ عَلَى قَدْرِ أَعْمَالِهِمْ فِي الْأَرْضِ أَمْ الْمِيل الَّذِي تُكْتَحَلُ بِهِ الْعَيْنُ؟ قال: - قَيكُونُ النَّاسُ عَلَى قَدْرِ أَعْمَالِهِمْ فِي الْعَرْقِ، فمنهم مَن يكونُ إلى كَعْبَيْهِ، ومنهم من يكونُ إلى رُكْبَتَيْهِ، ومنهم من يكونُ إلى حَقْوَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُلْجِمُهُ الْعَرَقُ إِلَى الْمَارَ رسول الله ﷺ بِيدِهِ إلى فِيهِ "(").

وفي رواية: "أفَتَصْهَرُهُمْ الشَّمْسُ اللَّهُ عَلَى السَّمْسُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٧١٢)، ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٩٣٨)، ومسلم (٢٨٦٢) من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلمٌ (٢٨٦٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢٣٣٠)، والترمذي (٢٤٢١).

#### € مسألة:

فإن قيل: قد أخبر الله تعالى أن الحسنة بعشر أمثالها في الله الله الحديث قوبلت بتنفيس كربة واحدة من كرب الآخرة؟ ولم تقابل بعشر؟

#### فالجواب من وجوه:

ا حذا مفهوم عدد لا يفيد حصرًا؛ بمعنى أنه يمنع النقص ولا يمنع الزيادة، ويشهد لذلك قوله ﷺ: "مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ أَظَلَّهُ الله فِي ظِلِّهِ"(۱).

وفيه زيادة الظلّ لمن أَنْظَرَ المُعْسِر؛ يعني: أَمْهَلَهُ لحين يُسْره ومقدرته على السداد.

٢ - أنَّ كل كربة من كرب يوم القيامة تشتمل على أهوال كثيرة وأحوال
 صعبة ومخاوف جمة، وتلك الأحوال إما عشرة أو تزيد عليها.

٣ - وقيل: لأن كربة الدنيا كأنها لا شيء بالنسبة لكربة الآخرة.

وهنا سرُّ آخر عظيم يظهر بطريق الفهم والتدبر، وذلك أنَّ مَنْ نفَسَ كربةً عن مؤمنٍ في الدار مؤمنٍ في الدار الكافر لا يُرْحَمُ في الدار الآخرة ولا يُنفَّسُ عنه مِن كربها.

#### • تنبيه:

ولا يقتصر التنفيس هنا على المال أو الأشياء المادية الظاهرة؛ بل ربها كان التنفيس عن طريق الدعاء؛ لأن المتقين يجدون في الدعاء فرجًا وتنفيسًا: ﴿ وَمَن يَتَّقِ النَّهُ مَخْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ الطلاق:٢-٣].

ومما يُنْسَبُ للشافعيِّ:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ (٣٠١٤) من حديث أبي اليَسَر ١٤٠.

أتهزأ بالدعاء وتزدريه وما تدري بها صنع الدعاء سهام الليل نافذة ولكن لها أمد وللأمد انقضاء فيمسكها إذا ما شاء ربي ويرسلها إذا نفذ القضاء فيمسكها قوله عليه في الدنيا في الدنيا والآخرة'':

هذا وما بعده من ذِكْر الخاص بعد العام؛ لشمول تنفيس الكربة لهما.

وليس المقصود بالمعسر هنا: من عجز عن سدادِ الدَّيْن فقط؛ بل المقصود ما هو أعم من ذلك، فكل مَنْ تَعَسَّرَ عليه أمره؛ كان في التيسير عليه أجر.

فيدخل في ذلك الإفتاء بها فيه يُسْر ورخصة من غير مخالفة للشرع.

كما يدخل المدين من جهة العمل.

والتيسير على المُعْسِر في المال يكون تارةً بإنظاره إلى الميسرة وهو واجب؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٠]، ولا يجوز أن تطلبه منه ولا أن تعرض بذلك ولا أن تطالبه عند القاضي (١).

وتارة يكون بإبرائه، أو الوضع عنه، أو بإعطائه ما يزول به الإعسار من نحو صدقة وهبة، ونحو ذلك، وكل هذا له ثواب كبير وفضل عظيم.

ومن هنا نعلم خطأ أولئك القوم الذين يطلبون المعسرين، ويرفعونهم للقضاء ويطالبون بحبسهم، والله تعالى يقول: ﴿ وَإِن كَارَ فُوعُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

فإن قال قائل: ما أكثر أهل الباطل في الوقت الحاضر الذين يَدَّعون الإعسار وليسوا بمعسرين، فصاحب الحق لا يثق بادعائهم الإعسار؟

فنقول: نعم، الأمانات اليوم اختلفت ولا شك، وقد يدعي الإعسار من ليس بمعسر، وقد يأتي بالشهود على أنه معسر، لكن أنت إذا تحققت أو غلب على ظنك

<sup>(</sup>١) "شرح الأربعين" لابن عثيمين (ص٥٩).

أنه معسر وجب عليك الكف عن طلبه ومطالبته.

أما إذا علمت أن الرجل صاحب حيلة وأنه موسر لكن ادعى الإعسار من أجل أن يماطل بحقك فهنا لك الحق أن تطلب وتطالب، هذا بالنسبة للمعسر بحق لك.

أما إذا كان معسرًا بحق لغيرك فإن التيسير عليه سنة وليس بواجب اللهم إلا أن تخشى أن يساء إلى هذا الرجل المعسر ويحبس بغير حق وما أشبه ذلك، فهنا قد نقول بوجوب إنقاذه من ذلك، ويكون هذا واجبًا عليك ما دمت قادرًا(١).

وعند مسلم: "مَنْ سرَّه أن يُنجيه الله من كُرب يوم القيامة؛ فليُنَفِّسْ عَن مُعْسِرِ أو يضعْ عنه" (٢).

وفي "الصحيحين": "كان تاجرٌ يُدَاينُ الناسَ، فإذَا رَأَى مُعْسَرًا، قال لصبيانه: تجاوزوا عنه لعلَّ اللهَ أَنْ يتجاوزَ عنا؛ فتجاوزَ اللهُ عنه''('').

وفي الحديث عن النبي على قال: "أَتِيَ الله بِعَبْدِ مِنْ عِبَادِهِ آتَاهُ الله مَالاً فقال له: ماذا عَمِلْتَ في الدنيا؟ -قال: ولا يَكْتُمُونَ الله حديثًا- قال: يَا رَبِّ آتَيْتَنِي مَالَكَ، فَكُنْتُ أَبَايِعُ النَّاسَ، وَكَانَ مِنْ خُلُقِي الجُوَازُ، فَكُنْتُ أَتَيَسَّرُ عَلَى المُوسِرِ، وَأَنْظِرُ اللهُ: أنا أحقُّ بذا منك؛ تجاوزوا عَنْ عَبْدِي "(١).

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ مَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا شَحَتَسِبُ ﴾ [الطلاق:٢-٣].

جاء عبدٌ مكاتب يريد الإعانة على عتقه فقال له عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه: ألا أعلمك كلمات علمنيهن رسول الله على ولو كان عليك مثل جبل تبر دينًا أَدَّاهُ الله عنك؟ قل: "اللهم اكفني بحلالك عن حرامك واغنني

<sup>(</sup>١) شرح ابن عثيمين للأربعين (ص٣٥٩، ٣٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٥٦٣) من حديث أبي قتادة ١٠٠٠)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٠٧٨)، ومسلم (١٥٦٢) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠)

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٠٧٧)، ومسلم (١٥٦٠) من حديث حذيفة بن اليهان، وعُقْبة بن عامر، وأبي مسعودِ الأنصاري ﴿

بفضلك عمن سواك"(١).

قوله: "أمَنْ يَسَّرَ !": المفعول مقدَّر، وتقديره (ما تعسَّر عليه).

وقوله: 'أيَسَّرَ الله'': مفعوله أمره؛ أي: جميع أمره.

فلا فرق فيها تعسَّر بين الدقيق والجليل.

ولا فرق أيضًا فيها تيسر بين الدقيق والجليل.

🕸 قوله: 'أومن ستر مسلمًا ستره الله في الدنيا والآخرة'':

"ومن ستر مسلمًا": فيه حذف مضاف، تقديره: من ستر زلة مسلم، والزلة:

المعصية والهفوة ونحوها. أو تقديره: من ستر عورة مسلم.

وستر الزلة يتحقق بأن يعلم بوقوعها فيها مضى فلا يُخْبِر بذلك حاكمًا، فإن فعل وكان صاحبها مستورًا غير مجاهر بالمعاصي؛ كان ذلك مكروهًا؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ شُحِبُُونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَيْحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنّيَا وَٱلاَّ خِرَةً وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النور:١٩].

قيل: والمراد المسلم المستتر فيها وقع منه أو ما اتُّهِمَ به وهو بريء.

ومثل هذا: إن جاء نادمًا تائبًا وأقر بحدًّ؛ يُؤْمَرُ بالتوبة، ولا يُسْتَفْسَرُ منه عنه؛ كما فعل النبي ﷺ مع ماعز والغامدية (٢).

ومثل هذا إن أُخِذَ بجريمته وذنبه، ولم يبلغ الإمام خبره؛ فيجوز الشفاعة في أمره حتى لا يبلغ؛ لحديث: "أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم"

وهو قول مالك وأحمد وغيرهما.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٥٦٣)، وحَسَّنه الألباني في "صحيح الجامع" (٢٦٢٥).

<sup>(</sup>٢) والحديث عند البخاري (٦٨٢٤) ومسلم (١٦٩٣) عن ابن عباس رضي الله عنهما، وأخرجه مسلم (١٦٩٤) عن أبي سعيد الله.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٤٩٤٦)، وأبو داود (٤٣٧٥)، والنسائي في "الكبرى" (٢١٠/٤) من حديث عائشة رضى الله عنها، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (١١٨٥).

فإن كان صاحب الزلة مستورًا، ووقعت منه هفوةٌ أو زلةٌ؛ فإنه لا يجوز كشفُها، ولا هتكهُا، ولا التحدُّث بها؛ لأنَّ هذه غيبة محرمة؛ ما لم يدع داع إلى ذلك.

وشروط ستر الزلة:

١ - أن تكون حقًا لله وليست حقًا للعباد.

٢ – أن تكون قد انتهت ومضت.

ويخرج من هذا ما لو رآه على المعصية فيجب عليه منعها إن قدر، أو طلب من يعينه.

٣ - أن تكون من ذوي الهيئات وممن لم يعرف بالمجاهرة بالإفساد والأذى،
 أما غيرهم فيجب - أو يندب - ألا يُسْتَر عليهم؛ لأن الستر عليهم يطمعهم في مزيد
 الأذى والفساد.

وعليه أن يرفع أمرهم للوالي ونحوه؛ ما لم يترتب على ذلك مفسدة أكبر.

٤ – ألا يكون المستور شاهدًا أو راويًا أو أمينًا على يتيم أو وقف أو صدقة.

فيجب بالإجماع جرحهم على من عَلِمَ قادحًا فيهم، وليس هذا من الغيبة؛ بل من النصيحة الواجبة.

وإذن فالستر قد يكون فيه خير، فيكون محمودًا كها في ستر صاحب المروءة النادم على زلته، وقد يكون الستر شرًا فيكون مذمومًا وهذا كالستر على المقيم على المعصية، والمعتدي على الناس الذي لا يزداد بالستر إلا شرًا وطغيانًا، وقد لا تعلم في بعض الناس هل ستره خير أم كشفه، فالأصل أن الستر خير والخطأ في العفو خير من الخطأ في العقوبة، ولكن في هذه الحال تتبع أمره، ولا تهمله؛ لأنه ربها يتبين بعد ذلك أن هذا الرجل ليس أهلاً للستر(1)، ومن ذلك لو رأى شخصًا متلبسًا بالزنا، فاحتيار الستر أو الكشف دائر على الحالات السابقة حسب ما تقتضيه المصلحة(1).

<sup>(</sup>١) وانظر: "شرح الأربعين" لابن عثيمين (ص٣٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر: "شرح النووي" للأربعين (ص٨١)، وانظر شرح الأربعين لعبدالوهاب أبو صفية (ص٢٣٦).

#### • فرع:

وعلى التقدير المذكور سابقًا: "من ستر عورة مسلم" فالعورة هنا حسية أو معنوية، وذلك بإعانته على ستر دينه؛ كأن يكون محتاجًا لنكاح فيتسبب له أو يتوسل له في بضاعة يتجر فيها.

ويدخل في ذلك ستر معينٍ بعدم الغيبة والذّب عن عِرْضِه.

ويُؤْخَذُ من الحديث أن مَنْ فضح مسليًا أو كشف عورته بغير حقِّ فضحه الله وكشف عورته بغير حقَّ فضحه الله وكشف عورته حتى في بيته، وهذا نص في الحديث: "من ستر عورة أخيه المسلم، ستر الله عورته يوم القيامة، ومن كشف عورة أخيه المسلم، كشف الله عورته حتى يفضحه بها في بيته "(۱).

ومما ذكره ابن رجب: قال بعض الوزراء الصالحين لبعض من يأمر بالمعروف: اجتهد أن تستر العصاة فإن ظهور معاصيهم عيب في أهل الإسلام.

### • ومعنى الستره الله في الدنيا والآخرة!!:

أي: لا يفضحه في الدنيا ولا يعاقبه على ما فرط منه في الآخرة.

قال بعض السلف: "أدركت قومًا لم يكن لهم عيوب، فذكروا عيوب الناس فذكر الناس لهم عيوبًا، وأدركت قومًا كانت لهم عيوب، فكفُّوا عن عيوب الناس فنُسِيَتْ عيوبهم".

قوله: "والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه":
 وفي الحديث الآخر: "من كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته".
 الواو: استئنافية وليست عاطفة.

وعدل عن الجملة الشرطية إلى الجملة الاسمية فلم يأت فيها بصورة التحقيق؛

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٢٥٤٦) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (١٠٦٣).

إشارة إلى أن كون الله معينًا لمن أعان أنحاه أمرٌ محقَّقٌ لا شك فيه، ثابتٌ دائم مستقرٌ. وإن كان ما قبله كذلك لكنه هنا أشدُّ وآكَدُ.

وهذا تذييل لما قبله لشموله لدفع المضرة، وهو ما في الجملتين الأوليين، وجلب المنفعة وهو في الثالثة.

وقيل: بل الجمل الثلاث في دفع المضرة، وهذه عامة في الدفع والجلب، فلهذا عدل عن سياق الشرط إلى سياق الجملة الاسمية؛ ليتقوى حكمها ببناء الخبر فيها على المبتدأ.

كلمة "في": زائدة في الخبر.

"عون": بمعنى معين والإضافة (عون العبد) بمعنى اللام.

والمعنى: والله معين للعبد؛ أي: إعانة كاملة، وذلك بأن يؤيده وييسر له قضاء حوائجه.

وإلا فالله في عون العبد دائمًا، وعليه فتقييد ذلك بقوله: "ما كان العبد في عون أخيه" غير مراد، وكأن المقصود منه الترغيب في الاستمرار على معاونة الأخ في الدين.

ثم لا خفاء في أن الإعانة زائدة على ما ادَّخر الله لذلك العبد من الثواب الجزيل. والمراد بالعبد هنا: ما يشمل الذكر والأنثى والحر والرقيق.

"ما كان العبد": ما مصدرية ظرفية؛ أي: مدة كونه في عون أخيه.

والإعانة بالقلب واليد واللسان والمال والجاه ونحوه.

وقد أحسن القائل:

فُرِضَتْ عليَّ زكاةُ ما ملكتْ يدي وزكاةُ جاهي أَنْ أَعِينَ وأَشْفَعَا والإعانة هنا مقيدة بكونها مطلوبة شرعًا، وإلا فلا خفاء أن الله لا يعين من أعان ظالمًا على ظلمه.

وإيثار الأخ بالذكر دون الأخت؛ لشرفه وإلا فالأنثى مثله في ذلك.

وقوله: "ما كان العبد في عون أخيه": لا يعني المساواة وإنها بالإضافة إلى الثواب.

ولا يقال الحسنة بعشر أمثالها وهنا بواحدة، وقد سبق الجواب عن ذلك قريبًا. ثم إن السعي في قضاء حوائج المسلمين من أعظم القربات.

أخرج الطبراني والدارقطني وغيرهما عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن الله عنه أن رسول الله عنه أن الناس أنفعهم للناس الفاس الف

وأخرج الطبراني وابن أبي الدنيا عن ابن عمر رضي الله عنها أن رسول الله على الله عنها أن رسول الله على الله الناس إلى الله أنفعهم، وأحب الأعمال إلى الله عز وجل سرور تدخله على مسلم، أو تكشف عنه كربة، أو تقضي عنه دينًا، أو تطرد عنه جوعًا، ولأن أمشي مع أخي المسلم في حاجة أحب إليّ من أن أعتكف في المسجد شهرًا، ومن كف غضبه ستر الله عورته، ومن كظم غيظًا، ولو شاء أن يمضيه أمضاه، ملأ الله قلبه رضيً يوم القيامة، ومن مشى مع أخيه المسلم في حاجة حتى يثبتها له أثبت الله تعالى قدمه يوم تزل الأقدام، وإن سوء الخلق ليفسد العمل كما يفسد الخل العسل"(٢).

وفي مراسيل أبي داود عن أبي قلابة أن ناسًا من أصحاب رسول الله على قدموا يثنون على صاحب لهم خيرًا، قالوا: ما رأينا مثل فلان قط، ما كان في مسير إلا كان في قراءة، ولا نزلنا منزلاً إلا كان في صلاة، قال: "فمن كان يكفيه ضيعته؟"، حتى ذكر: "من كان يعلف جمله أو دابته؟" قالو: نحن، قال: "فكلكم خير منه"".

ولتتأمَّل فعل النبي ﷺ وصاحبيه في هذا الشأن.

وتأمَّلْ هذا الحديث العظيم الذي رواه أنس بن مالك ﴿ أَنَّ امْرَأَةً كَانَ فِي

<sup>(</sup>١) حديث حسن، انظر: صحيح الجامع الصغير (رقم ٣٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) حديث حسن، انظر: صحيح الجامع الصغير (رقم ١٧٦).

<sup>(</sup>٣) رقم (٣٠٦) ورجاله ثقات (جامع العلوم والحكم بتحقيق الأرناؤوط وباجس ٢/٢٩٦).

عَقْلِهَا شَيْءٌ، فقالتْ: يا رسولَ الله! إِنَّ لِي إِلَيْكَ حَاجَةً، فقال: "يا أُمَّ فُلانِ انْظُرِي أَيَّ السِّكَكِ شِنْتِ حَتَّى أَقْضِيَ لَكِ حَاجَتَكِ"، فَخَلا معها فِي بَعْضِ الطُّرُقِ حَتَّى فَرَغَتْ مِنْ حَاجَتِهَا (١).

فهذا صنيعه ﷺ مع مَنْ بعقلها شيءٌ، ولم يُفرِّق النبي ﷺ بين هذه وغيرها من الناس في قضاء حوائجهم، ورعايتهم.

لم يترك النبي على هذه وحاجتها، رغم ما هو فيه من أمر النبوة والدعوة والقيادة لأمة بأكملها، وهذا درسٌ للذين يعتزلون الناس، ويميزون في مجالسهم بين فلان وعلان، وقد اشتكى السلف من مثل هذا السلوك، قال أبو حازم سلمة بن دينار رحمه الله: وجدتُ الدنيا شيئين، فتكلَّم بكلام طويل؛ قال الزهريُ (٢): إنَّه جاري ما كنتُ أرى أَنَّ هذا عنده، قال أبو حازم: "لو كنتُ غنيًّا لعرفتني "(٣).

فاحذر أن تشملكَ شكاية أبي حازم رحمه الله تعالى.

وتأمَّل كيف كان الصديق ﷺ بحلب للحي أغنامهم فلما استخلف قالت جارية منهم: الآن لا يحلُبُها فقال أبو بكر بلى وإني لأرجو أن لا يغيرني ما دخلت فيه عن شيء كنت أفعله (١٠).

وكانت العرب تستقبح أن تحلب النساء، فكان الرجال يقومون بالحلاب.

وهذا الفاروق رآه طلحة بالليل يدخل بيت امرأة، فدخل إليها طلحة نهارًا، فإذا هي عجوز عمياء مقعدة، فسألها ما يصنع هذا الرجل عندك؟ قالت: هذا له منذ كذا وكذا يتعاهدني يأتيني بها يصلحني، ويخرج عني الأذى، فقال طلحة: تكلتك

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ (٢٣٢٦).

 <sup>(</sup>۲) محمد بن مسلم بن شهاب الزهري، من الأئمة الأعلام، ونمن دارت عليهم روايات السنة، أُنكِرَ عليه الله بالسلطان في زمانه، وكان السلف يذمون أبواب السلاطين، ويرفضون الاتصال بهم.

<sup>(</sup>٣) "التاريخ الكبير" لابن أبي خيثمة (رقم/ ٢٧١٢، ٢٩٧٤).

<sup>(</sup>٤) ذكره الطبري في "التاريخ" (٢/ ٣٥٤)، وابن سعد (٣/ ١٨٦)، وابن الجوزي في "صفة الصفوة" (١/ ٢٥٨)، والنووي في "التهذيب" (٢/ ٤٨٠)، وابن رجب في "الجامع" (٢/ ٢٩٥).

أمك يا طلحة، أعثرات عمر تتبع؟!(١)

وكان كثير من الصحابة والصالحين يشترط في سفره أن يخدم أصحابه، كما قال مجاهد: صحبت ابن عمر في سفرٍ لأخدمه فكان يخدمني.

وصحب رجل قومًا في الجهاد، فاشترط عليهم أن يخدمهم، فكان إذا أراد أحدٌ منهم أن يغسل رأسه أو توبه؛ قال: هذا شرطي فيفعله، فهات فجرَّدوه للغسل، فرأوا على يده مكتوبًا: من أهل الجنة، فنظروا؛ فإذا هي كتابة بين الجلد واللحم.

وعن أنس بن مالكِ ﴿ قَالَ: كَنَّا مِع النبي ﷺ فِي السَّفَر فَمنَّا الصَّائمُ وَمنَّا الْمُائمُ وَمنَّا الْمُائمُ وَمنَّا الْمُؤْنِ قَالَ: فَانَرْلْنَا مَنْزِلاً فِي يَوْمِ حَارِّ أَكْثَرُنَا ظِلاَّ صَاحِبُ الْكِسَاءِ، وَمِنَّا مَنْ يَتَّقِي الشَّمْسَ بِيكِهِ، قَالَ: فَسَقَطَ الصُّوَّامُ، وَقَامَ اللَّهْطِرُونَ فَضَرَبُوا الْأَبْنِيَةِ، وَسَقَوْا الركابَ، فقال رسولُ الله ﷺ: "ذهبَ المُفْطِرُونَ اليومَ بِالأَجْرِ" (١٠٠٠).

وفي حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: ''أفضلُ الأعمال أَنْ تُدْخِلَ على أخيك المؤمن سرورًا أو تقضي له دينًا أو تُطْعِمَه خبزًا''('').

ومما يعلمك بِعِظَمِ الفضل في هذه الأبواب السالفة جميعها أن الخلق عيال الله، وتنفيس كربهم وقضاء حوائجهم إحسان إليهم، والعادة أن السيد والمالك يحب الإحسان لعياله وخدمه.

# ه قوله ﷺ: "ومن سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا":

السلك!! أي: سعى فيه ودخله.

الطريق: فعيل من الطرق؛ لأن الأرجل تطرقه بسعيها فيه. والطريق: يُذَكِّر ويؤنَّث، والجمع أَطْرُق وطُرُق.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في "الحلية" (١/ ٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٨٩٠)، ومسلم (١١١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرِجه ابن أبي الدنيا في "قضاء الحوائج" (١١٢)، وحسَّنه الألباني في "صحيح الجامع" (١٠٩٦).

والمقصود بطريق هنا:

١ - إِنْ أُرِيدَ به الطريق المحسوسة:

مطلق ما يوصل إلى العلم فيشمل طرق البَرِّ والبحر والجو.

٢ – وإِنْ أُرِيْدَ به طرقه المعنوية: فيشمل حفظه ومذاكرته ومطالعته.

وفيه استعارة تصريحية، حيث استعار اسم الطريق لما ذُكِرَ بجامع أنّ كلاً موصل.

"يلتمس": أي يطلب.

"فيه": أي: في غايته، أو بسببه، أو فيه حقيقةً وهذا نادرٌ فلا يُحْمَلُ عليه.

"في": للظرفية، فإِنْ أُرِيدَ بالطريق ما هو أعم من الطريق الحسي فهي للسببية والظرفية.

"عليًا": أي: عليًا شرعيًا من علوم الغايات أو الوسائل.

وهو ما قاله الحليمي وجماعة، وقال غيرهم: هو عام لكل علم جائز لوروده نكرة في سياق الشرط والأول أوجه؛ لأنه الذي يسهل الله به طريقًا إلى الجنة"(١).

ولا فرق بين الالتهاس بالتعلُّم أو بالتعليم أو التصنيف سواء حصّل العلم أو لم يحصّل؛ لأن الأعمال بالنيات.

ونَكَّرَ لفظ "العلم"؛ ليشمل أنواع العلوم الدينية ويندرج فيه القليل والكثير. كما لا فرق في الطريق بين كونه طويلاً أو قصيرًا عسر السلوك أو سهله.

😵 قوله ﷺ: "سهَّل الله به":

أي: بذلك السلوك، إذا قصد بطلبه وجه الله تعالى، والانتفاع به والعمل مقتضاه (٢).

<sup>(</sup>١) الجواهر البهية (ص٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢/ ٢٩٧).

وذكر النووي شرائط لهذا العلم وهي العمل به ونشره، وترك المباهاة والماراة، والاحتساب في نشره، وترك البخل به، والتواضع، واحتمال الأذى في بذل النصيحة والاقتداء بالسلف، وأن يقصد بعلمه من كان أحوج إلى التعلم، وأن يظهر أثر العلم على سلوكه وحاله.

مواعظ الواعظ لن تقبلا حتى يعيها قلبه أولا يا قوم من أظلم من واعظ خالف ما قد قاله في الملا أظهر بين الخلق إحسانه وخالف الرحمن لا حلا(١) وهذا التسهيل غير الثواب نظير ما مرّ.

وهذا التسهيل في الدنيا والآخرة:

الله الما في الدنيا فبتوفيقه للصالحات، وبحفظه من السيئات، فالمعنى: سَهَّلَ الله له هداية موصلة إلى الجنة، فيكون من باب الاستعارة التصريحية حيث استعار اسم الطريق للهداية بجامع الإيصال في كل. وقيل التسهيل هنا للعلم الذي طلبه وهو يؤدي إلى الخشية ثم الجنة.

٢ - وفي الآخرة: بأن يجازى على طلب العلم بتسهيل دخول الجنة، بحيث لا يرى شدة الموقف والمرور على الصراط، والطريق الحسيّ للجنة هو الصراط.

فلا مانع إذًا من أن يكون التسهيل في الدنيا والآخرة.

وظهر من هذه العبارة وما سبقها أن الجزاء من جنس العمل ﴿ جَزَآءً وِفَاقًا ﴾ [النبأ:٢٦].

وهذه العبارة ذات دلالة عظيمة على فضل العلم والعلماء.

ثم إن العلم الشرعي النافع هو الذي يتعلق به عظيم الأجر؛ لأن العلم علمان:

<sup>(</sup>١) انظر شرح الأربعين للنووي (ص٨٢، ٨٣).

١ – ما كان في الجنان.

٢ - ما كان على اللسان.

فالأول: العلم بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله المقتضية لخشيته ومحبته وخوفه وتعظيمه، فهذا هو العلم النافع.

قال ابن مسعود: "إن أقوامًا يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب، فرسخ فيه نفع".

قال الحسن: "العلم علمان: علم على اللسان، فذاك حجة الله على ابن آدم، وعلم في القلب، فذاك العلم النافع".

والثاني: العلم الذي على اللسان.

فهو حجة الله على خلقه.

فأول ما يُرْفَعُ مِن العلم: العلم النافع، وهو العلم الباطن الذي يخالط القلوب ويصلحها، ويبقى علم اللسان حجة، فيتهاون الناس به، ولا يعملون بمقتضاه، لا حملته ولا غيرهم، ثم يذهب هذا العلم بذهاب حملته، فلا يبقى إلا القرآن في المصاحف، وليس ثَمَّ من يعلم معانيه ولا حدوده ولا أحكامه، ثم يُسرى عليه في آخر الزمان، فلا يبقى في المصاحف ولا في القلوب منه شيءٌ بالكلية، وبعد ذلك تقوم الساعة، كما قال على شرار الخلق "(۱).

وقال في الحديث الآخر: "لا تقوم الساعة وفي الأرض أحد يقول الله الله" (٢).

ويتدارسونه بينهم؛ إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده!!:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٢٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٤٨) من حديث أنس بن مالكِ ﴿.

الواو: للاستئناف؛ لأنَّ ما قبلها وبعدها متباينان، حيث الأول نفعه مُتَعَدِّ، بخلاف الثاني فنفعه قاصر.

"أقوم": قيل: يخص الرجال، وقيل: يعم الرجال والنساء، والأصح الأول. لقوله تعالى: ﴿ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِسَآءٍ ﴾ [الحجرات: ١١]، فذكرهن دليلٌ ظاهر على أن لفظة "قوم" لم تشملهن.

قال زهير (١):

وما أدري ولستُ إخال أدري أقومٌ آل حصن أم نساء وسمى الرجال قومًا؛ لقيامهم بالمهات وعظائم الأمور.

واعتُرِضَ بقوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ﴾ [الشعراء:١٠٥] فإنَّ ذلك يشمل الرجال والنساء.

ورُدَّ بأن دخولهم في الآية ليس لغةً وإنها لقرينة التكاليف.

ويُحْتَمَل أَنْ يكون خرج مخرج الغالب؛ لأن الرجال هم الذين يفعلون ذلك عادةً، بخلاف النساء المأمورات بالصيانة والحجاب، حتى كانت صلاتهن في بيوتهن أفضل من صلاتهن في المساجد، والله أعلم.

ولفظةُ قوم تُذَكَّر وتُؤَنَّث.

ومثال المذكر: ﴿ وَكُذَّبَ بِهِ عَوْمُكَ ﴾ [الأنعام:٦٦].

ومثال المؤنث: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ﴾ [الشعراء: ١٠٥].

وأفاد تنكير لفظة "قوم":

١ - حصول الوعد لكل قوم اجتمعوا وجلسوا من غير اشتراط وصف فيهم
 كعلم أو زهد أو صلاح.

<sup>(</sup>١) "خزانة الأدب" (١/ ٢٧٨).

٢ - وعلى القول بأنَّ النساء يدخلنَ في معنى لفظة: "قوم" لغةً فهي هنا تعم
 النساء أبضًا.

وتكون "أقوم" مجازًا مرسلاً مِنْ ذِكْرِ الخاص وإرادة العام.

**''في بيت''**: قُيِّدَ به الاجتماع نظرًا للغالب.

و إلا فالظاهر أن هذا الفضل يشمل الاجتماع وإِنْ كان في صحراء (١٠). المن النابعيضية.

"بيوت الله": أي: مما بُنِيَ لنيل ثوابه ورضاه من مسجد ومدرسة، وغيرها مثلها؛ لأن هذا القيد لا مفهوم له؛ لأنه خرج مخرج الغالب.

وفي هذا إظهار لشرف المساجد؛ إذ العبادة فيها أفضل من غيرها.

وإضافتها إلى الله تعالى؛ لأنها بُنِيَتْ لنيل ثوابه ومرضاته.

# "يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم":

أي: مجتمعين للقراءة كلَّ يقرأ على انفراد، أو يقرأ أحدهم فيقرؤون بعده معًا الآية التي قرأها يقتدون به على سبيل التعلم (٢)، أو يقرأ أحدهم عقب الآخر يصل

<sup>(</sup>۱) وقال ابن عثيمين رحمه الله، وهذا الثواب لا يكون إلا إذا اجتمعوا في بيت من بيوت الله، لينالوا بذلك شرف المكان لأن أفضل البقاع المساجد. اهم، شرح الأربعين (ص٣٦٥)، ويجاب عن ذلك بأن مما يدل على أن قوله: "في بيت من بيوت الله"، خرج مخرج الغالب أن بعض الروايات أتت مطلقة دون قيد المسجد، والله أعلم. انظر: الجواهر البهية (ص٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) وإن كان على سبيل التعبد فبدعة ، شرح ابن عثيمين للأربعين (ص٣٦٤) وقد منع الشاطبي الاجتماع على القراءة بصوت واحد، وعليه يحمل إنكار مالك الاجتماع على قراءة القرآن فإن النووي رحمه الله نقل عنه جواز اجتماع جماعة، يقرأ واحد ربع حزب مثلاً وآخر ما يليه وهكذا، قال الزرقاني: وهو الصواب؛ إذ لا وجه للكراهة - انظر حاشية الدسوقي ج١ ح١ ص٣٠٨، جامع العلوم والحكم (٢/٢٠٣-٣٠٣)، شرح الأربعين لعبد الوهاب أبو صفية ص٤٣٣.

يقول صاحب الجواهر البهية: وفيه دلالة على فضيلة الاجتماع على تلاوة القرآن في المسجد، وإليه ذهب الإمام الشافعي وجمهور العلماء، وقال الإمام مالك يكره وتأوله بعض أصحابه بما إذا كانوا يقرؤون جماعة دون ما إذا كان كل واحد منهم يقرأ شيئًا منه على انفراده - الجواهر البهية (ص٢٠١، ٢٠١).

قراءته بقراءته أو يعيد ما قرأ<sup>(۱)</sup>، أو يقدمون أحدهم يقرأ ويستمعون له كما في استهاعه على الله الحسن الصوت الله عنه، وكان عمر يقدم الشاب الحسن الصوت بين يدي القوم<sup>(۱)</sup>، فكل هذا سواءٌ في تحقُّقِ الوعد الآتي.

واستدل الأكثرون على ذلك بهذا الحديث وغيره من الأحاديث الدالة على استحباب الاجتماع للذكر، والقرآن أفضل أنواع الذكر خلافًا للإمام مالك حيث كره الاجتماع على القراءة في المسجد<sup>(٦)</sup>.

وعطف "يتدارسونه": عطف مرادف.

وهذا يفيد استحباب الجلوس في المساجد لقراءة القرآن ومدارسته تعلُّمًا وتعليمًا، لقوله ﷺ: "خيركم من تعلم القرآن وعلمه"('').

### قوله ﷺ: "إلا نزلت عليهم السكينة":

"السكينة": فعيلة من السكون، والتاء للمبالغة، والمقصود هنا: الوقار والطمأنينة، وكل ما يطمئن القلب به ويسكن، إِذْ بَذِكْره تعالى تطمئن القلوب.

قال النووي: "هي شيء من خلق الله فيه طمأنينة ورحمة".

وفي "الصحيحين": عن البراء بن عازب، قال! كان رجلٌ يقرأُ سورةَ الكهفِ وعندهُ فرسٌ، فتَغَشَّتُهُ سحابةٌ فجعلتْ تَدور وتَدْنو، وجَعَلَ فرسُه ينفُر منها، فليًّا أصبحَ أَتَى النبيَّ عَلَيُّةٍ، فذكر ذلك له، فقال عَلَيْ: "تِلْكَ السَّكِينةُ تَنَزَّلَتْ للقرآنِ"(٥).

## قوله ﷺ: "وغشيتهم الرحمة":

أي: عَلَتْهُم وسترتهم وشملتهم وغَطَّتهم مِن كل جهة.

<sup>(</sup>١) قيل: هكذا كان مدارسة النبي ﷺ مع جبريل (دليل الفالحين ٣/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري (٩/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) انظر جامع العلوم والحكم (٢/ ٣٠٣، ٣٠٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧٢٧) من حديث عثمان د

<sup>(</sup>٤١ أخرجه البخاري (٣٦١٤)، ومسلم (٧٩٥).

قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّرَ ۖ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف:٥٦].

## قوله ﷺ: "وحفتهم الملائكة":

أي: أحاطت بهم الملائكة إلى سماء الدنيا.

كما في حديث أبي هريرة في "الصحيحين": "فيحفونهم بأجنحتهم إلى الساء الدنيا"(١).

وهذه الملائكة هي المنزلة بالرحمة والمنزلة لاستماع الذِّكر تعظيمًا له وإكرامًا للذاكرين على غاية من القُرْب والملاصقة بحيث لم يَدَعُوا للشيطان فُرْجَةً يتوصَّل منها لهم.

وفي حديث أسيد بن حضير حين كان يقرأ في مِرْبَدِه فَجَالَتْ فَرسُه، وفيه أنه رأى مثل الظُّلَّة فوق رأسه، فيها أمثال السُّرُج عرجت من الجوحتى ما يراها، فغدا إلى النبي عَلِيُّ فذكر ذلك له، فقال عَلِيُّ: "تلكَ الملائكة كانتْ تسمعُ لك، ولو قرأتَ لأصبحَتْ تَرَاها الناسُ ما تَسْتَرَرْ منهم" (").

# قُوله ﷺ: "وذكرهم الله فيمن عنده":

أي: أثنى الله عليهم؛ كما في حديث أبي هريرة المشار إليه قبل قليل.

ويقول الله على في الحديث القدسي: "أنا عندَ ظنِّ عبدي بي، وأنا معه حين يذكُرني، فإِنْ ذكرتُه في ملاً خير يذكُرني، فإِنْ ذكرَني في مَلاً ذكرتُه في ملاً خير منهم" قال تعالى: ﴿فَاتَذْكُرُونِ أَذْكُرُكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٢].

و"عنده": أي: في الملأ الأعلى بين ملائكته ومباهاتهم به، وتنويهه بذكره.

كما أنَّ صلاةً الله على عبده: ثناؤه عليه بين ملائكته وتنويهه بذِكْرِه.

وهذه الخصال الأربعة حاصلة لكل المجتمعين على ذكره تعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٠٨)، ومسلم (٢٦٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٨ ٠٥)، ومسلم (٧٩٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٤٠٥)، ومسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة ١٠٥٥)، ومسلم (٢٦٧٥) من

# 🕸 قوله ﷺ: "من بطَّأ به عمله لم يسرع به نسبه":

البطء: نقيض الإسراع.

والمقصود به: مَنْ قَصَّرَ به عما يجب فكان قليلاً أو ناقصًا عن الصحة أو الكمال، لم يجبر هذا النقص نَسَبُهُ، ولم يلتحق بأصحاب الأعمال العظيمة الجليلة لشَرَ فِهِ.

فالمسارعة إلى الجنات بالأعمال وليست بالأنساب والأحساب؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُرْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَنكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣].

وأنشد الحريري(١):

وما الفخرُ بالعظمِ الرَّمِيمِ وإِنَّمَا فَخَارُ الذي يَبْغِي الفخار بنفسِه

وفي هذا المعنى يقول بعضهم (٢):

لَعَمْرُكَ مَا الإنسانُ إلا بدينِه فلا تتركِ التقوى اتَّكالاً على النَّسَب لقد رَفَعَ الشِّركُ الشَّقِيَّ أبا لهَب لقد رَفَعَ الشِّركُ الشَّقِيَّ أبا لهَب

وفي الحديث عن النبي ﷺ لما نزل ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِيرَ ﴾ [الشعراء:٢١٤] قال عَلَيْهِ: 'ايَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ -أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا- اشْتَرُوا أَنفُسَكُمْ لاَ أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ الله شَيْئًا، بَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ لاَ أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ الله شَيْئًا، يَا عَبَّاس بْنِ عَبْدِ اللَّطَّلِبِ لاَ أُغْنِي عَنْكَ مِنْ الله شَيْئًا، وَيَا صَفِيَة عَمّة رَسُولِ الله لاَ أُغْنِي عَنْكِ مِنْ الله شَيْئًا، وَيَا فَاطِمَة بِنْت مُحَمَّدٍ سَلِينِي مَا شِئْتًا، وَيَا فَاطِمَة بِنْت مُحَمَّدٍ سَلِينِي مَا شِئْتِ مِنْ الله شَيْئًا ، وَيَا فَاطِمَة بِنْت مُحَمَّدٍ سَلِينِي مَا شِئْتِ مِنْ مَالِي لاَ أُغْنِي عَنْكِ مِنْ الله شَيْئًا اللهِ اللهِ اللهُ شَيْئًا اللهِ عَنْ اللهِ شَيْئًا اللهِ المُؤْنِي اللهِ المُؤْنِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُؤْنِي اللهِ المُؤْنِي اللهِ اللهِ المُؤْنِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُؤْنِي اللهِ اللهِ اللهِ المُؤْنِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ المُؤْنِي اللهِ المُؤْنِي اللهِ المُؤْنِي اللهِ المُؤْنِي اللهِ المُؤْنِي الله

قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتٌ مِّمَّا عَمِلُواْ ﴾ [الأنعام: ١٣٢].

<sup>(</sup>١) "الفتوحات الوهبية" لابن مرعى (ص٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٧٥٢)، ومسلم (٢٠٤) من حذيت أبي هريرة ﷺ

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَاّ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِنِ وَلَا يَتَسَاّءَلُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠١].

## اعتراض ودفعه:

فإن قيل: قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاتَّبَعَتُهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَنٍ أَخْتَفْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ وَمَاۤ أَلۡتَنَهُم مِّنْ عَمِلِهِم مِّن عَمِلِهِم مِّن عَمِلِهِم مِّن عَمِلِهِم مِّن عَمِلِهِم مِّن عَمِلِهِم مِن شَيْءٍ ﴾ [الطور: ٢١].

قال ابن عباس في تفسيرها: "إن الله يرفع ذرية المؤمن معه في الجنة في درجته وإن كانوا دونه في العمل لتَقَرَّ بهم عينه"(١).

فهذا يدلُّ على إلحاق ذريَّة المؤمن به.

والجواب: أن الإلحاق المذكور في درجات الجنة.

وأما الحديث فمحمول على الجواز على الصراط كما يشير إليه لفظ الإبطاء والإسراع.

ويؤيده قول ابن مسعود رضي الله عنه: "يأمر الله بالصراط فيضرب على جهنم، فيمرُّ الناس على قدر أعالهم زمرًا، أوائلهم كلمح البرق، ثم كمرَّ الريح، ثم كمرِّ الطير، ثم كمرِّ البهائم، حتى يمر الرجل سعيًا، وحتى يمرَّ الرجل مشيًا، حتى يمرَّ آخرهم يتلبط على بطنه، فيقول: يا رب لم بطأت بي؟ فيقول: إني لم أبطئ بك إنها أبطأ بك عملك"(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في "التفسير" (٢٧/ ٢٤-٢٥)، والحاكم (٢/ ٥٠٩)، والبيهقي (١٠ (٢٦٨) موقوفًا عليه من قوله، وأخرجه البزار مرفوعًا، وإسناده ضعيف، انظر: "المجمع" للهي**ثمي (٧/ ١١٤)**.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في "التفسير" (١٥/ ١٤٤)، وابن أبي شيبة (٧/ ٥١٢)، هتاد (رقم/ ٣٢٢)، والمروزي في "الصلاة" (٢٨٢)، والحاكم (٤/ ٥٤٢)، والطبراني في "الكيير" (٣٥٦/٥)، ومداره على أبي الزعراء، ولم يُتَابَع عليه؛ كما قال البخاري فيما نقله عنه العقيلي في "المضعفاء" (٢/ ٣١٤).

## فوائد متنوعة

مدار الحديث على أهمية النكافل الاجتهاعي ماديًا ومعنويًا، حيث حثَّ على قضاء الحوائج، وإنظار المُعْسِر، والتسهيل عليه، والستر على صاحب الزلَّة، والتنفيس عن صاحب الكربة، ومساعدة المكروب حتى يُفَرِّج الله عنه كُرْبتَه، وإعانة الطالب والمحتاج حتى يقضى حاجته.

وفي هذا درسٌ عظيم في الحرص على توحيد الصفوف بين الدعاة، والحرص على التعاون والتكامل فيها بينهم، وترك الشقاق، والعمل على تأليف القلوب، ونبذ أسباب الفرقة.

ومن ذلك تناقُل العلم والمشورة فيها بينهم، وليس يليق بمن يعمل في حقل الدعوة والدين أن يحتفظ بشيء مما ينفع المسلمين دون إخوانه، سواء أكان فكرةً أو نصيحةً أو كتابًا أو نحو ذلك.

٢-وفي الحديث بيان لفضل العلم، وفضيلة التعلَّم، وحثَّ على مذاكرة العِلْم ومدارسته، فإنَّ حياة العلم مدارسته، والعلم كالعصفور إذا حُبِسَ مات. وفيه بيان لفضل القرآن وتعلُّمه.

"حوفي الحديث حثٌ على العمل، وبيان قيمته العظيمة في الإسلام، خاصةً العمل متعدي النفع لك وللمسلمين؛ كقضاء الحوائج، وأمور الدعوة والإرشاد، ونحو ذلك. والحديث أصلٌ في أنَّ الجزاءَ مِن جنس العمل، وكما تدين تُدان، وبالكيل الذي تكيل يُكال لك.

٤- القرض في النظام الاقتصادي الإسلامي مخالف لجميع أنواع القروض في جميع النظم الأخرى؛ لأنه بلا مقابل مادي، بل حرم الإسلام أن يجلب السلف أدنى منفعة في حين أن القرض في الاقتصاد العالمي اليوم يقوم أساسًا على الفوائد الربوية، وهذه العملية لم تستجد فيها الشيوعية أو الرأسمالية شيئًا، بل هي امتداد

للنظام الربوي الجاهلي الذي كان سائدًا قبل الإسلام في المجتمعات الجاهلية ('').

٥- من أعظم ما يجب من التنفيس لكرب المسلمين اليوم، التنفيس عن المسلمين المضطهدين في أقطار عديدة من الأرض، بصد عدوان المعتدين عنهم، ودعمهم بالمال والطعام واللباس وبالسعي في فك أسراهم (٢).

7- قال ابن حجر في الفتح: وفي الحديث الحض على الخير بالفعل وبالتسبب إليه بكل وجه، والشفاعة إلى الكبير في كشف كربة ومعونة ضعيف، إذ ليس كل أحد يقدر على الوصول إلى الرئيس ولا التمكن منه ليلج عليه أو يوضح له مراده ليعرف حاله على وجهه، ولهذا فقد كان رسول الله على المحتجب (٢).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) إيضاح المعاني الخفية (ص٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: "شرح النووي" للأربعين (ص٨٠)، والوافي (ص٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) "فتح الباري" (١١/١٥٤).

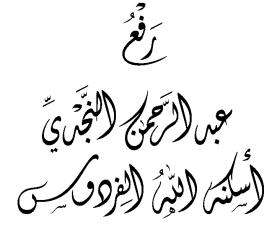
رَفْحُ عِب (لاَرَجِ فِي (الْبَخِلَ يُ (لَسِكْنَر) (النِّرِثُ (الِفِرُو وكريس

# الحديث السابع والثلاثون

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ الله عَنْهُمَا، عَنْ النَّبِيِّ ﷺ فِيمَا يَرْوِي عَنْ النَّبِيِّ ﷺ فِيمَا يَرْوِي عَنْ رَبِّهِ تَبَارَكَ وتَعَالَى، قَالَ:

"إِنَّ الله كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّنَاتِ، ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ، فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِياتَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا الله سَيِّئَةً وَاحِدَةً».

رواهُ البخاريُّ ومسْلِمٌ في "صحيحيْهما".



# طرق الحديث وألفاظُه

هذا الحديث أخرجه البخاري ومسلم من رواية أبي رجاء العُطاردي، عن ابن عباس (١).

وزاد مسلمٌ في رواية: "وَمَحَاهَا الله وَلَا يَهْلكُ عَلَى الله إِلَّا هَالِكُ". ووقعت هذه الزيادة عند ابن رجب (٢) نقلاً عن مسلم بلفظ: "أو محاها" وهكذا وقع في رواية الدارمي والنسائي وابن مندة والخطيب بلفظ: "أو".

وله شواهد عديدة منها:

١ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: ''يَقُولُ الله: إِذَا أَرَادَ عَبْدِي أَنْ يَعْمَلَ سَيِّئَةً فَلَا تَكْتُبُوهَا بِمِثْلِهَا، وَإِنْ تَرَكَهَا مِنْ اَحْيَلُةً فَلَا تَكْتُبُوهَا بِمِثْلِهَا، وَإِنْ تَرَكَهَا مِنْ أَجْلِي فَاكْتُبُوهَا لَهُ حَسَنَةً فَلَمْ يَعْمَلُهَا فَاكْتُبُوهَا لَهُ حَسَنَةً، فَإِنْ عَمِلَهَا فَاكْتُبُوهَا لَهُ حَسَنَةً،

ولفظُ مسلم في رواية هَمَّام بْنِ مُنَبِّهِ قَالَ: هَذَا مَا حَدَّنَنَا أَبُو هُرَيْرَةَ عَنْ مُحَمَّدِ رَسُولِ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۷۸٦)، وعبد بن حميد (۲۱۷)، وأحمد (۱/ ۳۱۰، ۳۲۱)، والبخاري (۲۱۹)، وابرادي)، وابر ومسلم (۱۳۱)، والنسائي في "الكبرى" (۷۲۷)، وابن مندة في "الإيمان" (۳۸۰ ـ ۳۸۱)، وأبو نعيم في "المستخرج" (۳۳۸ ـ ۳۳۸)، وأبو عوانة (۲۲۲)، وابن عبد البر في "التمهيد" (۲۱ / ۲۲۲)، والخطيب في "التاريخ" (۹/ ۲۵).

<sup>(</sup>٢) في "جامع العلوم" (٢/ ٣١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٥٠١)، ومسلم (١٢٩) من غير وجهٍ عن أبي هريرة، بنحوه.

يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ بِمِثْلِهَا حَتَّى يَلْقَى الله" -

٢ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: ''وَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَةً، فَإِنْ عَمِلَهَا كُتِبَتْ لَهُ عَشْرًا، وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا لَمْ تُكْتَبْ شَيْئًا، فَإِنْ عَمِلَهَا كُوتَبَتْ سَيِّئَةً وَاحِدَةً''(').

وفي رواية لمسلم: "فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا أَوْ أَزِيدُ".

ولفظ البزار: 'أقال الله تبارك وتعالى: لو أنَّ عبدًا ملاً الأرضَ خَطَايَا ثم لم يُشْرك بي شيئًا غفرتُ له ملءَ الأرض خطايا أو قُرَاب الأرض، وإن هَمَّ بحسنةٍ فلم يَعْمَلُها كُتِبَتْ له عشرُ حسناتٍ، وإنْ هَمَّ بسيئةٍ فلم يعملها لم تُكْتَب شيئًا، فإنْ عملها كُتِبَتْ سيئة، وإنْ تقرَّب مني شبرًا تَقَرَّبْتُ منه ذراعًا، وإنْ تَقَرَّبَ مني ذِراعًا تَقَرَّبُ مني ذِراعًا تَقَرَّبُ منه ذِراعًا، وإنْ تَقَرَّبَ مني ذِراعًا تَقَرَّبُ منه إلى الله عنه عَلَى الله عَلَى الله عنه عَلَى اله عنه عَلَى الله عَلَى ال

٤- وعَنْ خُرَيْمِ بْنِ فَاتِكِ الْأَسَدِيِّ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ فَالَ: 'النَّاسُ أَرْبَعَةٌ، وَالْأَعْمَالُ سِتَةٌ، فَالنَّاسُ مُوسَّعٌ عَلَيْهِ فِي اللَّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمُوسَعٌ لَهُ فِي الدُّنْيَا مَقْتُورٌ عَلَيْهِ فِي الْآخِرَةِ، وَمَقْتُورٌ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالْأَعْمَالُ وَمَقْتُورٌ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالْأَعْمَالُ مُوسِّعَ عَلَيْهِ فِي الْآخِرَةِ، وَشَقِيٌّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالْأَعْمَالُ مُوسِّعٌ عَلَيْهِ فِي الْآخِرةِ، وَالْأَعْمَالُ مُوسِّعٌ عَلَيْهِ فِي اللَّافِرِيةِ وَالْآخِرةِ، وَالْآعْمَالُ مُوسِّعٌ عَلَيْهِ فِي اللهِ عُمْلِهُ اللهِ مُسَيِّعًا فَوَجَبَتْ لَهُ الْجُنَّةُ، وَمَنْ مَاتَ كَافِرًا وَجَبَتْ لَهُ النَّارُ، وَمَنْ هَمَّ مِشَلِيًا فَوَجَبَتُ لَهُ النَّارُ، وَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا فَعَلِمَ اللهُ أَنَّهُ قَدْ أَشْعَرَهَا قَلْبُهُ وَحَرَصَ عَلَيْهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَةً، وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّيَةٍ لَمْ تُكْبَتْ عَلَيْهِ، وَمَنْ عَمِلَهَا كُتِبَتْ وَاحِدَةً وَلَمْ تُضَاعَفْ عَلَيْهِ، وَمَنْ عَمِلَ حَسَنَةً ، وَمَنْ عَمِلَ حَسَنَةً فَلَمْ بِسَيِّيَةٍ لَمْ تُكْبَتْ عَلَيْهِ، وَمَنْ أَنْفَقَ نَفَقَةً فِي سَبِيلِ الله كَانَتْ لَهُ بِسَبْعِائَةٍ ضِعْفِ" الْ الله كَانَتْ لَهُ بِسَبْعِائَةِ ضِعْفِ" الْآلَا.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٦٢) في آخر حديث الإسراء الطويل.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الدارُمي (۲۷۸۸)، وأحمد (۱٬۵۳/۵)، ومسلم (۲۲۸۷)، وابن ماجه (۳۸۲۱)، والبغوي (۱۲۵۳)، والبزار (۳۹۹۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٤/ ٣٢٢، ٣٤٥، ٣٤٦)، والترمذي (١٦٢٥)، وابن حبان (٤٦٤٧) (١٦٧١)، والحاكم (٢/ ٨٧)، والطبراني في "الكبير" (٤١٥١ ـ ١٥٥٥) مطوَّلاً ومختصرًا.

## راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث التاسع عشر" من "الأربعين".

# أهمية الحديث ومنزلته

ا - قال النووي معقبًا على الحديث في "الأربعين": "فانظر يا أخي إلى عظم لطف الله تعالى، وتأمَّل هذه الألفاظ وقوله: "عنده"، إشارةٌ إلى الاعتناء بها، وقوله: "كاملة" للتأكيد وشدة الاعتناء بها، وقال في السيئة التي هَمَّ بها ثم تَركَها: "كتبها الله عنده حسنة كاملة" فأكَّدَها بـ"كاملة"، و"إن عملها" كتبها "سيئة واحدة"، فأكَّد تقليلها بـ"واحدة"، ولم يُؤكِّدها بـ"كاملة"، فلله الحمد والمنة، سبحانه لا نحصي ثناءً عليه "أهـ.

٢ - قال الشرنوبي: "والحاصل أن لفظ هذا الحديث طَابَقَ معناه في إفادة فضل الله على عباده، حيثُ ضاعَفَ الأجر، واعتنى بحسنات عبده فكمَّلَها، وتَجَاوَزَ عن السيئات فخَفَّفَها"(١).

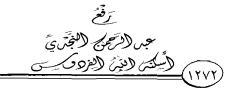
٣ - وقال الفشني: "هذا الحديث: حديثٌ عظيم يدل على إفضال الله تعالى على خلقه ورأفته بهم، فهو ربٌ كريم يُضاعف الحسنات دون السيئات "(١).
 ٤ - والحديث أصلٌ في كتابة الحسنات والسيئات والهمِّ بها.

# الشرح الإجمالي

هذا حديثٌ عظيم فيه جملةٌ من الفوائد؛ منها: أن الهمُّ بالحسنة مع الحرص على عملها يكتب حسنة وإنْ لم تُعْمَلْ، وإذا عُمِلَت الحسنةُ فإنها تُضَاعَفُ بعشر أمثالها إلى أضعافٍ كثيرة، ومَنْ هَمَّ بالسيئةِ ثم تَركها لله كُتِبَتْ له حسنة، ومن عملَ سيئةً كُتِبَتْ

<sup>(</sup>١) شرح الشرنوبي على الأربعين.

<sup>(</sup>٢) "المجالس السنية في الكلام على الأربعين النووية" لأحمد بن حجازي الفشني (ص٢٣٨ -بهامش الفتوحات الوحبية).



له سيئةً واحدة، وَمَنْ هَمَّ بالسيئةِ ثم تركها لم تُكْتَبْ شيئًا، وكل ذلك يدل على سَعَة رحمة الله ﷺ، حيث تَفَضَّلَ عليهم بهذا الفضْل العظيم، والخير الجزيل.

# الشرح التفصيلي

🕸 قوله: "فيها يرويه عن ربه":

يعني أنَّه من الأحاديث القدسية التي رواها النبي على الله كان وقد سبق في هذا الكتاب بيان معنى الحديث القدسي، والفرق بينه وبين القرآن، وكذا الفرق بينه وبين الحديث النبوي.

ويحتمل أن يكون الحديث: حديثًا نبويًا، وليس قدسيًّا، يحكيه النبي ﷺ عن الله عن الله عن فضل ربه (١٠).

## 🕸 قوله: "تبارك وتعالى":

"تبارك": أي: تعاظم وتقدَّس.

وهو فعل ماض غير متصرف.

ولا يجيء منه مضارع ولا اسم فاعل ولا مصدر.

وهو جامع لأنواع الخير مخصوص بالباري تلك.

"وتعالى": أي: تَنزَّه عن كلِّ ما لا يليق بكماله الأقدس.

## 🕸 قوله: "إن الله كتب":

إذا قلنا بأنه حديث قدسي: ففي هذا: العدول عن التكلُّم إلى الغيبة. والأصل: "إني كتبت الحسنات..." إلخ.

وإذا كان الكلام من النبي على فالحديث نبوي ولا عدول.

🕏 قوله ﷺ: "إن الله كتب الحسنات والسيئات":

ومعنى ذلك:

<sup>(</sup>١) وانظر: "الجواهر البهية" (ص٢٠٤).

١ - أنه أمر الحفظة بكتابتها في اللوح المحفوظ.

فائدة: ويعلم الحَفَظَةُ المَمَّ بأمارة أو إلهام أو كشف عن القلب.

ويكون هذا من باب المجاز العقلي، على حدِّ قولهم: بني الأمير المدينة.

هذا إذا كانت الكتابة معناها:

"تنقيش ما في الذهن من المعلوم بالخط بواسطة الحروف".

٢ - أو تكون الكتابة بمعنى التقدير في سابق علمه.

وهذا مجاز مرسل من إطلاق الملزوم وإرادة اللازم؛ إذ يلزم من كتابة الشيء إثباته وتقديره.

وليس المراد بالكتابة هنا: الإيجاب والقضاء؛ فإنمَّا تستعار للتقدير وتستعار للإيجاب والقضاء، فإنمَّا تستعار للتقدير وتستعار للإيجاب والقضاء، كما في قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء:٢٤] يعني: فريضته أو حُكْمه، وقوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ أَنَهُ مُن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ مُن تَوَلَّاهُ فَا لَهُ مُن تَوَلَّاهُ فَا فَا لَهُ مَن تَوَلَّاهُ فَا فَا لَهُ فَا لَهُ مَن تَوَلَّاهُ فَا لَهُ مُنْ لَوْ لَا لَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ لَهُ لَا لَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَتَهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَا لَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ فَا لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَا عَلَيْهُ فَا لَهُ لَا لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ لَا عَلَيْهُ لَهُ لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ لَا عَلَيْهُ لَا عَلَيْهُ لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا لَا عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُهُ عَلَى الْعَلَالُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُهُ فَاللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُكُمُ لِهُ لِلْعُلُولُولُولُهُ لَلْعُلُولُولُولُولُكُمُ لَا عَلَيْكُولُولُولُهُ لَلْمُعُلِلُولُولُول

والكتابة بمعنى أمر الحَفَظَة أرجح؛ لأن الروايات تشهد له.

## • االحسنات، والسيئات!:

"الحسنات": ما يحمد فاعلها شرعًا، ويتعلق بها الثواب.

"السيئات": ما يذم فاعلها شرعًا، ويتعلق بها العقاب.

اثم بيّن ذلك": 🕸 قوله:

"ثم": تفيد الترتيب والتراخي معًا.

وإما أن يكون الفاعل للفعل هو الله على فيندرج في الأحاديث القدسية. وإما أن يكون الفاعل للفعل هو النبي على في الأحاديث النبوية. فهذا إجمالٌ يعقبه تفصيل وهو أوقع في النفس وأدْعَى للقبول.

"ذلك": أي: المذكور من الحسنات والسيئات.

ولهذا جاء اسم الإشارة مفردًا مذكرًا لهذا الاعتبار.

وعدل عن الضمير تنزيلاً للمعقول منزلة المحسوس.

وهو على حذف مضاف؛ أي: حال ذلك، من مقدار وغيره، بدليل ما يأتي، والمعنى: ثم بَيَّنَ حالهما وعَيَّنَ مقدارهما على التفصيل الآتي.

- والمُبَيَّنُ لهم يُخْتَمَل أنهم:
- ١ الكرام الكاتبين؛ ليستغنوا بذلك عن استفساره.
  - ٢ أو للثقلين.
  - والْمُبَيَّن به هو:

قوله: "فمن همَّ بحسنة... " إلخ.

الفاء: تفصيلية؛ لأن ما ذُكِرَ قبِلها مجمل لا يفهم منه كيفية الكتابة، فهي واقعة في جواب شرط مقدّر.

والمعنى: إذا أردتَ بيان كيفية كتابة الحسنات والسيئات فأقول لك: من هم بحسنة... إلخ.

"همّ": أي أرادها وترجّع عنده فعلها(").

والعزم: هو الجزم بالفعل والتصميم عليه.

ويخرج من هذا الخطرة التي تخطر ثم تذهب، وتنفسخ من غير عزم ولا تصميم، فلا يتعلق بها ثواب ولا عقاب ولو كانت كفرًا؛ لأن الخطرات ليست من مقدور العبد.

وفي الحديث الآخر: "إذا تَحَدَّثَ عبدي بأن يعمل حسنة، فأنا أكتبها له حسنة!(٢)

والمراد بحديث النفس هنا هو: الهم.

<sup>(</sup>١) وفسره ابن عثيمين بالعزم ، شرح الأربعين (ص٣٦٩، ٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلمٌ (١٢٩) من حديث أبي هريرة ١٠٠٥ وهو عند البخاري بلفظ آخر، وقد سبق.

ويشهد لذلك: "من همَّ بحسنة فلم يعملها، فعلم الله أنه قد أشعرها قلبه، وحرص عليها كتبت له حسنة"(١٠).

وعن أبي الدرداء قال: "من أتى فراشه، وهو ينوي أن يصلي من الليل فغلبته عيناه حتى يصبح كتب له ما نوى"(٢).

وعن سعيد بن المسيب قال: "من هم بصلاة أو صيام أو حج أو عمرة أو غزو فحيل بينه وبين ذلك بَلَّغَهُ الله تعالى بها نوى".

ومتى اقترن بالنية قول أو سعي، تأكّد الجزاء، والتحق صاحبه بالعامل، كما روى أبو كبشة عن النبي على قال: "إنها الدنيا لأربعة نَفَر: عبد رَزَقَهُ الله مالاً وعلمًا فهو يتّقي فيه ربّه ويصِلُ فيه رَحِمه، ويعلم لله فيه حقّا، فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله علمًا ولم يرزقه مالاً فهو صادق النية يقول: لو أنّ لي مالاً لعَمِلْتُ بعملِ فلان فهو بنيتهِ فأَجْرُهما سواءٌ، وعبدِ رزقه الله مالاً ولم يرزقه علمًا فهو يَغْبِطُ في مالهِ بغير عِلْم، لا يتّقي فيه ربّه، ولا يصل فيه رَحِمه، ولا يعلم لله فيه حقّا، فهذا بأخبثِ المنازل، وعبد لم يرزقه الله مالاً ولا علمًا فهو يقول: لو أنّ لي مالاً لعَمِلْتُ فيه بعملِ فلانٍ فهو بنيتهِ، فوزرُهُما سواءٌ".

وحُمِلَ قوله: "فأجرُهما سواءٌ" على استوائهما في أصل الأجر على العمل، لا في ثبوت التضعيف لمن لم يعمل.

وثبوت التضعيف خلاف المنصوص عليه، فالمضاعفة يختصُّ بها مَنْ عَمِلَ العمل دون مَنْ نواه.

قال تعالى: ﴿ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمْ عَلَى ٱلْقَنعِدِينَ دَرَجَةً ۚ وَكُلاَّ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰۚ وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَنعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ دَرَجَسَ مِنْهُ ﴾ [النساء: ٩٥-٩٦].

<sup>(</sup>١) سبق في حديث خريم بن فاتك.

<sup>(</sup>٢) أحرجه النسائي وابن ماجه مرفوعًا، ونقل ابن رجب عن الدارقطني قال: "المحفوظ موقوف" يعني: أنه من كلام أبي الدرداء لا من روايته، انظر: "جامع العلوم" (٣١٩/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرَّجه أحمد (٤/ ٢٣٠، ٢٣١)، والترمذي (٢٣٢٥)، وآبن ماجة (٤٢٢٨)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٣٠٢٤).

قال ابن عباس وغيره: "القاعدون المفضَّل عليهم المجاهدون درجة هم القاعدون من أهل الأعذار، والقاعدون المفضَّل عليهم المجاهدون درجات هم القاعدون من غير أهل الأعذار".

🍪 قوله: ! إفلم يعملها ! !

لسببٍ طرأ أو لكسل أو نحو ذلك.

والفاء هنا لمجرد العطف وليست للتفريع والتفصيل؛ لأن عدم العمل ليس سببًا للهمّ به بخلافها في الموضعين الآتيين لصحة تسبُّب الهم في وجود العمل.

🕸 قوله: "كتبها الله عنده حسنة كاملة":

"كتبها": أي: كتب سببها وهو الهم بها.

ويظهر أن كتبها بمعنى أمر بكتابتها، لا بمعنى قدرها(١).

"عنده": عندية شرف ومكانة ولهذا تركها في جانب السيئة.

"حسنة": سميت كذلك لإيجابها الحُسن والبهاء لصاحبها.

وكُتِبَ الهُمّ حسنة؛ لأنه سبب لعملها وسبب الخير خير.

"كاملة": وُصِفَتْ بالكمال؛ لئلا يتوهَّم أنَّ كونها مجرد همّ ينقص ثوابها.

ولو مرت عليه أزمنة متعددة وهو يحدث نفسه بعملها كتب الله له حسنات بعدد تلك الأزمنة.

واستفيد من ذِكْر الحسنة هنا والتضعيف فيها بعد: اختصاص المضاعفة عن عملٍ دون مَن نَوَى مِنْ غير عملٍ، وإِنْ كانا في الأصلِ سواءٌ، وإِن اختصَّ العاملُ بالتضعيف.

#### • مسألة:

فإنْ قيل: لِمَ أَثبتَ على النية والعزم والهم ثواب حسنة واحدة، وإن اتصل بها الفعل أثيب بعشر مع كون النية متصلة إلى الله بنفسها؟

<sup>(</sup>١) لأن التقدير أزلى لا يصح تعليقه على العمل عدمًا أو وجودًا، وكذا يقال في نظائره.

فالجواب: أنَّ الثواب في الأول على مجرد النية أو العزم أو الهم، وأما مع الفعل فيكون الثواب أعظم؛ لاشتهاله على فعلِ مع نيةٍ مسبقة.

#### • مسألة:

وإنها جعل الهم بالحسنة حسنة لأن إرادة الخير هو فعل القلب لعقد القلب على ذلك ، فإن قيل : فكان يلزم على هذا القول أن يكتب لمن هم بالسيئة ولم يعملها سيئة لأن الهم بالشيء عمل من أعهال القلب أيضًا ، قيل : ليس كها توهمت فإن من كف عن الشر فقد فسخ اعتقاده للسيئة باعتقاد آخر نوى به الخير وعصى هواه المريد للشر فجوزى على ذلك بحسنة (۱).

#### مسألة:

ظاهر الخبر حصول الحسنة بمجرد الترك لمانع أو لا، ويتجه أن يتفاوت عظم الحسنة بحسب الواقع ، فإن كان خارجيًا وقصد الذي هم مستمر فهي عظيمة القدر، وإن كان الترك من قِبَل الذي هم فهي دون ذلك، فإن قصد الإعراض عنها جملة، فالظاهر أن لا تثبت له حسنة أصلاً لاسيها إن عمل بخلافها كأن هم أن يتصدق بدرهم مثلاً فصر فه بعينه في معصية (٢).

#### • مسألة:

<sup>(</sup>١) "شرح ابن دقيق العيد" (ص٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) "الجواهر البهية" (ص٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ، كتاب الجهاد (٣/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: "قواعد وفوائد" (ص٣٢٧).

#### مسألة:

قال ابن عثيمين: "واعلم أن من هم بالحسنة فلم يعملها على وجوه:

الوجه الأول: أن يسعى بأسبابها ولكن لم يدركها فهذا يكتب له الأجر كاملاً؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلْوَتْ فَقَد وَقَعَ القوله تعالى: ﴿ وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلْوَتْ فَقَد وَقَعَ اللَّهِ السجد ذاهبًا يريد أن يصلي أَجْرُهُ مَكَى ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ١٠٠]، وكذلك الإنسان يسعى إلى المسجد ذاهبًا يريد أن يصلي صلاة الفريضة قائبًا ثم يعجز أن يصلي قائبًا فهذا يكتب له أجر الصلاة قائبًا؛ لأنه سعى بالعمل ولكنه لم يدركه .

الوجه الثاني: أن يهم بالحسنة ويعزم عليها ولكن يتركها لحسنة أفضل منها، فهذا يثاب ثواب الحسنة العليا التي هي أكمل، ويثاب على همه الأول للحسنة الدنيا، ولدليل ذلك أن رجلاً أتى إلى النبي على حين فتح مكة، وقال: يا رسول الله إني نذرت إن فتح الله عليك مكة أن أصلي في بيت المقدس؟، فقال على الصلى ها هنا"، فكرر عليه، فقال له: "شأنك إذًا"(١)، فهذا انتقل من أدنى إلى أعلى.

الوجه الثالث: أن يتركها تكاسلاً مثل أن ينوي أن يصلي ركعتي الضحى ، فقرع عليه الباب أحد أصحابه وقال له: هيا بنا نتمشى ، فترك الصلاة وذهب معه يتمشى، فهذا يثاب على الهم الأول والعزم الأول ولكن لا يثاب على الفعل؛ لأنه لم يفعله بدون عذر ، وبدون انتقال إلى ما هو أفضل (٢).

## • ومراتب ما يقع في النفس خمسة:

١ – الهاجس: ما يلقى في النفس أولاً ولا مؤاخذه به.

٢ - الخاطر: إذا جرى في النفس ولا مؤاخذة به.

٣ - حديث النفس: إذا تردَّد بفعله أو لا.

٤ – الهم: قصد الفعل قصدًا راجحًا وهو ما في الحديث.

٥ – العزم: المقارن للفعل.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ( ٣٠٥)، وسكت عنه المنذري وصححه الحاكم والحافظ تقي الدين ابن دقيق العيد. (٢) شرح ابن عثيمين للأربعين النووية (ص٣٦٩، ٣٧٠).

وهذا يكتب؛ لأنه في قوة الفعل.

🕸 قوله: "وإن همَّ بها فعملها كتبها الله عنده عشر حسنات":

وذلك لأن العبد أحرجها من ديوان الهم إلى ديوان العمل، حيث كتبت له حسنة الهم، ثم ضُوعِفَتْ فصارتْ عشرًا، وهذا التضعيف ملازمٌ لكل حسنة كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحُسَنةِ فَلَهُ عَشْرُأُمَثَالِهَا ﴾ [الأنعام:١٦٠].

وهذا أقل ما وعد به من التضعيف.

وقد تقع المضاعفة إلى ما شاء الله تعالى، كما قال في الحديث:

"إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة".

والتقدير: أو ضاعفها إلى سبعمائة ضعف.

والضِّعْفُ: بكسر الضاد المِثْل، واستُعْمِلَ في المثل وما زاد عليه، وذلك بحسب إخلاص النية وصدقها.

وفي حديث أبي مسعودٍ قال: جاء رجلٌ بناقةٍ مخطومةٍ، فقال: يا رسول الله، هذه في سبيل الله، فقال: "لك بها يوم القيامة سبعهائة ناقة"".

وقال عَلَى ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّانَةُ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّانَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَسِعً عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦١]. فدلتْ هذه الآيةُ على أنَّ النفقة في سبيل الله تُضاعفُ بسبعائة ضعفٍ.

وهذا الثواب عام في جميع الطاعات الواجبة أو المندوبة.

"إلى أضعاف كثيرة":

بحسب الزيادة في الإخلاص والصدق فيه، وبحسب فضل العمل وقوة العزيمة وحضور القلب وتعدي النفع؛ كالصدقة والعلم والسنة الحسنة ونحو ذلك.

وإنها أبهم التضعيف؛ لأنَّ ذكر المبهم في مقام الترغيب والترهيب أقوى من الحث، وفي الحديث عن أبي هريرة على عن النبي على قال: "كل عمل ابن آدم يُضاعف: الحسنةُ عشر أمثالها إلى سبعهائة ضعف، قال الله على: إلا الصيام فإنَّه لي وأنا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ (١٨٩٢).

أجزي به <sup>۱۱(۱)</sup>.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر:١٠] والصوم أفضل الصبر.

ومن عِظَمِ مِنَّته ﷺ أنه إذا حاسب مَنْ له حسنات متفاوتة المقادير جازاه بسعر أرفعها.

يدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَنَجْزِيَّنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

وهذا كله يدل على أنَّ العدد المذكور العشرة والسبعمائة ليس للتحديد؛ لورود التضعيف بها هو أكثر من ذلك.

- ومضاعفة ثواب الحسنات تكون بأمور ، منها :

الأول: باعتبار الزمان، مثاله قول النبي ﷺ في العشر الأول من ذي الحجة: "ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام العشر"، قالوا: ولا الجهاد في سبيل الله "(٢).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَيَّلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ [القدر:٣].

الثاني: باعتبار المكان ، ثبت عن النبي على أنه قال : "صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف فيها سواه إلا مسجد الكعبة" (").

الثالث: باعتبار العمل فقد قال الله تعالى في الحديث القدسي: "ما تقرب إليَّ عبدي بشيء إحب إليَّ مما افترضت عليه" (١) ، فالعمل الواجب أفضل من التطوع .

كذلك كلما كانت الحاجة إلى العمل أكبر وكان نفعه وتعدي ذلك النفع للآخرين أكبر كلما كان ثوابه أعظم ، ومن هنا كان لكل وقت فرضه ونفله المطلوب فيه فلزم مراعاة ذلك .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٠٤)، ومسلم (١١٥١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱/ ۲۲۶) (۱۹٦۸)، وابن ماجه (۱۷۲۷)، وأبو داود (۲٤٣٨)، والبخاري بمعناه (۹۲۹).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١١٩٠)، ومسلم (١٣٩٤) (٥٠٥).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٥٠٢).

الرابع: باعتبار ألعامل، قال النبي على خالد بن الوليد وقد وقع بينه وبين عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنها ما وقع: "لا تسبوا أصحابي، فو الذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه"(١).

أيضًا يتفاضل العمل بالإخلاص ، ويتفاضل بحسن إسلام العبد .... إلخ(٢).

## • دفع اعتراض:

فإنْ قيل: فكيف التوفيق بين ما ذُكِرَ من التضعيف وبين قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩].

#### فالجواب:

١ - أنَّ معنى الآية: ليس له إلا ذلك عدلاً، وله الله الله الله الواحدة الفا فضلاً.

٢ - وقيل: هذا خاصٌ بقوم موسى وإبراهيم؛ لأنه وقع حكايةً لما في صحفها عليهما السلام، بقوله: ﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ ٱلَّذِى وَفَى ﴾ النجم:٣٦-٣٧].

الله عنده حسنة كاملة": الله عنده حسنة كاملة": الله عنده عنده عندة كاملة": الله عنده عنده عندة كاملة": الله الله عنده على الله الله عنده على الله الله عنده على الله الله عنده على الله الله عنه عنه الله عنه الله

وتسمى خطيئة؛ لأن شأنها أن لا تقع من عاقل إلا على سبيل الخطأ.

"فلم يعملها": أي: تركها قولاً كانت أو فعلاً أو اعتقادًا لله تعالى، لا لنحو عجز عنها أو حياء أو خوف أو رياء.

وفي روايات الحديث: "إنها تركها من جرَّاي"؛ يعني من أجلي.

- فمن تركها لأجل الله والخوف منه، وتَرَك الإقدام عليها، ورجع عن الهم بها؛ كان هذا الرجوع والترك عملا صالحًا يجازى عليه العبد بالحسنة.

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٦٧٣)، ومسلم (٢٥٤١) (٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح ابر عثيمين (ص٤٧٣، ٣٧٥)، قواعد وفوائد (ص٣٢٨)، شرح عبدالوهاب أبو صفية (ص٤٤٨).

- فإذا تركها من أجل الخلق أو نحو ذلك؛ كأنْ يتركها خوفًا من المخلوقين أو مراءاة لهم؛ فقد قيل إنه يُعَاقَبُ على تركها بهذه النية؛ لأن تقديم خوف المخلوقين على خوف الله محرمٌ، وقصد الرياء للمخلوقين حرام (١٠).

- فإنْ أراد السيئة وسعى لها وبذل الأسباب فلم يتمكن من عملها؛ عُوقِبَ على ذلك؛ لحديث: "إن الله تجاوز لأمتي عما حدَّثَتْ به أنفسها؛ ما لم تَكلَّم به أو تعمل"(٢).

وهذا يدل على أنَّ الهامَّ بالمعصية إذا تَكَلَّمَ بها همَّ به بلسانه أنه يعاقب على الهمِّ حينئذٍ، ويشهد له الحديث الذي قال: "لو أن لي مالاً لعملت فيه ما عمل فلان" يعني الذي يعصي الله في ماله؛ قال: "فوزرهما سواءُ".

وقال النووي بعد أن أورد الحديث: "إياكم والظن..." والمراد بذلك عقد القلب وحكمه على غيرك بالسوء، فأما الخواطر وحديث النفس إذا لم يستقر ويستمر عليه صاحبه فمعفو عنه باتفاق العلماء؛ لأنه لا اختيار له في وقوعه، وهذا هو المراد بها ثبت عنه على: "إن الله تجاوز لأمتي ما حدثت به أنفسها..."، قال العلماء: وسواء كان ذلك الخاطر غيبة أو كفرًا أو غيره ، فمن خطر له الكفر مجرد خطران من غير تعمد لتحصيله ثم صرفه في الحال فلا شيء عليه (1).

- ومن سعى في المعصية جهده ثم عجز عنها فقد عمل؛ لقوله على اله التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار" قالوا: يا رسول الله هذا القاتل فها بال المقتول؟ قال: "إنه كان حريصًا على قتل صاحبه" (°).

- فإذا انفسخت نيتُه، وفتر عزمه من غير سببٍ منه؛ فهذا على قسمين:

١ - أن يكون الهم من جنس الخواطير التي لا تستقر ولا تستمر، فهذا معفوٌّ

<sup>(</sup>١) انظر: "جامع العلوم والحكم" (٢/ ٣٢١، ٣٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البحاري (٢٥٢٨)، ومسلم (١٢٧) من حديث أبي هريرة ١٠٤٠

<sup>(</sup>٣) سبق قريبًا من حديث أبي كبشة عله.

<sup>(</sup>٤) "الأذكار" (ص٢٠٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣١)، ومسلم (٢٨٨٨) من حديث أبي بَكْرَةً ١٠٠٠.

عنه، لا سيها مع المدافعة والإنكار، ويدلُّ على ذلك: حديث أَبِي هُرَيْرَةَ، قال: لَّما نزلتْ على رسول الله ﷺ: ﴿ يَلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أُوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ۖ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيِّءِ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٤] قال: فَاشْتَدَّ ذلك على أصحاب، رسول الله ﷺ فَأَتُوا رسولَ الله ﷺ ثم بَرَكُوا على الرُّكَبِ، فقالوا: أَيْ رَسُولَ الله كُلِّفْنَا مِنْ الْأَعْمَالِ مَا نُطِيقُ: الصَّلَاةَ وَالصِّيَامَ وَالْجِهَادَ وَالصَّدَقَةَ، وقد أُنْزِلَتْ عليكَ هذه الآيةُ ولا نُطِيقُهَا، قال رسولُ الله ﷺ: "أَتُّرِيدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ أَهْلُ الْكِتَابَيْنِ مِنْ قَبْلِكُمْ: ﴿ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ [البقرة:٩٣، والنساء:٤٦] بَلْ قُولُوا: ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۖ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]"، قالوا: ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، فَلَمَّا اقْتَرَأَهَا الْقَوْمُ ذَلَّتْ بِهَا أَلْسِنَتُهُمْ، فَأَنْزَلَ الله فِي إِثْرِهَا: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ<sup>\*</sup> كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ، وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۚ غُفْرَانَكَ رَبُّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ فَلَمَّا فَعَلُوا ذَلِكَ نَسَخَهَا الله تَعَالَى فَأَنْزَلَ الله رَجُّكَ ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُشْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ ۚ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَآ إِن نَّسِينَآ أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ قَالَ: نَعَمْ ﴿ رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَيْلِنَا ﴾ قَال: نَعَمْ ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ > ﴾ قَالَ: نَعَمْ ﴿ وَآعْفُ عَنَّا وَآغْفِرْ لَنَا وَآرْحَمْنَأَ أَنتَ مَوْلَلْنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [البقرة:٢٨٦] قَالَ: نَعَمْ الألا).

فبيَّنَت الآية الثانية أنَّ المراد بالآية الأولى: العزائم المُصَمَّمُ عليها، وأنَّ ما لا طاقة لهم به فهو غير مؤاخَذٍ به، ولا مكَلَّفٍ به.

٢ - العزائم المستقرة والهم المصمم الذي يدوم ويستقر في النفس، وهذا نوعان:
 أ - ما كان عملاً مستقلاً بنفسه من أعمال القلوب؛ كالشك في الوحدانية ونحوه، أو النفاق والكفر والتكذيب والجحود، فهذا كله يعاقب عليه العبد ويصير به كافرًا منافقًا.

وقد رُوِيَ عن ابن عباس أنه حملَ قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ (١٢٥).

تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤] على مِثْل هذا.

كما روى عنه حملها على كتمان الشهادة؛ لقوله تعالى ﴿ وَمَن يَكَتُمْهَا فَإِنَّهُۥٓ ءَاثِمٌ قَلَّبُهُۥ ﴾ [البقرة:٢٨٣].

ويلتحق به سائر المعاصي المتعلِّقة بالقلوب؛ نحو: محبة ما أبغضه الله وعكس ذلك.

ب - ما لم يكن من أعمال القلوب بل كان من أعمال الجوارح؛ كالسرقة والزنى ونحوه إذا أصر العبد عليه، وعقد عزمه عليه، ولم يظهر أثر في الخارج ففي المؤاخذة به أقوال:

١ - يؤاخذ به:

قال ابن المبارك سألتُ سفيان الثوري: أيؤاخذ العبد بالهمَّة؟ قال: إذا كانت عرمًا أُوخِذَ.

ورجح هذا القول كثير من الفقهاء والمُحَدِّثين، وغيرهم واستدلوا بنحو:

قوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ فَٱحْذَرُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥].

وقوله تعالى: ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم مِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥].

وقوله عليه: "الإثم ما حاك في صدرك وكرهتَ أَنْ يطِلعَ عليه الناس "(١).

وحملوا قوله ﷺ: "إن الله تجاوز عن أمتي ما حدثت به أنفسها؛ ما لم تَكَلَّم أو تعمل "(٢) على الخطرات.

وقيل: إِنَّ الله يُوقِفه عليه يوم القيامة، ثم يعفو عنه ولا يعاقبه به، فتكون عقوبته المحاسبة.

وهذا مرويٌّ عن ابن عباس، والربيع بن أنس، وهو اختيار ابن جرير.

وقد يرد عليه أن هذا في الذنوب المستورة لا في وساوس الصدور.

٢ - لا يؤاخذ به بمجرد النية مطلقًا، ونُسِبَ ذلك إلى نصِّ الشافعي وهو قول
 ابن حامد من الحنابلة، ورُويَ ما يؤيده عن ابن عباس.

<sup>(</sup>١) وهو الحديث "السابع والعشرون" فيها سبق في "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) سبق قريبًا.

٣ - إنه لا يؤاخذ بالهم بالمعصية؛ إلا بأن يهم بارتكابها في الحَرّم.

قال ابن مسعود: "ما من عبد يهم بخطيئة، فلم يعملها، فتكتب عليه، ولو هَمَّ بقتل إنسان عند البيت وهو بعدَن أَبْيَنَ(''، أذاقه الله من عذابٍ أليم، وقرأ ابن مسعود: ﴿ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أليمٍ ﴾ [الحج: ٢٥]('').

وقال الضحاك: "إن الرجل ليهِمُّ بالخطيئة بمكة، وهو بأرضٍ أخرى، فتكتب عليه، ولم يعملها"(").

وحُكِيَ هذا عن أحمد وإسحق.

وقد ردَّ بعضهم هذا القول إلى المعاصي التي متعلَّقُها القلب؛ لأن قصد الاستخفاف بالجرم معصية، تضاف إلى المعصية الأخرى والتي يهم بها العبد.

- وإذا كان الراجحَ حصولُ الإثم على العزم على المعصية؛ فإن الإثم دون إثم فعلها.

- والحاصل أن ما يقع في النفس من قصد المعصية على خمس مراتب:

الهاجس: وهو ما يلقى فيها، ثم الخاطر: وهو ما يجري فيها ويركن قليلاً، ثم حديث النفس: وهو ما يقع فيها من التردد في الفعل، ثم الهم: وهو ترجح قصد الفعل، ثم العزم: وهو قوة ذلك القصد والجزم به، فالهاجس لا يُؤَاخَذُ به إجماعًا ولو كفرًا؛ لأنه ليس من فعله إنها هو شيء طرقه قهرًا عنه، وما بعده من الخاطر وحديث النفس، وإن قدر على دفعها إلا أنها مرفوعان بالحديث الصحيح وهو قوله على النفس، وإن قدر على دفعها إلا أنها مرفوعان بالحديث الصحيح وهو قوله على النفس، وإن قدر على دفعها إلا أنها مرفوعان بالحديث الصحيح وهو قوله على النفس، وإن الله سبحانه وتعالى تجاوز عن أمتي ما حدثت به أنفسها ما لم تتكلم به أو تعمل "(أ)؛ لأن حديث النفس إذا ارتفع فها قبله أولى.

وهذه المراتب الثلاث: لا أجر فيها في الحسنات أيضًا؛ لعدم القصد القوي، أما

<sup>(</sup>١) أَبِينَ: موضع تُنْسَب إليه عدن، فيقال: "عدن أبين" لتمييزها عن غيرها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري (١٧/ ١٤٠-١٤١)، وصححه ابن حجر في "الفتح" (١٢/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٤١/١٧).

<sup>(</sup>٤) سبق قريبًا.

الهم فقد بَيَّنَ الحديث أنه بالحسنة يكتب حسنة وبالسيئة لا يكتب سيئة، نم ينظر في السيئة إن تركها لله تعالى كُتِبَتْ حسنة، وإن فعلها كتت سيئة واحدة من غير مضاعفة، ولا ينضم إلى عقوبة السيئة عقوبة الهمة بها؛ لئلا يعاقب عقوبتين على معصية واحدة.

وأما العزم على السيئة فقد تقدم التفصيل فيه.

#### • مسألة:

واعلم أن الهم بالسيئة له أحوال:

الحال الأولى: أن يهم بالسيئة أي: يعزم عليها بقلبه، وليس مجرد حديث النفس، ثم يراجع نفسه فيتركها لله عز وجل، فهذا الذي يؤجر، فتكتب له حسنة كاملة؛ لأنه تركها لله ولم يعمل حتى تكتب عليه سيئة.

الحال الثانية: أن يهم بالسيئة ويعزم عليها لكن يعجز عنها بدون أن يسعى بأسبابها كالرجل الذي أخبر عنه النبي على أنه قال: "ليت لي مثل مال فلان فأعمل فيه مثل عمله"، وكان فلان يسرف على نفسه في تصريف ماله، فهذا يكتب عليه سيئة لكن ليس كعامل السيئة، بل يكتب وزر نيته، كها جاء في الحديث بلفظه: "فهو بنيته، فهها في الوزر سواء "().

الحال الثالثة: أن يهم بالسيئة ويسعى في الحصول عليها ولكن يعجز ، فهذا يكتب عليه وزر السيئة كاملاً ، دليل ذلك: قول النبي عليه : "إذا التقى المسلمان بسيفيها فالقاتل والمقتول في النار"، قالوا: يا رسول الله هذا القاتل، فها بال المقتول؟ – أي لماذا يكون في النار – قال: "لأنه كان حريصًا على قتل صاحبه" " فكتب عليه عقوبة القاتل.

ومثاله : لو أن إنسانًا تهيأ ليسرق وأتى بالسلم ليتسلق، ولكن عجز فهذا يكتب

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٤٢٢٨)، وأحمد (٤/ ٢٣٠) (١٨١٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣١)، ومسلم (٢٨٨٨) (١٤).

عليه وزر السارق؛ لأنه هم بالسيئة وسعى بأسبابها ولكن عجز .

الحال الرابعة: أن يهم الإنسان بالسيئة ثم يعزف عنها لا لله ولا للعجز ، فهذا لا له ولا عليه ، وهذا يقع كثيرًا ، يهم الإنسان بالسيئة ثم تطيب نفسه ويعزف عنها ، فهذا لا يثاب؛ لأنه لم يتركها لله ، ولا يعاقب؛ لأنه لم يفعل ما يوجب العقوبة .

وعلى هذا فيكون قوله ﷺ في الحديث : "كتبها عنده حسنة كاملة"، أي: إذا تركها لله عز وجل(١٠).

# 🕸 قوله: "وإن همّ بها فعملها كتبها الله سيئة واحدة":

المراد بالعمل هنا ما يشمل العمل والكف عنه؛ ليدخل في ذلك ترك الواجب وعمل القلب المحرم؛ كترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ونحوه كالحسد والفعل المحرم ونحوه.

قوله: "سيئة واحدة": أي: بلا مضاعفة.

قال تعالى: ﴿ وَمَن جَاءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلُهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠].

# مسألة: وتعظم السيئات بأمور:

١ - بشرف الزمان الذي وقعت فيه؛ كالأشهر الحُرُم.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلشَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَآ أَرْبَعَةً حُرُمٌ ۚ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ۚ فَلَا تَظْلِمُواْ فِينَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [التوبة:٣٦].

قال ابن عباس: أي: في كلِّهن ثم اختصَّ من ذلك أربعة أشهر فجعلهن حُرُمًا، وعظَّم حُرُماتهن، وجعل الذنب فيهن أعظم، والعمل الصالح في الأجر أعظم.

قال قتادة: "اعلموا أن الظلم في الأشهر الحرم أعظم خطيئة ووزرًا فيها سوى ذلك، وإن كان الظلم في كل حال غير طائل، ولكن الله تعالى يعظم من أمره ما يشاء تعالى ربُّنا".

## ٢ – بشرف المكان؛ كالحُرَم.

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٧١، ٣٧١).

قال تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمٍ نَذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الحج: ٢٥]، وكان جماعة من الصحابة يتقون سكنى الحرم خشية ارتكاب الذنوب فيه، منهم: ابن عمر وابن عباس وعبد الله بن عمرو؛ وكان يقول: الخطيئة فيه أعظم.

قال مجاهد: تضاعف السيئات بمكة كها تضاعف الحسنات، قال إسحق بن منصور: قلت لأحمد في شيء من الحديث: إن السيئة تكتب بأكثر من واحدة؟ قال: لا، ما سمعنا إلا بمكة لتعظيم البلد: "ولو أن رجلاً بعدن أَبْيَن هَمَّ"(١).

قال ابن باز رحمه الله: أما السيئات فالذي عليه المحققون من أهل العلم أنها لا تضاعف من جهة العدد، ولكن تضاعف من جهة الكيفية أما العدد فلا؛ لأن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ مَن جَآءَ بِاللَّيْسَئَةِ فَلَهُ عَشَّرُ أَمثُالِهَا وَمَن جَآءَ بِالسَّيِّعَةِ فَلَا يَجُزَى إِلَّا مِبْكَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، فالسيئات لا تضاعف من جهة العدد لا في رمضان ولا في الحر ولا في غيره بل السيئة بواحدة دائمًا وهذا من فضله سبحانه وتعالى وإحسانه (٢).

٣ - بشرف فاعلها وقوة معرفته بالله تعالى:

ويشهد لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَلَوَّلآ أَن ثَبَتْنَكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيَّا قَلِيلاً ﴿ إِذًا لَّاذَقَنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوٰةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ﴾ [الإسراء:٧٤-٧٥].

وقوله ﷺ: ﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَنِحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَعَفْ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ ذَٰ لِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾ وَمَن يَقْنُتَ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلِحًا نُوَّتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ ﴾ [الأحزاب: ٣٠-٣١](٢).

<sup>(</sup>١) يشير الإمام أحمد إلى أثر ابن مسعود السابق قريبًا في الهم بالمعصية في الحرم.

<sup>(</sup>٢) فتاوى تتعلق بأحكام العمرة والزيارة ، إصدار وزارة الداخلية السعودية.

<sup>(</sup>٣) انظر: "جامع العلوم والحكم" (٢/ ٣١٨، ٣١٩).

#### • مسألة:

فإنْ قيل: قال تعالى: ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّعَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ الْاَعْمَةِ وَيَخَلَّدُ فِيهِ مُهَانًا ﴾ [الفرقان: ٦٨- ٦٩].

وعقاب الكافر على الكفر لا نهاية له؛ فإنَّ مدته تزيد على عمر الكافر، ففي ذلك مضاعفة أي مضاعفة؟

#### فالجواب:

١ - أنَّ الكافر كانت نيته الكفر ما عاش ولو إلى ما لا نهاية.

٢ - التضعيف المذكور في الكيف لا في الكم كما مرّ.

٣ - التضعيف بالنظر إلى تعدد سببها وهو الإشراك بالله والقتل والزنا، فليس العذاب على الثلاثة واحد، بل لكل عذاب، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدّعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ يَدْعُونَ مَن يَفْعَلَ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٨].

فهذا فضل عظيم من الملك الرحيم.

قال ابن مسعود: ويلٌ لمن غلبتْ واحداته عشراته (١).

## فوائد عقدية

١ - قال الحافظ ابن حجر: استدل به على أن الحفظة لا تكتب المباح للتقيد المحسنات والسيئات (٢).

٢- في الحديث دليل على أن الملك يطلع على قلب الإنسان بالطريقة التي مكنه الله سبحانه بها<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) إشارة منه رضي الله عنه إلى السيئة والحسنة.

<sup>(</sup>۲) الفتح (۱۱۲/۱٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: "قواعد وفوائد" (ص٣٣٢).

## فوائد تربوية ودعوية

ا - الحديث أصلٌ في سعة رحمة الله رحمت يُضاعف الحسنات لعباده، ولا يُضاعف لهم سيئاتهم، ويعفو عن كثير، وهو المالك، والخالق والرزاق، وهذا درسٌ للمسلمين عامة، والدعاة إلى الله خاصة في التحليّ بالرحمة، فالراحمون يرحمهم الرحمن، ومن لا يَرْحَم لا يُرْحَم.

وتأمَّل كيف يرزق الله الناس ويعصونه، وهو القادر على أن ينزل بهم عذابه الأليم، لكنه تعالى يغفر ويرحم، ويتجاوز.

ويُستفاد من ذلك: عدم التعنُّت مع الناس، سواءٌ في التكليفات الحياتية والدعوية، أو في الفتاوي والآراء الفقهية.

٢ - وفي الحديث حثَّ على ضبط النفس، ودوام المراقبة لها؛ لأن من الهمِّ ما يجلب النكد، ومنه ما يكون سببًا في سعادتها، فوجب مراقبة الهم والخطرة والعزم والهاجس، لتستقيم النفس على طريق الله كان، فإذا سقطتُ في موضعٍ أُقِيْمَتْ في آخر، حتى تعتادَ الاستقامة، وتلزم الصلاح.

٣ - وفي الحديث تشجيع على عمل الصالحات، ومضاعفة الأجر للمحسن، وكذا ينبغي أن يكون الداعية الناجح دومًا مشجعًا لإخوانه، مثنيًا عليهم وعلى أعالهم، واصفًا لها ببعض الصفات الحسنة، آخذًا بأيديهم إلى الأمام، من باب: إبدال التبشير والتيسير محل التنفير والتعسير. وعلى الداعية الناجح أنْ ينظر إلى أنشطة المدعوين، ويضاعف الجزاء للمحسن ما أمكن، يتجاوز عن الأخطاء، ويحذر من تضخيمها مها كانت، والسعيد من وَقَقَه الله للعدل في الموازنة الصعبة، وإنه ليسير على من يسَّرَه الله عليه.

## فائدة فقهية

١ - قال الدبوسي: الأصل عند مالك أن العزم على الشيء بمنزلة المباشرة له، خلافًا للأحناف، ومن فروعه أن الرجل إذا عزم أن يطلق امرأته لايقع، وعنده يقع بنفس العزم (١٠).

<sup>(</sup>١) "تأسيس النظر" (ص٦٧).

# رَفْعُ جب (لرَّحِيُ (النَّجَنِّ يَّ (لِسِكنَهُ) (انْفِرُ (الِفِوْدِي رِّسِ

# الحديث الثامن والثلاثون

رواه البخاري.

## \*\*\*

<sup>(</sup>١) هكذا هو في نسخة "الأربعين" التي شرحها ابن رجب في "جامع العلوم" وكذا الجرداني في "شرحه" ومثله في رواية البخاري، ووقع في بعض نسخ "الأربعين" مع "شرح النووي": "افترضتُه" بالهاء في آخره، ومثله في "الفتوحات الوهبية" لإبراهيم بن مرعي. (٢) الذي عند البخارى: "وما".

رَفَعُ معبر (الرَّحِمْ) (النَّجْرُيُّ (سِلنَمُ (النِّرُمُ (الِفِرُوفَ بِسَ

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث تفرد البخاري بروايته دون مسلم وغيره من أصحاب الكتب الستة، فرواه عن محمد بن عثمان بن كَرَامة، عن خالد بن مَخْلَدٍ عن سليمان بن بلال، عن شريك بن عبد الله بن أبي نَمِر، عن عطاء، عن أبي هريرة. وزاد في آخره: "وَمَا تَرَدُّدْتُ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ اللَّوْمِنِ يَكُرَهُ اللَّوْتَ وَأَنَا أَكُرهُ مَسَاءَتَهُ" (١).

وقد تكلموا في إسناد هذا الحديث ومتنه، حتى قال الذهبي: "فهذا حديث غريب جدًّا لولا هيبة الجامع الصحيح لعدُّوه في منكرات خالد بن مخلد، وذلك لغرابة لفظه، ولأنه مما ينفرد به شريك وليس بالحافظ، ولم يرو هذا المتن إلا بهذا الإسناد، ولا خرَّجه من عدا البخاري، ولا أظنه في مسند أحمد، وقد اختلف في عطاء فقيل: هو ابن أبي رباح، والصحيح: أنه عطاء بن يسار "(٢).

لكن رُوِيَ هذا المتن من وجهِ آخر، عن عائشة وغيرها، وفي جميع طرقه مقالٌ، وأثبتُ أسانيده: الإسناد السابق، على ما فيه.

وقد ذكر ابنُ رجبِ<sup>(٣)</sup> وابنُ حجرٍ<sup>(١)</sup> شواهد الحديث وأسانيده، وتأتي إِنْ شاء الله تعالى في الشرح التفصيلي الإشارة لبعضٍ منها.

# راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث التاسع" من "الأربعين".

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۰۲)، وأبو نعيم في "الحلية" (۱/٤)، والبيهقي في "الكبرى" (٣٤٦/٣) (٢٤٦/٣) (٣٤)، والبغوي في "شرح (٢١٩/١٠) وفي "الزهد الكبير" (٣٤) و"الأربعين الصغرى" (٣٤)، والبغوي في "شرح السنة" (١٢٤٨)، وابن حبان (٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) "الميزان" للذهبي (٢/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) في "جامع العلوم" (١/ ٣٣١ - ٣٣٣).

<sup>(</sup>٤) في "الفتح" له.

## أهمية الحديث ومنزلته

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "هذا حديثٌ شريفٌ، رُوِيَ في صفة الأولياء"(١).

وقال إبراهيم بن مرعي: "وهو أصلٌ في السلوك إلى الله تعالى والوصول إلى معرفته ومحبَّتِه وطريقته"(٢).

## الشرح الإجمالي

يتضمن هذا الحديث المعاني الآتية:

١ - حفظ الله لأوليائه الصالحين.

٢ - أداء الواجبات أفضل القُرَب وأنفعها للعبد.

٣ - الاستكثار من النوافل بعد الفرائض من وسائل نيل محبة الله.

٤ - من أحبه الله جعل جوارحه جميعًا في طاعته وصرفها عن معصيته، وأكرمه بتيسير أموره، وقضاء حاجاته، وإجابة دعائه، ونصرته وإعانته.

# الشرحالتفصيلي

🕏 قوله ﷺ: "إن الله تعالى قال":

يفيد أن هذا الحديث قدسيٌّ.

ويتميز القدسي عن النبوي بنسبته إلى الله عَلَى، دُون النبوي.

ويتميز القرآن عن الحديث القدسي بأن لفظه ومعناه من عند الله على فهو منزل للإعجاز، بخلاف الحديث القدسي فإنَّه من الله معنى دون اللفظ.

ولا يشترط في الحديث القدسي أن يكون الإيجاء به منحصرًا في طريقة وحي

<sup>(</sup>۱) "مجموع الفتاوى" (۱۸/ ۱۲۹).

<sup>(</sup>٢) "الفَتوحات الوهبية" لابن مرعي (ص٢٨).

القرآن، بل يجوز أن يكون منامًا كما يجوز أن يكون إلهامًا (''.

# 🟶 قوله: "من عادي لي وليًّا فقد آذنته بالحرب":

المعاداة: هي ضد الموالاة والمصادقة.

والعدو ضد الولي.

وفي رواية أخرى: "من أهان لي وليًا فقد بارزني بالمحاربة" (٢).

وفي رواية ثالثة: "من آذي لي وليًا فقد استحلُّ محاربتي"(").

وعاداه: أي: آذاه وأغضبه وأهانه بالقول أو بالفعل، وعاداه اتخذه عدوًّا.

## وقوله: "لى وليًّا":

الولي: مأخوذ من الوئي بسكون اللام.

وهو القُرْب والدنوّ، ومنه: "كُلْ مما يَلِيكَ"'`.

ويقال: تباعَدَ بَعْدَ وَلْي.

والولي: فعيل إما بمعنى فاعل؛ لأنه والى الله تعالى بالطاعة والتقوى من غير تخلُّل عصيانٍ.

وإما بمعنى مفعول: لأن الله والاه بالحفظ ومزيد الإمداد، ولم يَكِلْه إلى نفسه لحظة. وقد وردت كلمة الولي في القرآن لمعانٍ؛ منها:

<sup>(</sup>١) وراجع ما سبق في هذا الشأن في "الحديث الرابع والعشرين" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في "الأوسط" (٦٠٩)، والقضاعي في "الشهاب" (١٤٥٦)، وابن الجوزي في "العلل المتناهية" (٢٧) من حديث أنس بن مالك رضي ومدار طرقه على ضعفاء.

ورُوِيَ نحوه من حديث عمر عند القضاعي (١٤٥٥)، وابن الجوزي في "العلل" (٢٦) وقال: "لا يصح". ويغني عنهما: حديث البخاري السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في "الأولياء" (١)، وأحمد (٢٥٦/٦)، وأبو نعيم في "الحلية" (١/٥)، وابن عدي في "الكامل" (١٩٣٩/٥)، والطبراني في "الأوسط" (٩٣٥٢)، والبيهقي في "الزهد الكبير"(١٩٨٨ ـ ١٩٩٦)، والبزار (٣٦٤٧، ٣٦٤٧)، وابن حزم في "المحلي" (١١/٤٠٣)، ومداره على عبد الواحد بن ميمون، وهو منكر الحديث، كما قال البخاري، وذَكَر ابنُ عديٍّ أنه قد تفرَّد بهذا الحديث. ويغنى عنه ما قبله عند البخاري.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريّ (٥٣٧٦)، ومسلم (٢٠٠٢) من حديث عمر بن أبي سلمة ١٠٠٠

١ - الولد: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥].

٢ - الصاحب من غير قرابة: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ مَشْرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِّنَ اللَّهُ اللَّهُ وَلِيٌّ مِنَ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّا اللَّالَّالَا اللَّهُ اللَّهُ

٣ - القريب: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلًى عَن مَّوْلًى شَيًّا ﴾ [الدخان: ٤١] أي: لا ينفع الكافرَ قرين.

٤ - العصبة: ﴿ وَإِنِّي خِفْتُ ٱلْمَوَّالِي مِن وَرَآءِي ﴾ [مريم: ٥].

وفي الولاية في الدين: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ [التوبة:
 ٧] ﴿ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَارَىٰ أَوْلِيَاءَ ﴾ [المائدة: ٥١].

بمعنى أصحاب مودة وصدق ونصرة.

والولي في الاصطلاح: له معنيان عامٌّ وخاص.

فالعام: هو المؤمن.

قال تعالى: ﴿ أَللَّهُ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البقرة: ٢٥٧].

وبالمعنى الخاص: فهو المؤمن المواظب على فعل الطاعات واجتناب المنهيات، وأَعْرَضَ عن الإنهاك في اللذات، وهو الولي الكامل المذكور في قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [يونس: ٦٢].

قال ابن تيمية: "فلا يكون وليًا لله إلا من آمن به وبها جاء به واتبعه باطنًا وظاهرًا"(١).

وقال ابن حجر: "المراد بولي الله: العالم بالله تعالى، المواظِب على طاعته المخلص في عبادته"(٢).

وقيل: ما اتخذالله من وليِّ جاهلٍ، ولو اتخذه لعلَّمَهُ ولا يكونُ إلا عاملاً بعلمه.

• المعنى المراد في الحديث:

والمعنى المراد في الحديث: هو الخاص؛ يعني: تحرم أذية المؤمن المواظب على

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۱/ ۱۲۳).

<sup>(</sup>٢) في شرح حديث الباب في "فتح الباري" له.

فعل الطاعات واجتناب المنهيات.

وقيل: المراد من ذلك هو المعنى العام؛ يعني: عموم المؤمن، فكل مؤمنٍ تحرم أذيته بالقول أو الفعل.

ولا مانع من اعتبار المعنيين، على حَسْب درجات الإيذاء وأشكاله، وأحوال الأشخاص، فيدخل فيه جواز إيذاء عموم المؤمن في نحو حقّ، كما لا يمتنع إيذاء خواص المؤمنين المواظبين على الطاعات واجتناب المنهيات في نحو ذلك، خاصةً وأنه لا عصمة لأحد عن اقتراف بعض المزجورات وإن كان من أصلح الخلق.

• قوله: "لي": هو في الأصل صفة للولي بأنه ولي لله.

لكن لما تقدم للاختصاص صار حالاً، وفي هذا إشارة إلى أن المحذور منه في الحديث معاداة الولي من حيث ولايته؛ أي: من أجل كونه وليًا لله، لا مطلقًا فإنه لا مانع من الخصومة معه في نحو حقًّ.

و إلا فقد جرى بين الصِّدِّيق والفاروق خصومة، وبين العباس وعليٍّ، وبين كثيرٍ من أولياء الله على نحو حقوقٍ.

#### • استشكال:

فإن قيل: إذا كانت المعاداة مفاعلة تقع من جانبين! فكيف تقع من الولي وشأنه الصفح والعفو والحلم عن الجاهل؟

#### فالجواب:

١ - بأن المفاعلة قد تأتي للواحد نحو: "سافر" و"عافاه الله".

٢ - وبأن المعاداة لا تنحصر في الدنيوية بل قد تكون على الدين.

فالرافضي المتعصب المبغض لأبي بكر وعمر تقع بينه وبين ولي الله المعاداة.

ونحوه: المعاداة بين السُّنِّيِّ والبِدْعِيِّ.

ونحو ذلك أيضًا: ما جرى بين النبي ﷺ وهو أَوْلَى الأولياء، وبين أعدائه من الكفار. وكذا: الفاسق المجاهر بالذنوب يبغضه الولي في الله، ويبغضه الآخر لإنكاره

عليه وملازمته لنهيه عن شهواته.

وتكون المعاداة من جانب الولي لله وفي الله، وأما من جانب الآخر فلتعصبه وبدعته واتباعه هواه.

فإن قيل: إذا كانت تأتي للواحد فلهاذا ذُكِرَتْ هنا وأُوثِرَتْ بالذِّكْر؟

فالجواب: لأن فيها تنبيهًا وتنويهًا بشرف الولي.

حتى إنه ينبغي غفران أذاه بترك الانتصار منه.

## ﴿ قوله: "فقد آذنته بالحرب":

وفي رواية: "فقد بارزني بالمحاربة"، وفي أخرى: "فقد اسْتَحَلُّ محاربتي".

"آذنته": بالمد؛ أي: أَعْلَمْته، والإيذان: الإعلام، ونظيره: ﴿ قَالُوٓا ءَاذَنَكَ مَا مِنّا مِنّا مِنا مِنا مِنا مِنا أَعْلَمْنَاكَ، وكذا: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّرَ لَ رَبُّكَ ﴾ [الأعراف: ١٦٧] أي: أَعْلَم.

والأذان: الإعلام بدخول وقت الصلاة.

والمعنى: فقد أَعْلَمْتُه أني محاربٌ له. ومَنْ حاربه الله تعالى لا يفلح أبدًا، وهذا غاية الوعيد والتهديد؛ لأن فيه أعظم الهلاك.

#### • استشكال:

المحاربة مفاعلة بين جانبين، وكيف تتحقَّق والمخلوق في أسر خالقه تعالى وفي قبضته؟

#### والجواب:

١ - إما أن يكون ذلك من الخطاب بها يُفهم؛ إذ المقصود من المحاربة له لازمها وهو الإهلاك.

فإن الحرب تنشأ عن العداوة، والعداوة تنشأ عن المخالفة، وغاية الحرب الهلاك، والله تعالى لا يغلبه غالب.

فهذا من المجاز المرسل: حيث أطلق الحرب وأراد لازمها.

فكأنَّ المعنى: فقد تعرَّض لإهلاكي.

٢ - وإما أن يكون المراد: عَامَلَهُ معاملة المحارب من التحلي بمظاهر القهر
 وصفات العدل والانتقام.

وسبب ذلك معاندة هذا المعادي لوليٌّ يحبه الله فهو يعاند الله تعالى بكراهية محبوبة.

ومن ثَمَّ لما وقع ذلك من إبليس وأبى أن يسجد لآدم احتقارًا له واستكبارًا وحسدًا أهلكه الله هلاكًا لا نجاة معه أبدًا.

وإذا كان في معاداة الولي عظيم الوعيد والتهديد والإهلاك.

فليعلم أنه في موالاته عظيم الثواب وباهر التوفيق والتأييد.

فأولياء الله تعالى تجب موالاتهم وتحرم معاداتهم، كما أنَّ أعداءه تجب معاداتهم وتحرم موالاتهم.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُوْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٥\_٥٦].

فالمؤمنون: أذلةٌ على بعضِهم وأعزةٌ على الكافرين، كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَالَمُؤَمِنِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحُيُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ ٓ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أُعَرِّةٍ عَلَى ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن أَعِزَةٍ عَلَى ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٤٥].

ثم إن المحاربة لله تبارك وتعالى تكون بمعاداة أوليائه وتكون بمخالفة أوامره واقتراف منهياته.

قال تعالى: ﴿ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [البقرة: ٢٧٩] لأكل الربا.

وقال في قاطع الطريق: ﴿ إِنَّمَا جَزَّؤُا ٱلَّذِينَ سُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفَوْا مِرَ ۖ ٱلأَرْضِ ۚ ذَٰ لِكَ لَهُمْ خِزْىً فِي ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَهُمْ فِي ٱلْاَ خِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٣].

فجميع المعاصي حربٌ لله علام قال الحسن: ابن آدم هل لك بمحاربة الله من طاقة؟.

وقد نص الله تعالى على الأمرين السابقين خاصة واعتبر آكل الربا وقاطع الطريق محاربين لله تعالى، لعظيم ظلمهم لعباده وسعيهم بالفساد في بلاده.

وأعظم المحاربة لله على إلغاء شريعته، وإقصاء أحكامه التي أنزلها لعباده من ميادين الحياة جميعها، وأعظم من ذلك أن تُستبدلَ شريعته بشريعة بشر، فضلاً عن تفضيلها عليها، فهذا كله محاربة لله على وكفر به، ولن تجد لمن حارب الله من ناصر ولا معين، فالأرض والسموات ومن فيهما وما بينهما مِلْكٌ لله عَلَى، وهما من خلقه وصنعته، فلا مفر منه إلا إليه، ولا نجاة إلا به.

هذا.. ومن المحاربة لله تعالى أيضًا: قتل أولياء الله من شيوخ المسلمين وشبابهم، الآمرين بالمعروف، والناهين عن المنكر، أو حبسهم، أوالمكر بهم بأيِّ نوعٍ من أنواع البطش والتضييق.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ عَبِطَتْ ٱلَّذِينَ حَبِطَتْ ٱلَّذِينَ حَبِطَتْ أَلْدِينَ حَبِطَتْ أَلْدِينَ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَّصِرِينَ ﴾ [آل عمران:٢١].

الله قوله: "وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضت عليه": وفي مناسبة هذه العبارة لما قبلها:

قال ابن رجب: "لما ذكر أن معاداة أوليائه محاربةٌ له؛ ذكر بعد ذلك وصف أوليائه الذين تحرم معاداتهم، وتجب موالاتهم فذكر ما يُتقرب به إليه تعالى"(١)أهـ

- قوله: "وما تقرَّب": أي: طلب القرب من رحمتي وثوابي ورضاي الجزيل.
  - "إليَّ": بتشديد الياء بمعنى مني فإلى بمعنى من.

والإضافة في "إليّ" وفي "عبدي" للتشريف، وللاستعطاف.

وآثر "تقرَّب" على نحو "قرُب" أو "قرَّب"؛ لأنَّ زيادة المبنى تفيد زيادة في المعنى. والمعنى الزائد هنا:

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم والحكم" (١/ ٣٦١).

هو المعنى الزائد في مثل حَلِم، فتحلّمت؛ أي: تكلفت الحلم.

وفي هذا إيذان بمشقة العبادة على النفس لميلها بطبعها إلى الراحة والبطالة وترك العمل.

والمعنى العام لقوله "ما تقرب إليَّ": أي: ما نال عبدي ثوابي وما حصُل له رضاي وما طلب رحمتي بمثل أداء الفرائض.

وتَقَرُّبُ العبد من ربه يقع بدخوله في الإسلام ثم بتحقيقه للإيمان ويكتمل باتصافه بالإحسان.

وهذه عدة مراتب الدين الثلاثة.

وأما قُرْب الرب من عبده في الدنيا فها يخصه به من معرفته ولطفه وامتنانه، وسرعة إجابة دعائه، وتيسير أمره، وقضاء حاجاته، وتأمينه من المخاوف، ونصره على أعدائه، وتنعيمه لعبده بذكره ومناجاته في الدنيا.

وفي الآخرة: بحصُول رضوانه وجنانه وعظيم ثوابه.

ثم الحسني والزيادة: التنعم برؤية الله تعالى.

نسأل الله تعالى من فضله العظيم.

- أنواع القُرب:
- قرب خاص: وهو قرب اللطف والنصر والتأييد، وهذا قرب لخاصة عباده وصفوة أوليائه.
  - قرب عام: وهو قرب لسائر عباده بالعلم والقدرة.
    - قوله: "بشيء أحبّ إلى مما افترضت عليه":

"بشيء": الباء للسببيه؛ أي: بسبب شيء.

والمقصود بشيء: أي: عمل.

وعَبَّرَ البشيء الولم يُعَبِّر بلفظ "عمل"؛ لأن الشيءَ يشمل القول والفعل من

غير حاجة إلى تأويل في عمل اللسان وهو القول، بخلاف العمل فيحتاج إلى تأويل، مع كونه أخص في المعنى.

## • وقوله: "أحبَّ":

صفة لـ "شيء" مجرور بالفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه لا ينصرف للوصفية ووزن الفعل، ويجوز رفعه على أنه خبرٌ لمبتدأ محذوف؛ أي: هو أحبُّ.

## • "إلى":

الإضافة تدل على التشريف، وحبُّ الله ﷺ للشيء يدلَّ على شرفه وعظمته، ويفيد الثواب عليه، وأما صفة المحبة وكيفيتها فهي كسائر صفات الله ﷺ، نؤمن بها ونثبتها بلا تأويل أو تكييفٍ على ما يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه، جريًا على قواعد أهل السنة والجهاعة من الصحابة ومن بعدهم من الأئمة: مالك والشافعي وأحمد وغيرهم.

ومعنى "أحبّ" عند الأشاعرة ونحوهم: أعظم ثوابًا، فالمحبة عندهم: إرادة الثواب، والبغض بضده.

وهذا تأويل لهذه الصفة بلازمها.

وأما عند أهل السنة: فيثبتون المحبة صفة لله تعالى ولا يؤلونها، ولا يشبهونه بخلقه، ويثبتون لازمها أيضًا.

قال تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحُبِّمُ وَيُحِبُّونَهُ ۚ ﴾ [المائدة: ٥٤] ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱنَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

وفي الحديث: "إن الله تعالى إذا أحب عبدًا دعا جبريل فقال إني أحب فلانًا" الحديث (١).

● قوله: "مما افترضت عليه": موصولة أو موصوفة، والعائد محذوف؛ أي: من أداء -وهو مضاف محذوف- "ما افترضت عليه".

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٩)، ومسلم (٢٦٣٧) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

والفرائض: تشمل فعل الواجبات وترك المحرمات.

لأن ذلك كله من فرائض الله التي افترضها على عباده، وهذه الفرائض يدخل فيها ما افترضه الله تعالى على الأعيان جميعًا: كالصلاة والزكاة والصيام وأداء الحقوق وبر الوالدين ونحو ذلك.

أو كفائيًا: كالجهاد والأمر بالمعروف وإقامة الحِرَف والصناعات.

#### • مسألة:

وهل يدخل في الفرائض ما أوجبه المكلَّفُ على نفسه من التزام قربة لم تجب بأصل الشرع؟

الظاهر أن النذر ونحوه مما يوجبه المكلَّفُ على نفسه لا يدخل ابتداءً ولا يتناوله اللفظ والإضافة في قوله: "افترضتُ".

#### مسألة:

وهل الفرض أفضل أم النفل؟

فالجواب: الفرض أفضل من النفل.

وذلك لما ثبت من تعلق النجاة بفعل الفرائض؛ كما وردَ في الحديث: أرأيتَ إذا صليتُ المكتوبات وصمت رمضان، وأحللت الحلال وحرمت الحرام، ولم أزد على ذلك شيئًا أأدخل الجنة؟ قال: "نعم"(١)

ولأن الفرائض هي أركان الإسلام، والأمر بها جازم، فالثواب على فعلها والعقاب على تركها، بخلاف النوافل فالثواب على فعلها فقط، والفرض أفضل من النفل من حيث الثواب.

فالفرض كالأصل والأساس والنفل كالفرع.

وقال عمر ﷺ: "أفضل الأعمال أداء ما افترض الله، والورع عما حرم الله، و وصدق النية فيما عند الله ﷺ".

<sup>(</sup>١) وهو الحديث "الثاني والعشرون" من "الأربعين".

وقال عمر بن عبد العزيز في خطبته: "أفضل العبادة أداء الفرائض، واجتناب المحارم". ومن أعظم الأدلة على ذلك: هذا الحديث؛ حيث قَدَّمَ الفرض فيه على النفل.

#### ● فائدة:

وفي قوله في الفرائض: "أحبّ إليّ" إشارة إلى أنَّ من غايات المولى الله عن فرض الفرائض: فتح الطريق أمام الناس للتقرُّب إليه بمحبوباته.

فالله على ما افترض الفرائض إلا ليقرب عباده منه، ويوجب للناس رضوانه ورحمته.

#### • مسألة:

وما هي أعظم الفرائض تقرُّبًا إلى الله؟ وما هي أعظم فرائض البدن؟ أعظم الفرائض تقرُّبًا إلى الله عَلى: تحقيق التوحيد وإخلاصه لله عَلى، ونفي الشرك.

ثم تأتي فرائض الإسلام وأركانه، وهكذا على حَسْب تفاوت مراتب الفرائض من الدين.

وأعظم فرائض البدن: الصلاة.

قال تعالى: ﴿ وَٱسْجُدْ وَٱقْتُرِبِ ﴾ [العلق: ١٩].

وقال على القرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد الألك.

#### • الخلاصة:

فظهر من ذلك كله: أنَّ الفرض أفضل من النفل، وأن الفرائض تتفاوت فيها ا بينها في المنزلة والثواب.

مسألة: وهل الفرض أفضل من النفل مطلقًا؟

فيه تفصيل، والأصل فيه أنَّ جملة الفروض أفضل من جملة النوافل. وشذَّ مِنْ ذلك بعض الفروض. ذلك بعض الفروض.

#### شواذ القاعدة:

يكون النفل أفضل من الفرض في حالات؛ منها:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٨٢) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

١ – السلام ابتداؤه سنة ورده فرض.

والابتداء أفضل، وفي الحديث: "وخيرهما الذي يبدأ صاحبه بالسلام النالسيان.".

٢ – إبراء المعسر من الدُّين سنة، وإنظاره وإمهاله واجب.

والإبراء أفضل من الإنظار.

٣ - والأذان سنة، والإقامة فرض كفاية والأذان أفضل من الإقامة.

٤ – والوضوء قبل الوقت سنة، وبعد دخول الوقت فرض.

وجمع ذلك شعرًا فقيل:

حتى ولو قَدْ جاءَ منه بأَكْثَر الفرضُ أفضلُ مِنْ تطوُّع عابدٍ إلا التَّطَهُّو قبلَ وقتٍ وابتـدا عٌ للسلام كذاكَ إِبْرَا مُعْسِرِ

وَرَدَّ ذلك بعضُ المحقِّقين من الشافعية وبعض الأحناف؛ منهم: ابن السبكي وولده من الشافعية، وابن عابدين وغيره من الحنفية، فقالوا: الفرض أفضل من النفل، هذا أصلٌ مطَّرد لا سبيل إلى نقضه بشيءٍ من الصور.

وأجابوا على الصور المذكورة وغيرها فقالوا: إنها فُضِّلَ النفل على الفرض لا من جهة الفرضية بل من جهةٍ أخرى، فلا تنخرم حينئذٍ القاعدة (٢٠).

﴿ قُولُه: "ولا يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه":

وفي رواية بلفظ الماضي: "وما زال".

والنوافل لغةً: جمع نافلة وهي الزيادة.

واصطلاحًا: ما رجَّحَ الشرع فعله وجَوَّزَ تركه.

و لا فرق بين النوافل الظاهرة: كتلاوة القرآن والذِّكْر، والباطنة: كالزهد والورع.

والنوافل أبواب كثيرة من سائر العبادات: كالصلاة بالليل، والصدقات،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٠٧٧)، ومسلم (٢٥٦٠) من حديث أبي أيوب الأنصاري ١٠٥٠)، و"إعانة (٢) انظر: "الأشباه والنظائر" للسيوطي (ص١٤٥)، و"حاشية ابن عابدين" (١/ ١٢٥)، و"إعانة الطالبين" للدمياطي (١/ ٢٠)، و"قواعد الأحكام" للعز بن عبد السلام (١/ ٢٦).

والإصلاح بين الناس، وإعانة المسلمين، والتيسير على معسرهم، وهكذا.

### درجاتُ الولاية:

وقوله: "وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه" وقوله: "لا يزال عبدي يتقرب إلىّ بالنوافل حتى أحبه":

أفاد هذا أن أول درجات الولاية:

- التقرب إلى الله تعالى بأداء الفرائض، والثانية:

التقرب إليه بعد الفرائض بالاجتهاد في نوافل الطاعات، والانكفاف عن المكروهات.

وعلى المعنى الأول: يكون قوله: "من عادى لي وليًا" يقصد به المؤمن المُؤدِّي للفرائض.

#### • تنبيه:

ومن هنا يُعلم أن طريق الولاية يمر بأداء الفرائض أولاً، ثم يَتَرَقَّى بأداء النوافل ثانيًا، ثم يصل إلى التمام بالتحقُّق بالإحسان في ذلك كله.

ودعوى الولاية بغير هذين دعوى كاذبة، فأولياء الله هم الطائعون له على بصيرة واهتداء.

والطاعة يشترط فيها شرطان: المتابعة والإخلاص، والمتابعة مفتقرة إلى العلم، فمن لم يعلم كيف يُتابع لم يكن وليًا، وقد مرّ معنا قول بعضهم: ما اتخذ الله من وليًّ جاهل، ولو اتخذه لعلَّمَه، ولو عَلَّمَه لعَمِلَ بعِلْمِهِ.

## • تنبيه آخر:

عُلِمَ مما تَقَرَّرَ أن المراد من التقرب بالنوافل: أن تقع مع أداء الفرائض، لا مع إخلال بها.

فمن أقام النفل وأخلّ بالفرض، أو من شغله النفل عن الفرض فهو مغرور. ومن أقام الفرض على قدم المتابعة والإحسان وحقق الإخلاص والإيهان ثم أُخلَّ بالنفل فهو معذور. قال الغزالي رحمه الله تعالى: المصلى لا تُقْبل له نافلة حتى يؤدِّي الفريضة(١٠).

قال سَلْمان ﷺ: الذي يكثر الفضائل، ولا يُكمل الفرائض كمثل تاجرٍ خسر رأس ماله، وهو يطلب الربح.

فالفرض هو الأساس والأصل، والنفل هو الفرع وباقي البناء، ولهذا تقدم الأصل في الذِّكْر على الفرع.

## 🕏 قوله: "حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه...":

ليس الشأن في أن تُحِب وإنها الشأن في أن تُحَبّ.

"حتى": إما أن تكون للغاية فهي بمعنى "إلى".

وإما أن تكون للتعليل فهي بمعنى "كي".

والمراد أعلى درجات المحبة وأرفعُها لا أصلها:

١ - لأن حصول أصلها لا يتوقف على الاستكثار من النوافل بل بفعل الفرائض.

٢ – ولأن نتيجة فعل الفرائض دون ما هو مذكور من الثواب والكرامة.

## • قوله: "فإذا أحيبته كنت سمعه...":

أحببته لأجل ما كان منه من الإتيان بالفرائض مع النوافل.

قال العلماء: مَثُلُ الذي يأتي بالفرائض مع النوافل ومَثُلُ غيره كمثل رجل له عبدان (خادمان) فأعطى كلاً منهما درهمًا ليشتري له فاكهة فذهب أحدهما فاشترى فاكهة في وعاء وطرح عليها ريحانًا ثم جاء بها فوضعها بين يدي سيده.

وذهب الآخر فاشترى فاكهة فوضعها في حَجْرِه ثم جاء فوضعها على الأرض بين يدي سيده.

فكلُّ واحدٍ من العبدين قد امتَثَلَ أمرَ سيِّدِه ولكن أحدهما زاد الوعاء والريحان فيصير أحب إلى السيد.

<sup>(</sup>١) "أِحياء علوم الدين "(١/ ١٤٧).

فمن فعل النوافل مع الفرائض صار أحبّ إلى الله تعالى، ورتَّبَ الله له من الثواب والفضل والكرامة الشيء المذكور في الحديث.

قال ابن رجب: "فمن أحبه الله رزقه محبته وطاعته والاشتغالَ بذِكْره وخدمته، فأوجبَ له ذلك القُرْبِ منه والزُّلْفَى لديه والحظوة عنده.

قال تعالى: ﴿ مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِ مُحِيَّمُمْ وَمُحِبُّونَهُۥ ٓ أَذِلَةٍ عَلَى ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ۚ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ۚ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ۚ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴾ [المائدة: ٤٥].

ففي هذه الآية إشارةٌ إلى أنَّ من أعرض عن حبنا وتولَّى عن قربنا، لم نباله، واستبدلنا به من هو أولى بهذه المنحة منه وأحقُّ، فمن أعرض عن الله فهاله من الله بَدَلٌ، ولله منه أبدال.

ومن فاته الله، فلو حصُلَتْ له الجنة بحذافيرها، لكان مغبونًا، فكيف إذا لم يحصل له إلا نزرٌ يسير حقير من دارِ كلها لا تَعْدِلُ جَنَاحَ بعوضةٍ:

مَنْ فَاتَهُ أَنْ يَرَاكَ يُومًا فَكُلُّ أُوقَاتِهِ فَوَاتُ وَحَيْمًا كُنْ مِن بِلَادٍ فَلِي إلى وجهكَ التفاتُ

ثم ذكر أوصاف الذين يحبهم ويحبونه فقال: ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ﴾ [المائدة:٥٤].

فلما أحبوا الله أحبوا أولياءه الذين يحبونه، فعاملوهم بالمحبة والرأفة والرحمة، وأبغضوا أعداءه الذين يعادونه فعاملوهم بالشدة والغلظة كما قال تعالى: ﴿ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءً بَيِّنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩].

فإنَّ من تمام المحبة مجاهدة أعداء المحبوب، وأيضًا فالجهاد في سبيل الله دعاءٌ للمعرضين عن الله إلى الرجوع إليه بالسيف والسنان بعد دعائهم إليه بالحجة والبرهان.

فالمحبّ لله يجب اجتلابَ الخلق كلِّهم إلى بابه؛ فمن لم يُجبِ الدعوة باللين والرفق؛ احتاج إلى الدعوة بالشدّة والعنف: "عجب ربك من قوم يقادون إلى

الجنة بالسلاسل "(١). ﴿ وَلَا يَحَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ﴾ [المائدة: ٥٠]:

لا هَمَّ للمحب غير ما يرضي حبيبه، رضي من رضي، وسخط من سخط، من خاف الملامة في هوى من يحبه فليس بصادق في المحبة.

وقفَ الهوى بي حيثُ أنتَ فليس لي مُتَأَخَّــرٌ عنــه ولا مُتَقَــدَّمُ أَجدُ الملامــةَ في هــواكَ لذيـــذةً حبًا لذِكْـرِكَ فَلْيَلُمْـني اللَّـــوَّمُ

﴿ ذَالِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ﴾ [المائدة:٥٥]: يعني درجة الذين يحبهم ويحبونه بأوصافهم المذكورة.﴿ وَٱللَّهُ وَسِمُّ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة:٥٤]:

واسعُ العطاء، عليمٌ بمن يستحقُّ الفضل، فيمنحه، ومن لا يستحقه فيمنعه.

فأهل هذه الدرجة من المقربين ليس لهم همٌّ إلا فيما يُقربهم ممَّن يحبهم ويحبونه.

قال بعضهم: "المحب لا يجد مع حب الله ﷺ للدنيا لذةً، ولا يغفل عن ذِكْرِ الله طرفة".

فلن يسأم المحبون من طول اجتهادتهم لله على يُجبُّونه ويحبون ذِكْره ويحببونه إلى خلقه.

وَكُنْ لِرَبِّكَ ذَا حُبِّ لِتَخْدَمُهُ إِنَّ المحبينَ للأحبابِ خُـدَّامُ

وأنواع النوافل التي بها يرضى الله كثيرة وعظيمة، ومن أعظمها: كتاب الله تعالى (٢٠).

قال خباب بن الأرت ﴿ التقرَّب إلى الله ما استطعت، واعلم أنك لن تتقرب اليه بشيء هو أحبُّ إليه من كلامه"(٣).

ومن ذلك: كثرة الذِّكْر الذي يتواطأ فيه القلبُ مع اللسان.

وفي الحديث: "أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه حين يذكرني، فإِنْ ذكرني في نفسه ذكرتُه في نفسي، وإن ذكرني في ملإٍ ذكرتُه في ملإٍ خير منهم" ('').

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠١٠) من خديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم والحكم" لابن رجب (٢/ ٣٣٧ فما بعد).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في "المستدرك" (٢/ ٤٤١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧٥٠٥)، ومسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

الذي يسمع به، وبصره الذي يسمع به، وبصره الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها".

وفي بعض الروايات: "وقلبه الذي يعقل به، ولسانه الذي ينطق به": والمعنى يكون بأمور:

١ - معنى سمعه أي مسموعه؛ لأن المصدر يأتي بمعنى اسم المفعول.

مثل: أنت أملي بمعنى مأمولي.

والمعنى أنه لا يسمع إلا ذِكْري، ولا يأنس إلا بمناجاتي، ولا ينظر إلا في عجائب ملكوتي، وهكذا.

٢ - بتقدير مضاف محذوف؛ أي: كنتُ حافظ سمعه الذي يسمع به، فلا يسمع إلا ما يحل سماعه، وحافظ بصره فلا ينظر إلا إلى ما يحل نظره، وهكذا.

٣ – أنَّ هذا مجاز عن نصرة الله لعبده المتقرِّب إليه بها ذُكِرَ وتأييده وإعانته وتوليه في جميع أموره.

والمجاز هنا من قبيل ذِكْر الملزوم وإرادة اللازم.

وحاصل الكلام أنَّ من اجتهد بالتقرب إلى الله تعالى بالفرائض، ثم بالنوافل؛ قرَّبه إليه، ورَقَّاهُ من درجة الإيهان إلى درجة الإحسان، فيصير يعبد الله تعالى على الحضور والمراقبة كأنه يراه، فيمتلئ قلبه بمعرفة الله تعالى، ومحبته، وعظمته، وخوفه، ومهابته، وإجلاله، والأنس به، والشوق إليه، حتى يصير هذا الذي في قلبه من المعرفة مشاهدًا له بعين البصيرة كما قيل:

ساكنٌ في القلبِ يَعْمُرُه لستُ أنساهُ فأذْكُرُه غابَ عن سمعي وعن بصري فسُوَيْدا القلبِ تُبْصِرُه

٤ - كنتُ له في النصرة كسمعه وبصره ورجله ويده في المعاونة.

٥ – كنت أسرع إلى قضاء حوائجه مِنْ سمعه في الاستماع، ومن بصره في النظر،

ويده في اللمس، ورجله في المشي.

٦ - كنت كسمعه وبصره في إيثاره أمري فهو يحب طاعتي ويُؤثر حدمتي كما
 يحب هذه الجوارح.

والمعنى أن الله يسدده في سمعه وبصره ويده ورجله، ويكون المعنى أن يوفق هذا الإنسان فيها يسمع ويبصر ويمشي ويبطش. وهذا أقرب، فيكون المراد تسديد الله تعالى العبد في هذه الجوارح<sup>(۱)</sup>. ومعنى ذلك أنه لا يسمع ما لم يأذن الشرع له بسهاعه، ولا يبصر ما لم يأذن الشرع له في إبصاره ، ولا يمد يده إلى شيء ما لم يأذن الشرع له في مدها إليه ، ولا يسعى برجل إلا فيها أذن الشرع في السعى إليه (۱).

ولا يزال هذا الحب يزيد ويقوى حتى تمتلئ قلوبهم به، فلا يبقى في قلوبهم غيره، فلا تستطيع جوارحهم أن تنبعث إلا بموافقة ما في قلوبهم.

ومن هنا فإن بعض السلف كسليان التيمي كان يُرى أنه لا يُحْسِن أن يعصي الله تعالى. ومن هذا المعنى قول علي: "إِنْ كنا لنرى أنَّ شيطان عمر ليهابُه أن يأمره بالخطيئة".

ومن تحقق بالتوحيد الخالص لم يَبْقَ في قلبه سوى الله تعالى تأليهًا وحبًا ورجاءً وخوفا وطاعة.

فإذا كان ذلك: لم يبق فيه محبة لغير ما يحبه الله، ولا كراهة لغير ما يكرهه الله، ومن كان كذلك، لم تنبعث جوارحه إلا بطاعة الله.

وإنها تنشأ الذنوب من محبة ما يكرهه الله، أو كراهة ما يحبه الله، وذلك ينشأ من تقديم هوى النفس على محبة الله وخشيته، وذلك يقدح في كهال التوحيد الواجب، فيقع العبد بسبب ذلك في التفريط في بعض الواجبات أو ارتكاب بعض المحظورات.

مسألة: ولماذا لم يذكر الأذن والعين نظير اليد والرجل؟
 لأن المشي والبطش بالرجل واليد حقيقة بخلاف السماع والإبصار فإنه ليس

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية لابن عثيمين (ص٣٧٧).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن دقيق العيد (ص ٢٤).

بالأذن والعين بل بها أوقر فيهما من السمع والبصر.

فإن قيل: فما نسبة السمع للأذن والبصر للعين في الآية(١٠)؟

فالجواب: هذه نسبة مجازية، مجاز مرسل علاقته الحالية والمحلية.

تنبیه: یمتنع حمل الحدیث علی ظاهره.

ودعوى أن الله تعالى يحل في شيء من خلقه كفر بالإجماع.

وبقية الحديث يُكذِّب هذا: "ولئن سألني لأعطينه".

وهؤلاء الذين حملوه على ظاهره: هم أهل البدع والضلال من غلاة المتصوفة القائلين بوحدة الوجود والاتحاد بين الخالق والمخلوق.

كقول الحلاج: أنا الحق، وقول البسطامي: سبحاني، وما في الجبة إلا الله، وقول الآخر: أنا من أهوى ومن أهوى أنا.

قال فيهم شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "وحقيقة أمرهم: جحد الخالق فإنهم جعلوا وجود المخلوق هو وجود الخالق وقالوا: الوجود واحد"(٢).

🟶 قوله: "ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه".

وفي الرواية الأخرى: "إن دعاني أجبته، وإن سألني أعطيته":

قوله: ''ولئن سألني'':

أي: شيئًا من أمور الدنيا والآخرة جلبًا أو دفعًا.

والدليل على هذا المعنى حذف معمول "سألني" فأفاد العموم والإطلاق.

والتعبير بالإعطاء بمعنى التحقيق لا الإيصال حتى لا يكون السؤال مقصورًا على الجلب.

قوله: "ولئن" اللام هي لام القسم.

<sup>(</sup>١) ﴿ أَمْ لَهُمْ أَغُونً يُبْصِرُونَ بِمَا أُمَّ لَهُمْ ءَاذَاتٌ يَسْمَعُونَ بِمَا ﴾ [الأعراف ١٩٥].

<sup>(</sup>٢) "الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان" لابن تيمية (ص٨٢)

- قوله: "الأعطينه"؛ أي: ما سأل.
- قوله: "ولئن استعاذني لأعيذنه":

أعاده بعد قوله: "ولئن سألني" مع أنَّ السؤال يشمل الاستعادة: من باب ذِكْر الخاص بعد العام؛ اهتامًا به؛ لأنَّ الاستعادة لدفع المضارّ.

ولأن العام مقام ترغيب وامتنان وهو يناسبه الإطناب.

وفيه إيذان بأن نفرة النفس من الضيم والضر أتم من حبها للخير.

وقد رُوِيَ "استعاذني" بالنون، وهو الأشهر.

ورُوِيَ "استعاذَ بي".

أي: طلب الإعادة مني والحفظ مما يضره في دنياه، أو آخرته، أو يضر غيره، وحُذِف المستعاد منه ليعم.

وقوله: "لأعيذنه": مما يخاف، وهذا حال المحب مع محبوبه يعطيه ما سأل، ولا يرد دعاءه، ويعيذه مما استعاذ منه، واللام في قوله: "لأعيذنه" للتأكيد.

وسنة الله مع أوليائه أن يعيذهم، وأن يحفظهم من كل مكروه، وأن يجيب دعاءهم، ويحقق سؤالهم، وهذا واقعٌ بكثرة في السلف والخلف من أولياء الله تعالى، حتى كان علامة أولياء الله تعالى إجابة الدعاء، وإبرارهم في أيّمانهم.

وفي "الصحيحين" أن الرُّبيِّعَ بنت النضر كسرتْ ثنية جارية، فعرضوا عليهم الأَرْش (١)، فأَبُوْا، فطلبوا منهم العفو فأبوا، فقضى بينهم رسول الله ﷺ بالقصاص، فقال: أنس بن النضر: أتكسر ثنية الرُّبيع؟ والذي بعثك بالحق لا تُكسر ثنيّتها، فرضي القوم وأخذوا الأرش.

فقال على الله لأبره الله من لو أقسم على الله لأبره الاله.

وفي حديث حارثة بن وهبِ الخُزَاعي قال سمعتُ النبي ﷺ يقول: "ألا

<sup>(</sup>١) الأَرْش بوزن العَرْش: دية الجراحات.

<sup>ِ(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧٠٣)، ومسلم (١٦٣٥) من حديث أنس ١٠٠٠٠

أُخبركم بأهل الجنة؟ كلُّ ضعيف مُتَضَعِّفٍ لو أقسم على الله لأبَرَّه "('').

وقال النبي ﷺ في صفة أُويْس بن عامرٍ القَرَني: "له والدة هو بها بَرُّ لو أَقسم على الله لأبَرَّه" (١٠٠٠).

وفي حديث أبي هريرة ﷺ أنَّ رسول الله ﷺ قال: ''رُبَّ أشعثَ مدفوعِ بالأبوابِ لو أقسمَ على الله لأَبَرَّه''(٢).

وكان البراء بن مالكِ في زحف أمام المشركين فقيل له: أقسم على ربك، فقال: أقسمت عليك ربك فقال: أقسمت عليك رب لما منحتنا أكتافهم، فمنحهم أكتافهم، ثم التقوا مرة أخرى فقالوا: أقسم على ربك، فقال: أقسمت عليك يا ربِّ لما منحتنا أكتافهم، وألحقتني بنبيك على فمنحوا أكتافهم، وقُتِلَ البراء(1).

وأخرج أبو نعيم باسناده عن سعد أن عبد الله بن جحش قال يوم أُحُد: يا رب إذا لقيتُ العدو غدًا، فلقّني رجلاً شديدًا بأسه، شديدًا حَرَدُه، أقاتله فيك ويقاتلني، ثم يأخذني فيجدع أنفي، وأذني، فإذا لقيتك غدًا، قلتَ: يا عبد الله من جَدَعَ أنفكَ وأذنك؟ فأقول: فيك وفي رسولك، فتقول: صدقت.

قال سعدٌ: فلقد رأيتُه آخر النهار وإنَّ أنفه وأذنه لمعلَّقَتَانِ في خيطٍ (٥٠).

وكان سعد بن أبي وقاص مجاب الدعوة، دعا على رجل كان قد طعن فيه بالباطل، فقال: اللهم إن كان عبدك هذا كاذبًا قام رياء وسمعة فأطل عمره وأطل فقره وعرضه للفتن. وكان بعد ذلك إذا سئل يقول: شيخ كبير مفتون أصابتني دعوة سعد. قال عبد الملك بن عمير: فأنا رأيته قد سقط حاجباه على عينيه من الكبر وإنه ليتعرض للجواري في الطرق فيغمزهن<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩١٨)، ومسلم (٢٨٥٣) من حديث ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٤٢) من حديث عمر بن الخطاب ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٢٢).

<sup>(</sup>٤) "جامع العلوم والحكم" لابن رجب (٢/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: "سير النبلاء" (١/١١٢).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه (رياض الصالحين بتحقيق الألباني ص٥٢٨).

وكان سعيد بن زيد مجاب الدعوة، فقد دعا على امرأة ادعت عليه أنه أخذ شيئًا من أرضها، فقال . اللهم إن كانت كاذبة فاعم بصرها واقتلها في أرضها، فها ماتت حتى ذهب بصرها وبينها هي تمشي في أرضها إذ وقعت في حفرة فهاتت. متفق عليه، وفي رواية لمسلم عن محمد بن زيد بن عبد الله بن عمر بمعناه ، وأنه رآها عمياء تلتمس الجدر تقول: أصابتني دعوة سعيد، وأنها مرت على بئر في الدار التي خاصمته فيها فوقعت فيها وكانت قبرها(١).

وكان العلاء بن الحضرمي مجابَ الدعوة.

وكان أبو مسلم الخولاني ومطر بن عبد الله من مجابي الدعوة.

والحسن البصري كان يَغْشَى مجلسه رجلٌ من الخوارج فيؤذيهم فلما زاد أذاه قال الحسن: اللهم قد علمتَ أذاه لنا فاكْفِناه بما شئتَ، فخرَّ الرجلُ مِن قامته، فما حُمِل إلى أهله إلا ميتًا على سريره (٢).

## • فائدة: في حال مجابي الدعوة:

كانوا لا يسألون الله الدنيا، وكانوا كثيرًا ما يصبرون على البلاء.

أَضَرَّ (٢) سعد بن أبي وقاص فقيل له: لو دعوتَ الله لبصرك؟ فقال: قضاءُ الله أحب إليَّ من بصري.

وكذا إبراهيم التيمي فضَّلَ الصبر والأجر في سجن الحجاج على الخروج وقال: أكره أن أدعوه أن يفرج ما لي فيه أجر. وكذا فعل سعيد بن جبير.

مسأنة: فإن قيل: إن كثيرًا من العباد والصلحاء سألوا ولم يعطوا؟
 واستعاذوا ولم يُعاذوا؟ فكيف بقوله: "ولئن سألني..." إلخ؟
 فالجواب عن ذلك من وجوه:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، رياض الصالحين بتحقيق الألباني (ص٥٢٩).

<sup>(</sup>٢) وذكر ابن رجبٍ في "جامع العلوم" (٣٤٨/٢ - فها بعد) آثارًا عديدة في هذا الباب؛ فراجعه.

<sup>(</sup>٣) يعني: أصابه الضرر في عينه، والمراد: عَمِيَ.

١ - ربم دعا المؤمن مجاب الدعوة بما يعلم الله الجنيرة له في غيره فلا يجيبه إلى سؤاله، ويُعوِّضه عنه ما هو خيرٌ له، إما في الدنيا، وإما في الآخرة.

٢ - أنَّ قوله: "ولئن سألني لأعطينه..." خبرٌ كبقية الأحبار مقيد في الوقوع بمشيئة الله تعالى.

قال جل وعلا: ﴿ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ ﴾ [الأنعام: ١٤].

ومثل هذا قول النبي ﷺ: "سألت ربي أن لا يُذيق أمتي بعضهم بأس بعض فمنعنيها"(١)؛ أي: تلك الخصلة.

٣ - وقد يكون السبب في عدم إجابة الدعاء: وجود موانع أو فقد شروط من شروط إجابة الدعاء.

٤ – والإجابة تتنوع، فتارةً تقع بعين المطلوب على الفور، وتارةً بعينه على التراخي؛ لحكمةٍ فيه، وتارةً تقع بغيره حيث لا يكون في المطلوب مصلحة ناجزة وفي الواقع مصلحة ناجزة أو أصلح منها.

قوله: "وما ترددت عن شيء أنا فاعله تردُّدي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته":

سُمِّيتُ كراهته تعالى أذى المؤمن ومساءته تردُّدًا في حقِّ قبض عبده المؤمن، ولا يلزم من ذلك أن يكون الله جاهلاً بعواقب الأمور كها هو سبب ترددنا في كثير من الأحيان تعالى الله عن ذلك، وما وصف الله به نفسه حق لكن لا يكون ما وصف الله به نفسه بمنزلة ما يوصف به الواحد منا. ولما كان موت المؤمن مرادًا لله تعالى من وجه ومكروهًا له من وجه كان ذلك ترددًا فإن حقيقة التردد أن يكون الشيء الواحد مرادًا من وجه مكروهًا من وجه وإن كان لابد من ترجح أحد الجانبين، كها ترجح إرادة الموت لكن مع وجود كراهة مساءة عبده، وليس إرادته لموت المؤمن المؤمن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٩٠) من حديث سعد بن أبي وقاص ١

الذي يحبه ويكره مساءته كإرادته لموت الكافر الذي يبغضه ويريد مساءته (١).

#### • مسائل:

١ - شدة الموت: وكان رسول الله ﷺ في مرض موته يقول: "اللهم أعنى على سكرات الموت الموت للموت لسكرات الا".

٢ - استحباب السلف معالجة شدة السكرات:

قال عمر بن عبد العزيز: ما أحب أن تُهُوَّنَ عليَّ سكرات الموت؛ إنه لآخر ما يُكَفَّرُ به عن المؤمن.

٣- محبة المؤمن للموت:

في الصحيح أن النبي ﷺ قال: "إن المؤمن إذا حضره الموت؛ بُشَّرَ برضوانِ الله وكرامته، فليس شيء أحب إليه مما أمامه، فأحبَّ لقاء الله وأحب الله لقاءه "(١).

قال ابن مسعود: إذا جاء ملك الموت يقبض روح المؤمن قال له: إن ربك يقرئك السلام.

قال محمد بن كعب يقول له ملك الموت: السلام عليك يا وليَّ الله، الله يقرأ عليك السلام. ثم تلا قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ طَيِّبِينَ لَيَقُولُونَ سَلَمَّ عَلَيْكُمُ ﴾ [النحل:٣٢].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِيِكَةُ ٱلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَٱبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

قال زيد بن أسلم: تأتي الملائكة المؤمن إذا حُضِرَ، وتقول له: لا تخف مما أنتَ قادمٌ عليه – فيُذْهِبُ الله خوفَه – ولا تحزن على الدنيا وأهلها، وأَبْشِر بالجنة، فيموت

<sup>(</sup>١) انظر مجموع فتاوى ابن تيمية (١٨/ ١٣٠، ١٣١)، ط القديمة (١٨/ ٩٤، ٩٤)، ط دار الكلمة الطيبة.

<sup>(</sup>٢) لفظ الترمذي (٩٧٨) وغيره في حديث عائشة الذي بعده.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٤٤٩)، ومسلم (٢١٩٣) من حديث عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه المخاري (٢٥٠٧)، ومسلم (٢٦٨٣) من حديث عبادة بن الصامت ١٠٠٠

وقد جاءته البشري.

وكان بعض السلف جالسًا يكتب في مصحف، فوضع القلم من يده، وقال: إن كان موتكم هكذا، فوالله إنه لموت طيب، ثم سقط ميتًا.

وكان آخر جالسًا يكتب الحديث فوضع القلم من يده، ورفع يديه يدعو الله فهات. وقد قُبِضَ جماعةٌ من السلف وهم سجودٌ بين يدي الله تعالى.

كان أبو تعلبة الخشني الله يقول: إني لأرجو أن لا يخنقني الله كما أراكم تُخنقون عند الموت، وكان عبد الرحمن قد عند الموت، وكان عبد الرحمن قد قُتِلَ مع رسول الله ﷺ ثم أتى مسجد بيته، فصلى فقُبضَ وهو ساجد (١).

## فوائد عقائدية

١ - من يحارب ويبغض ويعادي الصحابة لا سيها الشيخين فهو متعرِّضٌ لمقت الله وغضبه وعقوبته، ومن يتخذ ذلك دينًا كالرافضة ومن شايعهم أولى الناس بأن يتبرأ منهم المؤمنون ويعادوهم كها قال القائل: عدو صديقك عدوك.

عن أبي هريرة عظيمه قال: قال رسول الله ﷺ: "لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ" (٢٠).

٢ - إن من يوالي أعداء الله وأعداء أوليائه هو عدو لله والأوليائه.

فإن من والى عدوًّا لله فقد آذنه الله بالحرب أيضًا، وصار من الذين والاهم في الحكم. قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُواْ النَّهُودَ وَالنَّصَرَىٰ أَوْلِيَآءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ وَمَن يَتَوَهَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضً وَمَن يَتَوَهَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ أَوْلَيَآءُ بَعْضَ الطَّلِمِينَ ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضً فَمَن يَتَوَهَم الطَّلِمِينَ ﴾ فَتَرى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضً يُسَرِعُونَ فِيمِمْ يَقُولُونَ خَنْهَى أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى الله أَن يَأْتِي بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِندِهِ عَلَيْهُ وَا عَلَىٰ مَا أَسَرُوا فِي أَنفُسِمِمْ نَلِهِ مِينَ ۞ وَيَقُولُ الَّذِينَ ءَامَنُوا أَهَتَوُلَآءِ اللَّذِينَ أَقْسَمُوا

<sup>(</sup>١) انظر: "جامع العلوم" لابن رجب (٢/ ٣٥٧\_٣٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلّم (٢٥٤٠). وله شاهد من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ عند البخاري (٣٦٧٣). ومسلم (٢٥٤١).

بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ إِنَّهُمْ لَعَكُمْ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فَأَصْبَحُواْ خَسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥١-٥٣].

قال ابن جرير: "إن الله تعالى نهى المؤمنين جميعًا أن يتخذوا اليهود والنصارى أنصارًا أو حلفاء على أهل الإيمان بالله ورسوله، وأخبر أن من اتخذهم نصيرًا وحليفًا ووليًا من دون الله ورسوله فهو منهم في التحرُّب على الله ورسوله والمؤمنين، وأن الله ورسوله منه بريئان"، إلى أن قال:

"غير أنه لا شك أن الآية نزلت في منافق كان يوالي يهودًا أو نصارى خوفًا على نفسه من دوائر الدهر؛ لأن الآية التي بعد هذه تدل على ذلك"(١)

وكان ذلك حينها حاصر النبي عَلَيْهُ بني قينقاع حتى نزلوا على حكمه، فقام ابن سلول فقال: يا محمد! أَحْسِنْ في مواليّ، فلم يلتفت إليه رسول الله عَلَيْهُ ، وكرر ثانية فأعْرَضَ عنه رسول الله عَلِيْهُ وغضب عَلَيْ حتى رأوا لوجهه ظللاً، ثم قال له: ويحك أرْسِلْني، قال: لا والله لا أرسلك حتى تُحْسِنَ في مواليّ: أربعهائة حاسر وثلاثهائة دارع قد منعنوني من الأحمر والأسود تحصدهم في غداة واحدة؟ إني والله امرؤ أخشى الدوائر، فقال له رسول الله عَلَيْهُ: "هم لك" وأمرهم أن يخرجوا من المدينة ولا يجاوروه بها، فخرجوا إلى أذرعات بالشام وهلك أكثرهم فيها.

وكان لعبادة بن الصامت من المحالفة مع هؤلاء اليهود مثل الذي لعبد الله بن أُبَيِّ فمشى إلى رسول الله ﷺ قائلاً: إني أتولى الله ورسوله من المؤمنين وأبرأ من حِلْف هؤلاء الكفار وولايتهم.

لكن ليس من الولاء للكفار أن يدخل المسلم في حماية غير المسلمين إذا دعت الضرورة الأمنية إلى ذلك كدخول المهاجرين الأولين إلى الحبشة تحت حكم النجاشي وحمايته، وكدخوله ﷺ في حماية المطعم بن عدي حين عودته من الطائف عام الحزن.

ولكن ذلك بشرط أن لا يكون في ذلك مساس بالعقيدة، ولا على حساب

<sup>(</sup>١) "تفسر الطرى" (٦/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) القصة عند ابن كثير في "تفسيره" (٢/ ٧٠) نقلاً عن ابن إسحاق.

الدعوة إلى هذا الدين، وأنت ترى موقف النبي على الجلي من عمه حينها عرض عليه ما عرضت قريش (١٠).

٣ – التبرؤ من الكفار والمشركين من أهل الكتاب لا يمنع العدل فيهم
 والإحسان إليهم.

قال تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ [المائلة: ٨].

ومن ذلك: قصة زيارة أم أسهاء لها ورفضها دخولها إلى بيتها أو قبول هديتها حتى تستأذن رسول الله ﷺ.

قالتْ أساءٌ: قَدِمَتْ عليَّ أمي وهي مشركةٌ في عهد رسول الله ﷺ، فاستفتيتُ رسول الله ﷺ، فاستفتيتُ رسول الله ﷺ قلتُ: إنَّ أمي قَدِمَتْ وهي راغبةٌ أَفَأَصِلُ أمي؟ قال: "نعم؛ صِلِي أَمَّكِ" (٢٠).

٤ - موالاة الأولياء سبب الرحمات.

ونصب العداء لأولياء الله وعلماء دينه والدعاة إلى الملة المستقيمة سبب النقمات والبلايا والرزيات.

قال ابنُ كثيرٍ: "ما تعرَّضتُ الدول للدينِ إلا سُلِبوا ملكهم وذُلُّوا بعد عزِّهم.

وكذا وقع لآل فرعون، ما زالوا في شكّ وريب ومخالفة ومعاندة لما جاءهم به موسى عليه السلام، حتى أخرجهم الله مما كانوا فيه من المُلْك والأملاك والدور والقصور والنعمة والحبور، ثم حُوِّلوا إلى البحر مهانين، ونُقِلَتْ أرواحُهم بعد العُلُوِّ والرِّفعة إلى أسفل السافلين"(٢).

ولا يحكم لإنسان آذى وليًا ثم لم يعاجل بمصيبة في نفسه أو ماله أو ولده بأنه يسلم من انتقام الله تعالى له، فقد تكون مصيبته في غير ذلك عليه كالمصيبة في الدين مثلاً داراً.

<sup>(</sup>١) إيضاح المعاني الخفية (ص٣٨٦، ٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٦٢٠)، ومسلم (١٠٠٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: "الصحيح المنتقى من قصص الأنبياء" لابن كثير (ص٢٩٨ ـ ط: دار الوطن بالرياض) وذلك أثناء كلام ابن كثير عن قصة نبى الله موسى عليه السلام مع فرعون اللعين.

<sup>(</sup>٤) الوافي (ص٣٢٧).

- وتأخذ المدافعة بين الفريقين ألوانًا مختلفة:
- فتارة حرب اقتصادية بهلاك الزرع وجفاف الضرع.
- وتارة تسليط الله لبعض جنده المؤمنين على هؤلاء المعاندين.
- وتارة تسليط الله لبعض الكافرين على بعض فيُهْلِكُ بعضُهم بعضًا.
- وتارة يسلط الله ألوانًا من المصائب والكوارث والآفات والجرائم.

كل ذلك انتقامًا لأوليائه، وفي بعض الإسرائيليات أنَّ الله تعالى قال لموسى حين كَلَّمَهُ: "اعلم أن من أهان لي وليًا أو أخافه فقد بارزني بالمحاربة، وعاداني وعَرَّضَ نفسه ودعاني إليها، وأنا أسرع شيء إلى نصرة أوليائي، أفيظن الذي يحاربني أن يقوم لي، أو يظن الذي يبارزني أن يسبقني أو يفوتني، وكيف وأنا الثائر لهم في الدنيا والآخرة، فلا أكِلُ نصرتهم إلى غيري؟"(١).

0- قد تظهر بعض الخوارق على مدعي الولاية من المشعوذين والخرافيين ولكنها في الحقيقة أفعال شيطانية وليست بكرامات، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: فإني أعرف من تخاطبه النباتات بها فيها من المنافع، وإنها يخاطبه الشيطان الذي دخل فيها، ومنهم من يكون في البيت وهو مغلق، فيرى نفسه خارجه وهو لم يفتح، وتكون الجن قد أخرجته بسرعة، أو تريه أنوارًا وتحضر عند من يطلبه، ويكون ذلك من الشياطين يتصورون بصورة صاحبه، فإذا قرأ آية الكرسي مرة بعد مرة ذهب ذلك كله.

وقال رحمه الله: إن الجن مع الإنس على أحوال، فمن كان من الإنس يأمر الجن بها أمر الله به ورسوله من عبادة الله وطاعة نبيه ويأمر الإنس بذلك فهو من أفضل أولياء الله، ومن كان يستعمل الجن في أمور مباحة، فهو كمن استعمل الإنس في أمور مباحة... ومن كان يستعمل الجن فيها ينهى الله عنه ورسوله... فإن استعان بهم على الكفر فهو كافر وعلى الفسق فهو عاص، وإن لم يكن تام العلم بالشريعة فاستعان بهم فيها يظن أنه من الكرامات كأن يطيروا به عند السماع البدعي أو أن يحملوه إلى عرفات، فهذا مغرور قد مكروابه، وكثير من هؤلاء قد لا يعرف أن ذلك من الجن (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في "الزهد" (ص٦٥) بإسناده عن وهب بن مُنبُّه به.

<sup>(</sup>٢) الفرِّقان بينَ أولياء الرِّحن وأولياء الشيطان (ص ١٤٩).

## فوائد تربوية ودعوية

١ - أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، يُدافع الله عنهم، وينصرهم على عدوِّهم، ويَدْفع عنهم الكيد والضرر، ويمنحهم البركة والرعاية، وهم دائمًا في مَعِيَّتِه، ومَن كان الله معه لم يُعْلَب أبدًا، ومن كان مع الله لم يُحْوِجْه الله لغيره.

وهذا درسٌ عظيم يعطيه لنا هذا الحديث المبارك، تطمئنٌ به قلوب الدعاة، والأولياء الصادقين لله تعالى، بأنَّ الله معهم، وهو أكبر وأعظم من كل جبابرة الأرض، بل الأرض جميعًا في قبضته، ولن يترك الله أولياءه لأعدائه، وإنها يبتليهم الله ليعلم الصادق من الكاذب، ويميز الخبيث من الطيب، ثم يجعل الله الدائرة على الذين ظلموا، ويجعل العاقبة للمتقين.

فإذا تيقَّن الدعاة من هذا الدرس العظيم هان عليهم كل بلاء في سبيل الله تعالى، وصغُر في أعينهم كل خطب، ولم ترعبهم جيوش، ولم تزلزل أقدامهم تهديدات وترهيبات.

Y - وقد حدَّد الحديث صفات أولياء الله تعالى في العمل بالفرائض، والتقرُّب إليه سبحانه بالنوافل، وهذا قيدٌ هامٌّ في أولياء الله، وفرقان بين أولياء الله العاملين بشرعه، وبين أولياء الشيطان العاملين بوساوسه، فليس وليًّا لله من ترك الصلاة أو شيئًا من الفرائض الواجبة، وليس وليًّا لله من طاف حول قبرٍ لميتٍ أو ركب حصانًا وطيف به في الشوارع وهو يتراقص كما يحدث في موالد البدوي والدسوقي وأمثالهما.

إنها الولي من عَبَدَ الله وَفْق ما شرع الله لعباده، وليس وليًّا من ابتدع في الدين، أو أحدث فيه ما ليس منه، أو زاد فيه أو نقص قصدًا منه أو جهلاً.

إنها الوليُّ: أبو بكر وعمر وعثمان وعليّ، وسائر الصحابة الله والتابعين لهم بإحسانٍ إلى يوم الدين، وليس وليَّا من حادَ عن سبيل أهل السنة والجماعة، ونابذهم بالعداء.

إنها الوليُّ: أبو حنيفة مالك والشافعي وأحمد، وسائر أئمة الدين والسنة والجماعة

رضي الله عنهم أجمعين، وليس وليًّا مَنْ ناوأهم بالعداء، أو نال منهم، ولذا قال أهل العلم والدراية: "لحوم العلماء مسمومةٌ، قلَّ مَنْ ولغ فيها إلا هتك الله ستره" عيادًا بالله من الهوى والضلال.

٣ – والحديث يعطي الدرس في نصرة الله ﷺ لأوليائه، وتأييده لهم، وفي هذا درسٌ عظيم على إبطال التقرُّب إلى الله بالبدع والخرافات، أو المعاصي والمحرمات، وطلب النصر منه بهذه الأشياء القبيحة، على وتيرة عَقْد "الليالي والحفلات الغنائية" طلبًا للنصر والتشجيع في محاربة الأعداء.

ولو كان النصر بمثل هذا لوقف الناس جميعهم في ساحات الغناء!! لكنه عبث شيطاني لعين يُضل به أولياءه، وأما أهل السنة والجاعة، وأولياء الله تعالى فقد هداهم الله لطريقه الحق، وأرشدهم للصواب في هذه المسألة فعملوا بها شرعه الله لهم من الفرائض والنوافل، وحفظوا الله في أنفسهم وأعهالهم وسائر حياتهم فحفظهم الله تعالى، ونصرهم على عدوهم، وبَيّن لهم طريق العزة والتمكين في الأرض، فرضي الله عنهم ورضوا عنه، فضلاً من الله ونعمة، والله ذو فضل عظيم.

2 - وفي الحديث أنَّ أفضل ما تقرَّب به العبد إلى الله: فرائضه، ثم النوافل المشروعة، وفيه درس في ترتيب المهمات والأولويات، فيُقدم الأهم على المهم، ويقدم الواجب على المستحب، والفرض على النَّفْل، فليس من الحكمة الاستغراق في البحث والمناظرة في التحذير من بعض البدع القديمة المندثرة وترك التحذير من ألوان الشرك المعاصر، والعلمانية المقيتة.

فالواجب وضع الأمور في مواضعها اللائقة بها، وبناء الخطوات على الموازنة بين المصالح والمفاسد، والأهم والمهم، وتقديم الأولويات.

وأُوْلَى الأولويات بالتقديم: هو التوحيد الخالص لله تعالى، ثم شرح فرائضه وأحكامه للخلق، ثم شرح النوافل والمستحبات، مع الموازنة في ذلك كله بين المهات من المسائل، وما يُطرَح ويترك من الأمور في بعض الأوقات.

# فائدة لغوية

- إذا تضمنت الجملة شرطًا وقسمًا جاء الجواب للسابق منهما كما في قوله تعالى: "ولئن سألني لأعطينه": هذه الجملة تضمنت شرطًا وقسمًا، السابق فيهما القسم، ولهذا جاء الجواب للقسم دون الشرط، فقال: "الأعطينه".

وقد قال ابن مالك رحمه الله:

واحذف لدى اجتماع شرط وقسم جواب ما أخرت فهو ملتزم

يعني إذا اجتمع شرط وقسم فاحذف جواب المتأخر، ويكون الجواب للمتقدم، فهنا الجواب للمتقدم الذي هو القسم لأنه أتى مقرونًا باللام (١).



<sup>(</sup>١) "شرح الأربعين" لابن عثيمين (ص٧٧٧).

# رَفَّحُ معِس (لرَّحِمُجُ (الْهُجَّنِّيِّ (سِيكنتر) (المَبِّرُ) (الِفرُوصُ بِسِی

# الحديث التاسع والثلاثون

عن ابن عباس الله الله على قال:

﴿إِنَّ الله تَجَاوَزَ عَنْ أُمَّتِي الخَطَأَ وَالنِّسْيَانَ وما اسْتُكْرِهُوا عليه».

حديثٌ حَسَنٌ رواه ابن ماجه والبيهقيُّ وغيرُهما(١).



<sup>(</sup>١) من عادتهم إذا ذكروا المخرجين الذين دون درجة الصحيحين ثم قالوا: وغيرهما فالمراد ممن هو دونهما أو مثلهها، لا من هو أعلى منهها.

رَفَعُ بعبن (لرَّعِنْ (الْبَخِّنِ يُّ (ليركنه) (لاَيْر) (الفردون يرس

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه ابن ماجه من طريق الوليد بن مسلم، حدثنا الأوزاعي، عن عطاء، عن ابن عباس رضي الله عنها، به (١).

وقال عبد الله بن أحمد: سألت أبي عن حديث لابن مصفى عن الوليد عن الأوزاعي عن عطاء عن ابن عباس مرفوعًا: "إن الله تجاوز لأمتى عما استكرهوا عليه"؛ فأنكره أبي جدًّا وقال: وليس هذا إلا عن الحسن"(").

كذا قال الوليد في هذه الرواية له، وقد رواه الوليد على وجوهٍ، فرواه هنا عن الأوزاعي عن عطاء عن ابن عباس.

وأخرجه مرةً فقال: ثنا مالك، عن نافع، عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ قال: "إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه".

أخرجه أبو نعيم وقال: "غريب من حديث مالك، تفرد به ابن مصفى عن الوليد".

وقد روى ابن مصفى الوجهين عن الوليد، فالشأن في الوليد، وقال ابن رجب: "وصححه الحاكم وغَرَّبه، وهو عند حُذَّاق الحفاظ باطل على مالك، كما أنكره الإمامان أحمد وأبو حاتم، وكانا يقولان عن الوليد: إنه كثيرُ الخطأ. ونقل أبو عبيد الآجُرِّي عن أبي داود، قال: روى الوليدُ بن مسلم عن مالكِ عشرة أحاديث ليس لها أصلٌ، منها عن نافع أربعة. قلت: والظاهر أنَّ منها هذا الحديث "(1).

وأخرجه الوليد أيضًا عن ابن لهيعة، عن موسى بن وردان، عن عُقبة بن عامر،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲۰٤٥)، والبيهقي (٧/ ٣٥٦ ـ ٣٥٧)، والطبراني في "الأوسط" (٨٢٧٣)، والعقيلي في "الضعفاء" (٤/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) "العلل ومعرفة الرجال" للإمام أحمد (١٣٤٠)، وكذا: "الضعفاء" للعقيلي (٤/ ١٤٥)، و"الميزان" للذهبي (٦/ ٣٣٩) كلاهما في ترجمة: " محمد بن مصفى".

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في "الحلية" (٦/ ٣٥٢)، والعقيلي في "الضعفاء" (٤/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٤) وحديث مالك بالإسناد المذكور قد رُوِيَ عنه من غير هذا الوجه، أخرجه عنه سوادة بن إبراهيم الأنصاري عن مالكِ بنحوه. ولا يصح، وسوادة ضعيف، وانظر: "لسان الميزان" (٣/ ١٢٥).

عن النبي ﷺ ، مثله (١).

وأنكر أبو حاتم الرازي هذه الوجوه جميعها عن الوليد (٢)، وقال: "هذه أحاديث منكرة؛ كأنها موضوعة، ولم يسمع الأوزاعي هذا الحديث من عطاء، وإنها سمعه من رجلٍ لم يُسمِّه، أتوَهَّمُ أنه عبدُ الله بن عامر، أو إسهاعيل بن مسلم، ولا يصح هذا الحديث".

ورواية عطاء السابقة عن ابن عباس لا تصح، وإنها رواه عطاء عن ابن عباس بواسطة عبيد بن عمير.

كما في رواية ابن حبان والطحاوي والدارقطني من طريق الربيع بن سليمان المرادي، حدثنا بِشْر بن بَكْر، عن الأوزاعي، عن عطاء بن أبي رباح، عن عُبيد بن عُمير، عن ابن عباس (٣).

ورواه الطبراني من هذا الوجه، وقال: "لم يروه عن الأوزاعي إلا بِشْر، تفرد به الربيع بن سليمان".

ولم يتفرَّد به، بل تابعه البويطي والحسين بن أبي معاوية، كما ذكر ابن عديٍّ في ترجمة: "الحسن بن عليِّ، أبو عليِّ النخعي "(١) في "الكامل"، وقد بيَّنَ ابن عديٍّ طرق هذا الحديث ورواياته عن الأوزاعي.

وقال الحسين بن عليّ، الملقب بالأشنان: عن عبد الله بن يزيد الدمشقي، عن الأوزاعي، عن عطاء، عن عبيد، عن ابن عباس. ولا يصح، وأنكره ابن عديّ على الحسين بن عليّ الملقب بالأشنان، وقال: "كان يكذب كذبًا فاحشًا"، عياذًا بالله من ذلك (٥٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي (٧/ ٣٥٧)، والطبراني في "الأوسط" كما في "مجمع الزوائد" (٦/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) "العلل" لابن أبي حاتم (١٢٩٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان (٧٢١٩)، والطحاوي في "شرح المعاني" (٣/ ٩٥)، والدارقطني (٤/ ١٧٠ ـ ١٧٠)، والطبراني في "الصغير" (١/ ٢٧١) ومن طريقه ابن عساكر في "التازيخ" (١٥/ ٢٦١)، والبيهقي (٧/ ٣٤٧)، وابن حزم في "الإحكام" (٥/ ١٤٩)، والصيداوي في "المعجم" (٣٤٧).

<sup>(</sup>٤) في "الكامل" (٢/ ٣٤٦\_٤٧)، ط: العلمية).

<sup>(</sup>٥) انظر: الموضع السابق من "الكامل" لابن عدي، و "تاريخ بغداد" للخطيب (٧/ ٣٧٧).

ورواه ابن جُرَيْج، قال: وقال عطاء: بلغني أنَّ النبي ﷺ قال، فذَكَر الحديث (''. قال ابن رجب: "وهذا المرسل أَشْبه" (''.

ورُوِيَ عن ابن عباس من غير هذا الوجه بأسانيد لا تصح أيضًا:

فرواه ابن عدي والطبراني من رواية عبد الرحيم بن زيد العَمِّي، عن أبيه، عن سعيد بن جُبير، عن ابن عباس، به (٢).

وعبد الرحيم ضعيف، وقال ابن عدي: "هذا حديث منكر".

ورواه الجوزجاني والطبراني من طريق مسلم بن خالد الزنجي، عن سعيد العلاف، عن ابن عباس، مرفوعًا: "تُجُوِّزَ لأمتي عن ثلاث: عن الخطأ والنسيان وما اسْتُكْرِهوا عليه"(١).

والزنجي ضعيف، والعلاف فيه جهالة، وقال أحمد: "وليس هذا مرفوعًا، إنها هو عن ابن عباس قوله".

ورواه حرب من طريق بقية بن الوليد، عن عليِّ الهمداني، عن أبي جمرة، عن ابن عباس، مرفوعًا. ذكره ابن رجب وقال: "ورواية بقية عن مشايخه المجاهيل لا تُساوى شيئًا".

ورُوِيَ الحديث عن غير واحدٍ من الصحابة رضوان الله عنهم، ولا يصح من وجهٍ صحيح، وقد جمعها ابن رجبٍ في "جامع العلوم" وزَيَّفها جميعًا.

وقال محمدُ بن نصرِ المروزي: "ليس لهذا الحديث إسنادٌ يُحتجُّ به".

تنبيه: اللفظ المعروف في هذا الحديث هو ما ذكره النووي في "الأربعين". ومن ألفاظه أيضًا:

"وضع الله عن أمتي الخطأ والنسيان وما استُكرهوا عليه".

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (٤/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٢) "جامع العلوم" (٢/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عدى في "الكامل" (٥/ ١٩٢٠ ـ ١٩٢١)، والطبراني في "الأوسط" (٢١٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في "الكبير" (١١٢٧٤)، وعزاه ابن رجب للجوزجاني، والسياق له.

واشتهر في كتب الفقه وأصوله بلفظ: "رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استُكْرهوا عليه"، ولا يُعرف جذا اللفظ.

قال العجلوني: "قال في اللآلئ: لا يوجد بهذا اللفظ، وأقرب ما وُجد ما رواه ابن عدي في الكامل عن أبي بكرة بلفظ: "رفع الله عن هذه الأمة ثلاثًا: الخطأ والنسيان والأمر يُكرهون عليه" قال: وعدَّه ابنُ عدي من منكرات جعفر ابن جسر.. وقال في المقاصد: وقع بهذا اللفظ في كتب كِثير من الفقهاء والأصوليين حتى إنه وقع كذلك في ثلاثة أماكن في الشرح الكبير المسمى بالعزيز للإمام الرافعي.. ولم أظفر به.."(١).

فائدة: الحديث صحيح المعنى، وإن لم يصح إسناده، لكنَّ معناه ثابتٌ في الشريعة من غير وجهٍ، كما سيأتي في الشرح.

ولهذا قال الشاطبي: "حديث صحيح، وإنْ لم يصح سندًا؛ فمعناه متفقٌ على صحّتِه"(٢).

أما الألباني رحمه الله فقد صححه مرة بلفظ "إن الله تجاوز لي عن أمتي..." ومرة بلفظ: "إن الله تعالى وضع عن أمتي..." (<sup>(٢)</sup>.

ويشهد لمعناه: قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وفي الحديث: عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ ﴿ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤] قَالَ دَخَلَ قُلُوبَهُمْ مِنْهَا شَيْءٌ لَمْ يَدْخُلُ قُلُوبَهُمْ مِنْ اللهِ الْإِيمَانَ فِي شَيْءٍ، فَقَالَ النَّبِيُ عَيَّا اللهِ الْإِيمَانَ فِي اللهِ الْإِيمَانَ فِي اللهِ الْإِيمَانَ فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ اللهِ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا لَا تُولُوا مَن قَلِنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] قَالَ: "قَدْ فَعَلْتُ " ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلَا عَلَيْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] قَالَ: "قَدْ فَعَلْتُ " ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلَاتُ اللهِ وَاعْفِرْ لَنَا وَآرْحَمْنَا أَوْ الْمَوْدَ لَكُوبِهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) "كشف الخفاء" للعجلوني (١٣٩٣).

<sup>(</sup>٢) "الموافقات" للشاطبي (١/ ١٤٩ ـ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح الجامع الصغير (١٧٣١، ١٨٣٦)، وانظر: "الإرواء" رقم (١/ ٢٣/ ٢٤/ ٨٢).

أَنْتَ مَوْلَلْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] قَالَ: "قَدْ فَعَلْتُ "(١).

وأما الإكراه: فصرَّح القرآن أيضًا بالتجاوز عنه، قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُۥ مُطُّمَيِنَّ بِٱلْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦]، وقال تعالى: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أُولِيَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَنَّةً ﴾ [آل عمران: ٢٨].

# راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث التاسع عشر" من "الأربعين".

# منزلة الحديث وأهميته

هذا الحديث وإن لم يُتكلم عن أهميته فإن معناه عظيم النفع لوقوع الأصناف الثلاثة – الخطأ والنسيان والإكراه – المذكورة في جميع أبواب الفقه، وله الموقع العميم مما يجعله صالحًا لأَنْ يُسمى نصف الشريعة.

لأنَّ فعل الإنسان وقوله إما أن يصدر عن قصدٍ واختيار، وهو العمد مع الذِّكْر اختيارًا، أو لا يصدر عن قصد واختيار وهو الخطأ أو النسيان أو الإكراه.

وقد عُلِمَ مِن منطوق الحديث أنَّ هذا القسم الثاني معفوٌّ عنه، وقد عُلِمَ من مفهوم الحديث أن القسم الأول مؤاخَذٌ به.

فهذا الحديث نصف الشريعة باعتبار منطوقة وكلها باعتباره مع مفهومه.

# الشرح الإجمالي

من رحمة الله تعالى بهذه الأمة أن عفا عن إثم الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه، فقال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجِ ﴾ [الحج: ٧٨].

وَالْمُؤَاخِذَةُ عَلَى الْأَفْعَالُ مَشْرُوطَةٌ بِقَصِدُهَا، وَفِي هَذَا الْحَدَيْثُ فَضُلٌّ لَهَذَهُ الأَمَة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٢٦).

ترقع جب لاترتيج للخبيري السيكت الانوك اليودوك سي

على سواها من الأمم، وفضلٌ لنبينا ﷺ على غيره من النبيين.

وفيه: الحث والترغيب في الدخول في الإسلام، والانتساب إلى أمة الإجابة.

# الشرح التفصيلي

﴿ قوله: "إن الله تجاوز":

وفي بعض الروايات: "وضع"، وفي بعضها: "تُجُوّزُ لأمتى".

والمعنى: عفا، أو رفع.

وحُمِلَ الفعل "تجاوز" على هذا المعنى بقرينة تعديته بنفسه وإلا فهو لازم.

وتفاعل هنا بمعنى فعل مثل سافر، وعافاه الله.

﴿ قُولُه: "لي عن أمتي":

"لي": أيَّ: لأجل كرامتي عليه، ومزيدًا في اعتنائه بي.

"عن أمتي": أي: دون الأمم السابقة، فكانوا يُؤَاخَذون بالخطأ والنسيان والإكراه.

مسألة: وهل المراد بالأمة هنا: أمة الإجابة أو أمة الدعوة؟

والجواب: أنَّ الاتفاق حاصل بطبيعة الحال على دخول أمة الإجابة، والخلاف جارٍ في أمة الدعوة.

فالقائلون بأنها أمة الإجابة يحتجون بأنَّ الإضافة في أمتي هي للتشريف فلا تتناول الكفار.

والقائلون بأنها تتناولهم يقولون: إنَّ كون الإضافة للتشريف لا يمنع دخول الكفار من هذه الأمة، فإن كفار هذه الأمة شرفوا على باقي الكفار بمنع نحو الإهلاك العام عنهم.

وإذا كانوا مخاطبين بفروع الشريعة ويعاقبون عليها فلهم أن ينتفعوا بهذا التخفيف.

🕸 قوله: "الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه":

والمقصود: أن الله تجاوز لي عن أمتي إثم أو عقاب أو حكم الخطأ أو النسيان أو

ما استكرهوا عليه.

ورفعُ الإِثم في الآخرة لا يعني رفع الحكم في الدنيا كضمان المتلفات كما لا يمنع بقاء ذات الخطأ والنسيان والاستكراه (١٠).

وهو ما يُعبِّر عنه أهلُ الأصول بـ "دلالة الاقتضاء".

وهي دلالة اللفظ على مسكوتٍ عنه مضمر يتوقف على تقديره صدق المتكلم أو صحة الكلام عقلاً أو شرعًا.

فالمقتضى. اللفظ وهو ما وجب لضرورة صدق المتكلم.

وهذا اللفظ هو إثم الخطأ...

وذلك حتى يستقيم الكلام ويعتبر المتكلم صادقًا؛ لأن رفع ذات الخطأ والنسيان والإكراه مخالف لتحقق وقوعه فعلاً، وما وقع لا يرتفع.

وعلى هذا فلابد من رفع حكم يُمكن رفعه ليثبت صدق المتكلم.

فيُحْمَل ذلك على أن ما يُرفع إنا هو المؤاخذة أو العقاب في هذه الأمور المذكورة.

وشرځ ذلك:

أنَّ الكلام إذا كان ظاهره الكذب الذي لا يجوز على الشريعة عقلاً؛ تعيَّنَ طلب ما يخرجه إلى حَيِّز الصِّدق؛ ليظهر صدق المتكلِّم. وهذا ما يُعْرَف عندهم بالاقتضاء؛ كما في النظم:

أَنْ يقفَ الصدقُ عليه عقلا أو صحةً فالاقتضا أو نقلا

فظاهر الحديث الذي معنا يقتضي وضع الخطأ عن هذه الأمة ورفعه، ومعنى ذلك عدم وجوده في الأمة، وكذا النسيان والاستكراه. وهذا محالٌ؛ لوجود هذه الثلاثة في الأمة فتَعَيَّنَ طلب ما يُخْرِج هذا الظاهر إلى حيِّز الصدق والقبول، ليظهر صدق المتكلِّم، وهو رفع الإثم أو العقوبة الناتجة عن هذه الثلاثة.

<sup>(</sup>١) وانظر: "أصول البزدوي" (ص٨٩)، و"أصول السرخسي" (١/١٥٢).

فائدة: وسُمِّيتُ دلالة الاقتضاء بذلك؛ لأنَّ الحاجة عن صَوْن الكلام عن الفساد العقلي والشرعي اقتضتْ ذلك، فهي في حكم المنطوق وإن كان محذوفًا؛ فلذا عدُّوه من أقسام المنطوق، ومع ذلك فلا يقال لشيء من ذلك منطوق اللفظ؛ لأنَّ المنطوق هو ما فُهِمَ من دلالة اللفظ قطعًا في محلّ النطق، وأما الأحكام المضمرة في دلالة الاقتضاء فهي مفهومة من اللفظ في محل النطق".

وعلى هذا امتنع حمل هذا السياق على الحقيقة وهو ارتفاع نفس الخطأ والنسيان والإكراه؛ لاستحالة ارتفاع الشيء بعد حدوثه، فتَعَيَّنَ حمل الكلام على المجاز ليصح الخبر ويصدق المتكلِّم به.

• اعتراض: فإن قيل: إن للكلام معنيين مجازيين؛ وهما:

١ - رفع حكم الخطأ والنسيان في الدنيا: مثل رفع ضهان المتلفات.

٢ - رفع الإثم والحرج: أي: رفع المؤاخذة والعقاب في الآخرة.

فلهاذا رجَّحْتَم المعنى الثاني دون الأول؟

والجواب: إنها تَرَجَّحَ الثاني؛ لأن هذا هو المتبادر عرفًا، والتبادر العرفي مما يترجح به المجاز<sup>(۲)</sup>.

فلو قال السيد لعبده: رفعتُ عنك الخطأ؛ فالمعنى أنه يريد ترك عقابه ومؤاخذته، بخلاف رفع الحكم فليس متبادرًا إلى الذهن أولاً، فلو ثبت رفع الحكم عنه فإنها يثبت بدليل آخر.

وحَمَلَهُ الشافعيُّ على الحكم في الدنيا والآخرة؛ قولاً بالعموم في المقتضى، وجعلَ ذلك كالمنصوص عليه، ولو قال: "رُفِعَ عن أمتي حكم الخطأ"؛ كان ذلك عامًّا، ولهذا الأصل قال: لا يقع طلاق الخاطئ والمكره، ولا يفسد الصوم بالأكل مكرهًا (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: "الإرشاد" للشوكاني (١/ ٣٠٢)، و"الإبهاج" للسبكي (ص٣٦٦)، و"الإحكام" للآمدي (٣/ ٧٢)، و"المحصول" للرازي (١/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٢) وانظر: "إجابة السائل شرح بغية الآمل" (١/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٣) "أصول السرخسي" (١/ ٢٥١).

وذهب الجمهور إلى أنه لا عموم له؛ بل يقدّر منها ما دلَّ الدليل على إرادته (١).

# ● اعتراضٌ آخر:

ذهب بعض العلماء إلى أن هذا الحديث مجمل لم تتضح دلالته؛ بسبب تردُّدِه بين نفي الصورةِ ونفي الحكم.

قال الزنجاني: وهذا فاسدٌ، فإن نفي الصورة لا يمكن أن يكون مرادًا؛ لأن ذلك سيؤدى إلى نسبة الخلف إلى كلامه ﷺ.

فكان المراد رفع الحكم الديني والدنيوي(٢).

وإذا كان المرفوع هو إثم الخطأ وحكمه فإنَّ هذا يتنافى مع المتقرر في أن كلاً من المخطئ والناسي والمكره يضمن في الإتلاف للأموال والأنفس.

وتجب الإعادة على من صلى محدثًا أو بنجس ناسيًا، وإثم المكره على القتل والزنا مثلاً.

لأن ذلك خرج عن حكم الحديث لدليل آخر، فبقي حديث "إن الله تجاوز" على تناوله للإثم والحكم معًا، فيها عدا ما خرج لدليل، وهو خطاب الوضع الذي لا يُفرق فيه بين المخطئ والناسي والمكره وغيرهم.

### • اعتراض آخر:

إذا كان كل من الخطأ والنسيان متجاوزًا عن هذه الأمة فها وجه الدعاء بعدم المؤاخذة بهما في قوله ﴿رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَّسِينَآ أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة:٢٨٦].

### فالجواب من وجوهٍ منها:

١ – أن ذلك طلب لاستدامة هذا الفضل.

٢ - أو أن الدعاء بعدم المؤاخذة بها أدى إلى الخطأ والنسيان من تفريط في طلب
 العلم أو قلّة المبالاة وترك التحفظ والتيقظ.

٣ -- أو أنَّ المخطئ من الناس قد يُعذر وقد لا يعذر إذا ترك التحفظ وأعرض

<sup>(</sup>١) وانظر: "إرشاد الفحول" للشوكاني (١/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: "تخريج الفروع على الأصول" للزنجاني (ص٢٨٥)، و"روضة الناظر" لابن قدامة (ص١٨٣).

عن أسباب التذكُّر، والمذكور في الآية الثاني(١).

٤- ولا مانع من الدعاء بها هو متيقَّن حصوله للمرء؛ كالدعاء بالرزق وزيادته مع تكفّل المولى سبحانه بالأرزاق وضهانها للإنسان وهو في بطن أمِّه، ومثله الدعاء بطول العمر وحُسْن العمل مع كتابة الأجل للإنسان سلفًا، وكذا كتابة عمله من حيثُ السعادة والشقاوة، وخاتمته وغير ذلك، ولا يمنع ذلك كله الدعاء بطلب الرزق أو حُسْن الخاتمة أو طول العمر وحُسْن العمل، فهذه قاعدة الشرع في هذا السبيل، والحديث يجري على القاعدة المذكورة، وهذا وجه ّحَسَنٌ في التوفيق بين الآية والحديث.

# فرع في الخطأ والنسيان:

- الخطأ في اللغة يُطلق على معانٍ:

١ - ضد الصواب، وليس مرادًا هنا.

٢ - ضد العمد؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّنًا ﴾
 [النساء: ٩٢].

وهذا هو المعنى المقصود في الحديث.

٣ - كما يطلق الخطأ على الذنب أيضًا؛ ومنه حدّيث: "مَن احْتَكَرَ فهو خاطع؛" (٢).

ومن كلام إخوة يوسف: ﴿ إِنَّا كُنَّا خَلطِمِينَ ﴾ [يوسف: ٩٧]، وقولهم: ﴿ وَإِن كُنَّا خَلطِمِينَ ﴾ [يوسف: ٩٧]، وقولهم:

وقيل: الخاطِئُ مَنْ فعلَ ما لا ينبغي.

والمُخْطِئُ: مَنْ أرادَ الصوابَ فصارَ إلى غيره.

قال أبو عبيدة: خَطِئَ وأَخْطأً بمعنيٌّ واحدٍ.

<sup>(</sup>۱) وانظر: "تفسير البيضاوي" (١/٥٨٧)، و"تفسير أبي السعود" (١/٢٧٧)، و"فتح القدير" للشوكاني(١/٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٦٠٥) من حديث معمر بن عبد الله القرشي ﷺ.

ويمتنع أن يكون المراد من الحديث المعنى الثالث؛ لأن معناه إسقاط الشريعة ورفع التكليف، وهو مخالف لكثير من النصوص فيؤدِّي إلى الاستهتار بالشرع ونصوصه.

ومعنى الخطأ اصطلاحًا: الذلل عن الحق عن غير تعمد(١).

عرَّفه الجرجاني بقوله: هو ما ليس للإنسان فيه قصد (١).

والخطأُ من عوارض الأهلية المكتسبة؛ لأنه لا يخل بأسس الأهلية وقواعدها، وهي الحياة والعقل والتمييز.

### • أقسام الخطأ:

١ - خطأ في الفعل:

وهو أن يقع من المكلف فعل لم يكن قاصدًا إليه أصلاً.

ومن أمثلته: ما لو رمى شيئًا فأصاب إنسانًا أو حيوانًا.

كما لو رمى عامل شيئًا من أعلى العمارة.

وكما لو حفر حفرةً بإذن ولي الأمر لغرض مشروع فسقط فيها إنسانٌ.

٢ – خطأ في القصد:

وهو أن يقصد إلى الفعل فيخطئ في محلُّه.

كمن رمي إنسانًا يظنه طيرًا، أو يقصد إلى هدفٍ يحسبه مرمى فظهر إنسانًا.

فالخطأ في ذات القصد؛ لأن الفعل اتجه إلى مقصده، ولكن الخطأ كان في أصل القصد،كمن رمي مسلمًا يظنه حربيًا.

٣ - خطأ في التقدير:

كما في حالة الأطباء حين يبذلون أقصى الجهد في التعرف على الداء وعلاجه في الخطأ الذي ينشأ عنه الضرر،أو يؤدي ذلك إلى قطع عضو أو طرف لا حاجة إلى قطعه، والخطأ الفاحش في التقدير يكون معه إهمال.

<sup>(</sup>١) "التوقيف على مهاتِ التعاريف"، للمناوي (ص٩٠).

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني (ص٥٤).

- أثر الخطأعلى حقوق الله والعباد:
  - فيما يتعلق بحقوق الله:

فالأصل أنه لا مُؤَاخَذَة؛ للآية والحديث. وكذا قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ ﴿ وَالْحِرَابِ: ٥].

- أما في حق العباد فعلى أحوال:
- ١ ما يعتبر فيه الخطأ شبهة دارئة للعقوبة:

كمن زُفَّتْ إليه غير امرأته فوطئها، ويلزمه مهر المثل، فعفي عن حق الله؛ لعدم وجود قصد الجريمة، ووجب حق العبد.

٢ - ما يعتبر فيه الخطأ سببًا في التخفيف:

كما لو قتل غيره خطأ، فتجب الدية على عاقلته في ثلاث سنين، فاعتبر الخطأ سببًا في التخفيف من القصاص إلى الدية، ومن النفس إلى العاقلة، ومن الاستيفاء على الفور إلى الإمهال على ثلاث سنوات.

٣- ما لا يعتبر فيه الخطأ عذرًا:

كما لو أخذَ مال غيره يظنه ماله.

• فرع: في النسيان:

النسيان لغة: بكسر النون ضد الذِّكْر والحفظ.

- ا فهو ترك الإنسان ضبط ما استودع (١).
- ٢ أو عدم استحضار الشيء وقت الحاجة إليه.
- ٣ وقد يطلق على الترك؛ ومنه: ﴿ وَلا تَنسَوا ٱلْفَضْلَ بَيِّنكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٧].
- ٤ وقد يطلق على التأخير؛ ومنه: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أُو نُنسِهَا ﴾ [البقرة:١٠٦]؛
   أي نؤخرها.

<sup>(</sup>١) الته قيف للمناوي (ص١٩٨).

وعليه يكون النسيان في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن فُسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]؛ أي تركنا شيئًا من طاعتك عن غفلة منا.

قال في "المصباح"(١): نسيتُ الشيءَ أنساهُ نسيانًا مشتركٌ من معنيين:

١ – أحدهما ترك الشيء عن ذهولٍ وغفلة، وذلك خلاف الذُّكْر.

٢ - الترك على تعمُّد؛ ومنه: ﴿ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَصْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٧].

• وما الفرق بين النسيان والسهو؟

قيل: لا فرق بينهما.

وقيل: الناسي إذا ذُكِّرَ لم يتذَكَّر.

ذلك لأن النسيان غياب الشيء عن الحافظة والمدركة.

وانساهي إذا ذُكِّرَ تَذَكَّرَ.

لأن السهو غياب وزوال الحافظة فقط.

• وما الفرق بين السهو والخطأ:

السهو يتنبه صاحبه بأقل تنبيه، والخطأ ما لا يتنبه به.

وما الفرق بين الهزل والخطأ؟

الخطئ ضده المصيب.

والهازل ضده الجادّ.

فالهازل عابث مستهتر مُؤَاخَذٌ على خطئه، والمخطئ بخلافه، والمخطئ جادٌ في فعله غير مصيب فيه.

• وما الفرق بين الجهل والنسيان؟

١ - الأول: عارض مكتسب، والثاني: عارض ساوي.

٢ - النسيان من الأمور الاضطرارية القهرية بحيث لا يتمكّن الإنسان من

<sup>(</sup>١) المصباح المنير (ص٢٠٤).

دفعه عن نفسه، أما الجهل فيمكن للإنسان أن يدفعه بالعلم.

٣ – النسيان لا إثم فيه بالإجماع ويُعْفَى عن فعله، أما الجهل فمنه ما يُعْفَى عنه،
 ومنه ما ليس كذلك؛ لأن المكلف بالشرعيات لا يجوز له أن يُقْدِمَ على فعل حتى
 يعلم حكم الله تعالى فيه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

فالله تعالى نهى نبيه ﷺ أن يتبع غير المعلوم، فدلَّ ذلك على أنَّ الشخص لا يجوز له الشروع في أمرِ حتى يعلم حقيقته.

وفي الحديث: "طلب العلم فريضة على كل مسلم "(().

فيجب على المكلف قبل الدخول في العمل أن يعلم ما يجب عليه في هذا العمل.

ولهذا قال مالك: إن الجاهل في الصلاة وسائر العبادات كالمتعمِّد لا كالناسي ولهذا نجد في مذهب مالك بضعًا وثلاثين مسألة في العبادات والمعاملات لا يعذر المكلف فيها بجهله.

### • وما الفرق بين الغفلة والسهو؟

١ - الغفلة ترك الالتفات بسبب أمر عارض، وتكون عما لا يكون.

والسهو يكون عما يكون.

تقول: غفلتُ عن هذا الشيء حتى كان.

ولا تقول سهوت عنه حتى كان.

٢ – الغفلة: تكون عن فعل الغير، تقول: كنت غافلاً عما كان من فلان.

والسهو لا يجوز أن يكون عن فعل الغير بل عن فعل النفس.

• فرع: في أثر النسيان على الأحكام المتعلقة بحق الله تعالى:

الأصل أن النسيان عذرٌ يرفع الإثم والمؤاخذة بالنسبة لحق الله تعالى للآية والحديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٢٢٤) من حديث أنس بن مالكِ ﴿ ، ورُوِيَ من حديث ابن عباس وابن مسعود وغيرهم، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٣٩١٣).

وذلك لأن مناط العقوبة هو القصد، وهو غير متحقق في الناسي تيسيرًا من الله تعالى على عباده ورفعًا للحرج والمشقة عنهم بالنسبة لأعمال الآخرة، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة:١٨٥]، وقال: ﴿ يُرِيدُ اللهُ أَن يُحْتَفِّفَ عَنكُمْ ﴾ [النساء:٢٨].

• فرع: في أثر النسيان على الأحكام المتعلِّقة بحقوق العباد:

الأصل أن النسيان لا يُعتبر عذرًا شرعيًا فيها يتعلق بحقوق العباد.

قال السيوطي: "اعلم أنَّ قاعدة الفقه أن الجهل والنسيان مسقط للإثم مطلقًا"(١).

وأما الحكم فقد قَسَّمَ الكلامَ عليه إلى أربعة أقسام بحسب متعلَّقه:

١ - إن وَقَعَا(٢) في ترك مأمور؛ لم يسقط الحِكم.

مثاله: من نسي صلاةً أو صيامًا أو كفارة أو نذرًا؛ أو وقف بغير عرفة نسيانًا أو جهلاً؛ يجب تداركه بالقضاء، ولو فاضل في الأصناف الربوية جاهلاً؛ فإن العقد يبطل.

٢ - إن وقعا في فعل منهيِّ ليس من باب الإتلاف؛ فلا شيء يلزمه.

مثاله: من شرب خَرًا جاهلاً أو ناسيًا؛ لم يُحَدّ، ومن أكل في الصيام ناسيًا ولو كثيرًا، أو تكلم في الصلاة قليلاً ودون الكثير، أو ارتكب محظورًا من محظورات الإحرام ناسيًا فلا شيء عليه.

ووجه التفريق بين كثير الأكل في الصيام وكثير الكلام في الصلاة:

أنَّ الفعل الكثير في الصلاة كالأكل يُبطلها في الأصح لندوره، بخلاف الصوم؛ لأنه لا يندر فيه، ولأن في الصلاة هيئة مُذَكِّرة وهي هيئات الركوع والسجود ونحوهما، بخلاف الصوم فلا توجد فيه هيئة مذكِّرة.

٣ - إن وَقَعَا في فعل منهيِّ فيه إتلاف لم يسقط الحكم للضمان.

مثال: إتلاف مال الغير نسيانًا أنه للغير.

<sup>(</sup>١) "الأشباه والنظائر" (ص١٨٨).

<sup>(</sup>٢) يعني: الجهل والنسيان.

٤ - إن وقعا في فعل من ب عنه يُوجب العقوبة كان النسيان والجهل شبهة في إسقاطها.

مثاله: من زنی جاهلاً بت یم الزنی لم یحد.

• مستثنياتٌ من الله عدة السابقة:

قاعدة: "من علم تحريم عنه وجَهِلَ ما يترتب عليه لم ينفعه ذلك".

كمن علم حرمة الزنا وا مر وجَهِلَ الحد، فإنه يُقام عليه الحد بالاتفاق.

## 🕸 قوله: "وما استكرهوا عليه":

رَاعَى في هذا الفعل معنى الأمة فأتى بصيغة الجمع؛ وإلا لقال: وما اسْتُكْرِهْتَ عليه، بصيغة المفرد.

و"ما" هنا تعم القول والفعل، إلا أنه يباح عند الجمهور (مالك والشافعي وأحمد) لمن أكره على أي قول أن يقوله؛ لأنه إذا رخص في كلمة الكفر، فيا دونه من باب أولى، خلافًا لأبي حنيفة حيث اعتبر الإكراه فيها يقبل الفسخ ويدخله الخيار كالبيع ولم يعتبره فيها ليس كذلك كالنكاح والطلاق والأيهان حيث تلزم قائلها ولو كان مكرهًا، وأما في الأفعال ففيها خلاف وتفصيل، وعند الجمهور أنه فيها دون الفتل والزنا يجوز للمكره الفعل، وأما القتل فلا يجوز بأي حال من الأحوال، وكذلك لا يجوز عند الحنابلة أن يزني الرجل لو أكره على ذلك بأي حال من الأحوال، وقال ابن العربي: الصحيح أنه يجوز الإقدام على الزنى ولا حد عليه خلافًا لمن ألزمه ذلك"(١).

ولم يقل: "والإكراه" نظير الخطأ والنسيان؛ لأنها يتبادران في خطأ النفس ونسيانها. أما في الإكراه فقد يتبادر إكراهُ النفس غيرَها.

> أو يحتمل هذا وذاك، والأول غير معفوٌ عنه، والسين والتاء: زائدتان. ومعنى "اسْتُكْرِهُوا": أي حُمِلُوا عليه قهرًا بإكراه أو إلجاء.

<sup>(</sup>۱) تفسر ابن کثر (۱۰/ ۱۸۳).

### والإكراه لغةً:

حملُ الغير على ما لا يرضاه.

والمُكْرَه: ما يكرهه الإنسان ويشق عليه ويُجْمَعُ على مكاره.

والكُره ضد الحب. وكَرِهَ الشيءَ: كرهًا وكراهةً وكراهيةً.

والكُرُه بالفتح: المشقة، وبالضم: القهر، وقيل: بالفتح الإكراه، وبالضم: المشقة (١).

وفي الآية: ﴿ طَوْعًا أَوْكُرْهَا ﴾ [فصلت: ١٠١].

وأكرهه على كذا؛ أي: حمله عليه كرهًا.

### • والإكراه اصطلاحًا:

حمُّ الغير على أمرٍ يكرهه ولا يريد مباشرته بالوعيد الشديد(٢).

أي: حمل الغير على أمر يكرهه ولا يرضاه طبعًا أو شرعًا.

وهذا يشمل الإكراه على الأقول والأفعال.

### شروط الإكراه وأركانه:

ومن التعريف يمكن استفادة شروط الإكراه المعتبر وأركانه التي يتحقَّق شرعًا بها.

١ – أن يكون المُكْرِه قادرًا على تحقيق ما هدَّد به، إما لولايةٍ، أو تغلَّبٍ، أو فرطِ هجوم.

فإن لم يكن قادرًا لم يتحقَّق إكراه.

٢ - أن يكون المُكرَه عاجزًا عن أن يدفع عن نفسه بهربٍ أو استغاثةٍ أو مقاومة.

٣ – أن يكون التهديد بأمر يتضمن إتلاف نفس أو عضو أو بها دون ذلك
 كالحبس أو القيد.

<sup>(</sup>١) "المصباح المنير" (ص٥٣٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: "التوقيف" للمناوي (ص١٩).

٤ - أن يكون ما توعد به غير مستحقً على المُكْرَه، أو مما يحرم على المكره فعله،
 فلو قال ولي القصاص للجاني: طلِّق امرأتك وإلا اقتصصتُ منك لم يكن إكراهًا؛
 لأن القصاص من الفاعل حتَّى له على الجاني، إن شاء أخذه وإن شاء تركه.

٥ - أن يكون ما هدَّده به سينفُّذه عاجلاً وليس آجلاً، فلو قال له: سأقتلك بعد سنة لم يكن إكراها.

٦ – أن يحصل الخلاص من المتوعَّد أو الْمُهَدَّد به بفعلِ الْمُكْرَه عليه.

فلو قال المُكْرِه اقتُلْ نفسكَ وإلا قتلتُكَ فليس بإكراه؛ لأنه لو قتل نفسه فكيف تتحقق نجاته من المتوعد به بعد أن ذهبت نفسُه.

فإن قال: اقتُلْ نفسكَ وإلا قتلت نفسي أو كفرت لم يكن إكراهًا أيضًا. ثم اعلم أنه لا يتصور الإكراه على شيء من أفعال القلوب(١).

واعلم أيضًا أنه إذا ظهر من المكره ما يدل على رضاه بها يكره عليه، ووجدت رغبة لديه فيه، فإنه يصح منه ما يوقعه من العقود وغيرها، ولا يعتد بالإكراه ولو كان قائهًا، لصحة قصده لما يصدر عنه من تصرف.

## أقسام الإكراه:

١ - مُلْجِئْ: وهو الذي لا يبقى للشخص معه قدرة ولا اختيار؛ كإلقاء شخص من شاهق فوقع على آخر فقتله، وهذا النوع ينعدم فيه رضا الفاعل واختياره للفعل، وهذا النوع يمنع من التكليف بالفعل الملجأ إليه.

٢ - غير ملجيء: وهو الذي يبقى معه للشخص قدرة بها دون قتل الإنسان أو إهلاك الأعضاء وإتلافها؛ كالضرب الذي لا يخاف منه التلف؛ كاللطمة أو الحبس والتقييد.

وهذا النوع ينعدم فيه رضا الفاعل ولا ينعدم اختياره؛ إِذْ إنه يتمكَّن من الصبر على ما هُدِّد به.

<sup>(</sup>١) "الأشباه والنظائر" (ص ٢٢٨).

فالْمُكْرَه هنا: مَنْ حُمِلَ على أمر لا يرضاه، ولكن تعلقت به قدرتُه واحتياره.

والإكراه غير الملجئ: قسمان:

أ – إكراهٌ بحقّ : كالحاكم يُكره الغاصب على ردّ ما اغتصبه، أو يُكْره المدين الموسر على سداد دينه، فهذا الإكراه لا يرفع الحكم عن المكلف، بل يكون الفعل من المكلف معتبرًا شرعًا.

ب-الإكراه بغير حق: وهذا محل الخلاف بين العلماء، ولهم في ذلكم تفاصيل:

أولاً :باعتبار الفعل المهدَّد به من قتل أو إتلاف عضو أو دون ذلك.

ثانيًا: باعتبار الْمُكْرَه عليه من قتلِ أو زنًا أو دون ذلك.

وذهبوا إلى أنَّ الإكراه على القتل لا يحصل إلا بالتهديد به.

وأما إذا كان الإكراه على ما دون القتل كشرب خمرٍ، أو إتلاف مال مسلم، أو ترك واجب كالصلاة ونحوها؛ فقد اختلفوا فيها يحصل به الإكراه في هذه الحالة.

#### الفرق بين الإكراه الملجئ وغيره:

الإكراه غير الملجئ لا ينافي خطاب التكليف، فالمُكْرَه لا يمتنع تكليفه
 لإمكان الفهم والامتثال وإن كان على كُرْو.

أما الْمُلْجَأْ فالصواب أنه يمتنع تكليفه؛ لأنه آلة محضة.

٢ – الإكراه لا يُزيل الاختيار والقدرة بخلاف الإلجاء.

٣ - الإكراه يتحقق بالقول والفعل، والإلجاء بالفعل فقط.

### • وسائل الإكراه:

واختلفوا في هذه الوسائل كالآتي:

١ – الإكراه لا يحصل إلا قباً لقتل فقط فإن كان بها دونه فلا يُعتد به.

٢ – يحصل بالقتل وبقطع الأعضاء أو ضرب يُخاف معه الهلاك.

٣ – بها يسلُب الاختيار ويجعل المُكرَه كالهارب من الأسد يدخل في النار ولا

يبالي ويمشي على الشوك ولا يدري.

٤ - يحصل بعقوبةٍ بدنية يتعلَّق بها القَوَد كقطع أو جرح.

٥ - يحصل بعقوبة بدنية شديدة كالحبس الطويل لا مجرد الحبس أو مطلق الحبس.

٦ - بها ذُكِرَ جميعًا، أو بأخذ مال المكره أو إتلافه.

٧ - يحصل الإكراه بكل شيء يفضل العاقل ويُؤثِر الإقدام عليه خوفًا من أن يقع عليه ما هُدِّد به.

وذلك يختلف باختلاف الأشخاص والأفعال المكره عليها، والشيء المخوَّف به.

لأن ما يُعتبر إكراها في حقّ شخص قد لا يعتبر في حق غيره.

فالإكراه على الطلاق مثلاً يحصل بالتخويف بالقتل وقطع العضو والحبس الطويل والضرب الكثير، والمتوسّط لمن لا يحتمله ولم يُعوَّد ذلك.

وكذلك يحصل بالتخويف بالصفع والإهانة لذوي المروءات في الملأ وتشويه الوجه ونحو ذلك.

وكذا بقتل الوالد وإن علا، والولد وإن سَفُل على الصحيح.

في حين أن التخويف بالحبس وقتل الولد لا يُعتبر إكراهًا بالنسبة للإكراه على القتل؛ ويعتبر جميع ما ذُكِرَ إكراهًا بالنسبة للإكراه على إتلاف المال.

وهذا اختيار الإمام النووي رحمه الله.

فالإكراه كغيره من الأمور التي تختلف بالنسبة للأشخاص، وبالنسبة للمُكْرَه عليه، والأمور المخوَّف بها، والناس في هذا ليسوا سواء.

بل الشخص الواحد يختلف تأثَّره باختلاف أحواله من صحةٍ أو مرض أو كِيَرِ سِنِّ أو صِغَرِ.

وعلى هذا فالإكراه يتحقق بأمرين:

١ – نفسي ومعنوي: إحداث الخوف في نفس المُكْرَه.

٢ - مادي: التهديد بإحداث ضررٍ.

### • وما هو أثر الإكراه في المحرمات؟

يتنوع حكم الإقدام على المحرمات بسبب الإكراه بحسب التقسيم الآتي للمحرمات:

١ - حرمة لا تسقط بالإكراه ولا تدخلها الرخصة (فالحديث عام مخصوص بهذه الأنواع):

كقتل المسلم والزنا؛ لأن دليل الرخصة هنا خوف التلف، وهو حاصلٌ إما بفعل المكرَه أو بفعل المكرِه، والمكره والمكره عليه في ذلك سواء.

ويحصل التعارض بين نفس المكره والمكره عليه فيسقط الإكراه للتعارض.

فكأنه إذا قتله يكون قد قتله بلا إكراه فيحرم (والقتل بالإلجاء يختلف عنه في القتل بالإكراه).

وفي الزنا - لأنه قتل في المعنى للولد مع ثبوت الإثم- لا يثبت الحد للشبهة في حالة الإلجاء دون الإكراه، وكذلك الإلجاء في المرأة على الزنا لا إثم فيه ولا حدّ.

وأما تمكين الرجل من نفسه تحت التهديد بالقتل أو منع الطعام والشراب حتى يموت، فقد ذكر هذه المسألة ابن القيم رحمه الله وقال: "قيل لا يجوز ويصبر للموت، خلافًا للمرأة، فإنه يجوز وإن كان الصبر أفضل، ثم ساق رواية عن أبي عبد الرحمن السلمي، قال: أي عمر بامرأة جهدها العطش، فمرت على راع، فاستسقت فأبي إلا أن تمكنه من نفسها، فشاور الناس في رجمها، فقال عليّ رضي الله عنه: هذه مضطرة، فخلً سبيلها، وأشارت بعض الروايات أنها خافت على نفسها الهلاك، وأنها امتنعت عدة مرات قبل أن تمكنه، وأما الفرق بين الرجل والمرأة، فإن العار الذي يلحق المفعول به، لا يمكن تلافيه، وهو شر من القتل والهلاك؛ لأنه فساد في عقله ونفسه وقلبه ودينه وعرضه، ونطفة اللوطي مسمومة تسري في الروح والقلب فتفسدهما فسادًا عظيمًا، قل أن يرجى معه صلاح" (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر الطرق الحكمية لابن القيم ص (٧٩، ٨٠، ٨١).

#### ٢ - حرمة تسقط عند الاضطرار:

وذلك كالإكراه على شرب الخمر وأكل الخنزير.

قال تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱضْطُرِ رَتُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الأنعام:١١٩].

والله تعالى استثنى حال الضرورة، والاستثناء من التحريم إباحةٌ حالَ الإضطرارِ.

إلا أن يكون الإكراه ناقصًا لعدم استيفاء شرطه، فإذا كان مكرهًا لمجاعةٍ أو نحوها ثم ترك الأكل عالمًا بسقوط التحريم فإنه يكون آثيًا.

أما إذا لم يعلم لا يكون آثهًا؛ لأنه قصد بامتناعه مراعاة الشرع في التحرز عن ارتكاب ما يعتقده محرمًا.

٣ - حرمة لا تسقط بالإكراه لكن تحتمل الرخصة:

كحقّ من حقوق الله تعالى، كإجراء كلمة الكفر ترخُّصًا على اللسان، كما قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطَمَيِنٌ بِٱلْإِيمَانِ ﴾ [النحل:١٠٦]. وقد قيل إنه تلزمه المعاريض قبل أن ينطق بكلمة الكفر.

٤ - حرمة لا تسقط لكن تحتمل الرخصة:

وهي في حقوق العباد؛ كإتلاف المال، فتسقط بالإكراه التام، ويلزم الضهان.

فيتلف المكرَه المال صيانةً لنفسه؛ لأن حرمة النفس فوق حرمة المال.

ويلزم الضهان؛ لأنه تعدى على مال غيره وهو محرَّمٌ.

ويجب الضمان على المكره. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَ لَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ ﴾ [البقرة:١٨٨].

### وما الفرق بين المكره والمضطهد؟

المكره قاصدٌ لدفع الضرر باحتمال ما أُكْرِهَ عليه، بينها المضطهد قاصدٌ للوصول الله حقّه بالتزام ما طُلِبَ منه.

وكلاهما غير راضٍ، ولا مُؤْثرٍ لما التزمه، وليس له وَطَرٌ فيه.

## فوائد فقهية

١ - في عقود الْمُكْرَه وفسوخه وأيهانه.

الطلاق والخُلْع والبَيْع والحلف وسائر الأقوال يُتَصَوَّر فيها الإكراه، وسواءٌ في ذلك العقود كالبيع والنكاح، أو الفسوخ كالخلع والطلاق، وكذلك الأيهان والنذور، وهذا كله يدخل فيه الإكراه، فمتى تحقَّق الإكراه بشروطه، وانتَقْت موانعه: لم يترتَّبُ عليه حُكْمٌ من الأحكام في هذا كله، وكان لغوًا، فإنه صَدَر منه عن غير رضى به، فلا يؤاخَذ بذلك في الآخرة، ولا يترتب عليه حُكمٌ في الدنيا.

وهذا قولُ جمهور العلماء، وهو قولُ مالكٍ والشافعي وأحمد.

وهو مرويٌّ عن جماعةٍ من الصحابة، ومن ذلك: قول ابن عباس فيمن يُكرهه اللصوص فيطلِّق: ليس بشيءٍ، ورُوِيَ نحوه عن ابن عمر، وغيره من الصحابة، وبه قال الشعبي والحسن.

وفرَّق الشعبي بين إكراه اللصوص والسلطان، فقال: إن أكرهه اللصوص فليس بطلاق، وإن أكرهه السلطان فهو طلاق. وفسَّرَهُ ابن عيينة فقال: إنَّ اللصَّ يُقْدِم على قتله والسلطان لا يقتله.

وقال أبو حنيفة: طلاق المُكره يلزم؛ لأنه لم يعدم فيه أكثر من الرضا وليس وجوده بشرطٍ في الطلاق كالهازل.

قال القرطبي: وهذا قياسٌ باطل، فإن الهازل قاصدٌ إلى إيقاع الطلاق راضٍ به بخلاف المكره فلم يَرْض به ولا نية له في طلاقه.

وأجازت طائفة طلاق المكره؛ رُوِيَ ذلك عن قتادة والزهري والنخعي، وهو قول الكوفيين.

وله في البيع حالتان:

١- أن يبيع ماله في حقِّ وجب عليه: فذلك ماضٍ سائغ لا رجوع فيه عند

الفقهاء؛ لأنه يلزمه أداء الحق، كما لو ألزمه السلطان بذلك في دينِ عليه وهو موسر.

آح أن يُقْهر على البيع، ويُكره على ذلك: فذلك بيعٌ لا يجوز عليه، وهو أولى بمتاعه، يأخذه بلا ثمن، ويتبع المشتري بالثمن، فإن فات المتاع رجع بثمنه أو بقيمته بالأكثر من ذلك على الظالم إذا كان عالماً بظلمه.

قال مطرِّف: ومن كان من المشترين يعلم حال المكره فإنه ضامنٌ لمن ابتاع من رقيقه وعروضه كالغاصب، وكلما أحدث المبتاع (المشتري) في ذلك من عتقٍ أو تدبير أو تحبيس فلا يلزم المكره؛ وله أخذ متاعه.

وحكى سحنون إجماع المالكية وأهل العراق على أنَّ بيع المكره على الظلم والجور لا يجوز، وحكى ذلك أيضًا في نكاحه.

وثُحُدُّ المرأة إن أَقْدَمَتْ على النكاح غير مكرهةٍ عالمةً بأنَّهُ مكرهٌ عليه، ولا شيءَ عليها إن كانت مكرهةً.

ويبطل نكاح المكره والمكرهة، ولا يجوز المقام عليه؛ لأنه لم ينعقد قاله سحنون، وحكى فيه الإجماع عن أصحابه (١).

٢- في أفعال الجاهل والناسي:

استدل بهذا الحديث من يرى أن جميع المحرمات في العبادات وغير العبادات إذا فعلما الإنسان جاهلاً أو ناسيًا أو مكرهًا فلا شيء عليه فيها يتعلق بحق الله، أما حق الآدمي فلا يعفى عنه من حيث الضهان وإن كان يعفى عنه من حيث الإثم. فجميع المحرمات يرفع حكمها بهذه الأعذار وكأنه لم يفعلها ولا يستثنى من هذا شيء.

فهذا الحديث عام في كل حق لله عز وجل من المحظورات، أما المأمورات فإنها

<sup>(</sup>۱) وانظر تفاصيل الموضوعات السابقة وغيرها في: "تفسير القرطبي" (۱۰/ ۱۸۵- ۱۹۱) وغيره من التفاسير عند آية الإكراه السابقة، وكذا: "جامع العلوم" لابن رجب (۲/ ۳۷۰- ۳۷۰)، و"أحكام القرآن" للجصاص (٥/ ١٣- ١٦)، و"الإنصاف" للمرادي (٨/ ٤٤٢- في بعد) و"المغنى" لابن قدامة (٧/ ٢٩١)، و"المهذب" للشيرازي (٢/ ٧٨)، و"الأم" للشافعي (٧/ ١٧٣)، و"حاشية ابن عابدين" (٣/ ٢٣٥).

لا يسقط أداؤها وقضاؤها فلابد أن تفعل. ولكن يسقط الإثم في تأخيرها بعذر؛ وذلك لأن الواجب يمكن تداركه مع الجهل، وأما المحرم لا يمكن تداركه؛ لأنه فعله وانتهى منه، ولنضرب أمثلة:

أ- رجل تكلم في الصلاة يظن أن هذا الكلام جائز، فلا تبطل صلاته؛ لأنه جاهل محطيء ارتكب الإثم من غير قصد، وقد ثبت (۱) أن معاوية بن الحكم رضي الله عنه دخل مع النبي على في صلاة، فسمع عاطسًا عطس فحمد الله، فقال له معاوية رضي الله عنه: يرحمك الله، فرماه الناس بأبصارهم، أي: جعلوا ينظرون إليه نظر إنكار، فقال: وأثكل أمياه - كلمة توجع - فجعلوا يضربون على أفخاذهم يسكتونه فسكت، فلما انتهت الصلاة دعاه من كان بالمؤمنين رءوفًا رحيمًا محمد ولا شتمني، قال معاوية: فبأبي هو وأمي ما رأيت معلمًا أحسن تعليمًا منه، ما كهرني، ولا شتمني، ولا ضربني، وإنها قال: "إنها هذه الصلاة لا يصح فيها شيء من كلام الناس إنها هي التكبير والتسبيح وقراءة القرآن". ووجه الدلالة أنه لم يأمره بالإعادة كها أمر الذي لا يطمئن في صلاته.

ب- ومثل ذلك لو قال المصلي - ناسيًا - لمن قرع الباب تفضل.

ج- ومثله لو أكل الصائم يظن الشمس قد غربت ثم تبين أنها لم تغرب، وقد ثبت ثبت أنها لم تغرب، وقد ثبت (٢) عن أسهاء بنت أبي بكر رضي الله عنها أنهم أفطروا في يوم غيم على عهد النبي على ثم طلعت الشمس أي: لم يأمرهم على بقضاء. وهذا على خلاف قول بعض الفقهاء.

ومثل ذلك لو أكره على الأكل أو الشرب في نهار رمضان لم يبطل صومه.

د- ومثله لو زنى رجل عاش في غير بلاد المسلمين يظن أن الزنا حلال وهو حديث عهد بإسلام فلا حد عليه ويقبل قوله بخلاف ما لو قال من عاش بين المسلمين إنه لا يدري أن الزنا حرام، فإنه لا يقبل قوله، ويقام عليه الحد.

<sup>(</sup>١) في صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من إباحته (٥٣٧)، (٣٣).

<sup>(</sup>٢) في صحيح البخاري ، كتاب الصوم ، باب إذا أفطر في رمضان ثم طلعت الشمس (١٩٥٩).

وهنا لابد من التنويه بأن الجهل بها يترتب على الفعل ليس بعذر، إنها العذر إذا جهل الحكم، ولهذا ألزم النبي على الأعرابي الذي جامع في نهار رمضان بالكفارة مع أنه كان لا يدري أن في ذلك كفارة (١).

هـ- ولو ترك رجل واجبًا فلابد من فعله؛ لأن النبي على قال: "من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها"(٢)، فعذره عن التأخير ولم يعذره عن القضاء. فهذا في النسيان.

أما بالنسبة للجهل: فالرجل الذي جاء وصلى ولم يطمئن في صلاته قال له النبي الرجع فصل فإنك لم تصل"، فرجع وصلى صلاة لا يطمئن فيها، ثم جاء فسلم على النبي على فقال: "ارجع فصل فإنك لم تصل"، ثلاث مرات حتى قال المصلي: والذي بعثك بالحق لا أحسن غير هذا فعلمني، فعلمه، فهنا لم يعذره بالجهل؛ لأن هذا واجب، والواجب يمكن تداركه مع الجهل فيفعل (").

فإن قال قائل: هذا الرجل لم يأمره النبي على بإعادة ما مضى من الصلوات مع أنه صرح بأنه لا يحسن غير هذا، فما الجواب وأنتم تقولون: إن الواجبات إذا كان جاهلاً يعذر فيها بالإثم أي: يسقط عنه، لكن لابد من فعلها؟ قلنا: هذه المسألة فيها خلاف بين العلماء: هل الواجبات تسقط بالجهل مطلقًا، أو يقال: تسقط بالجهل إن كان عير مقصر، فإن كان مقصرًا لم يعذر.

والظاهر: أن الواجبات تسقط بالجهل ما لم يمكن تداركها في الوقت؛ لذا أمره النبي على النبي الله الصلاة الحاضرة فقط، ومثل ذلك إذا بلغت المرأة دون خمس عشرة سنة وظنت أنه لا يلزمها الصوم إلا بتمام خمس عشرة سنة كما في كثيرة من البادية فتركت الصيام سنين فإننا لا نلزمها بالقضاء لجهلها وعدم تقصيرها لأن أهلها ومن

<sup>(</sup>١) وقد أخرج قصة ذلك الأعرابي الترمذي في كتاب الطلاق واللعان ، باب ما جاء في كفارة الظهار (١٢٠٠) ، والإمام أحمد (٦/ ٢١١) مسند النساء، حديث خولة بنت ثعلبة (٢٧٨٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب مواقيت الصلاة ، من نسي صلاة فليصل إذا ذكرها ولا يعيد إلا تلك .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأذان ، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم (٧٥٧)، ومسلم، كتاب الصلاة ، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة ، وأنه إذا لم يحسن الفاتحة ولا أمكنه تعلمها قرأ ما السير له من غيرها (٣٩٧)، (٤٥).

عندها يقولون لها ذلك فليس عندها من تسأله. فالواجبات عمومًا لا تلزم إلا بالعلم.

لكن إذا كان الواجب الذي تركه جاهلاً يتعلق به حق الغير كالزكاة مثلاً، فإننا نلزمه بأداء ما مضى؛ لأن الزكاة ليس لها وقت محدد تفوت بفواته، فلو أخرها عمدًا إلى خمس سنوات لزمه أن يزكى.

وكان شيخنا عبد الرحمن بن السعدي -رحمه الله - يقول في المسائل الخلافية: إذا كان الإنسان قد فعل وانتهى فلا تعامله بالأشد، بل انظر للأخف وعامله به؛ لأنه انتهى، ولكن انهه أن يفعل ذلك مرة أخرى إذا كنت ترى أنه لا يفعل. والله الموفق (١).

# فوائد دعوية وتربوية

١ - الحديث يفتح بابًا للداعية يدخل منه في معاملته لإخوانه، وللمدعوِّين وهو المسامحة على الأخطاء، وغفران الزَّلات، وترك حسابهم على شيءٍ وضعه الله عن كاهلهم، وعفا عنه، ورفعه عنهم.

والإنسان بشرٌ يخطئ ويُصيب، ويَذْكُر وينسى، وإنها عاقبه الله على وآخَذَهُ بها عمله في حال حضوره ويقظته ولم يُؤَاخِذه على خطأ أو نسيانٍ، والخطأ المذكورُ في الحديث كالخطأ في تعيين القِبْلة، أو خطأ الاجتهاد في مسائل الفقه ونحو ذلك، وليس المراد الخطأ الذي هو الذنب، فهذا خطيئة، والذي يهمنا هو الخطأ الناشئ عن إخلاص واستفراغ للوسع في طلب الحقّ، أما الذنب فليس مرادًا في الحديث كما سبق بيانه.

قال الشاطبيُّ: "فمن شرط المؤاخذة ذِكْر الأمر والنهى والقدرة على الامتثال، وذلك في المخطئ والناسي والغافل محالٌ"(٢).

فلا داعي بعد ذلك للتراشق بسهام التُّهم، وإثارة الفتن حول مسائل اجتهادية يسوغ الخطأ فيها، فضلاً عن وقوع اختلاف النُّظَّار في استخراج حكمها.

<sup>(</sup>١) عن شرح الأربعين لابن عثيمين بتصرف يسير واختصار (ص ٣٨٤–٣٨٩).

<sup>(</sup>٢) "الموافقات" (١/ ١٦٥).

٢- وفي الحديث بيان العفو وعدم المؤاخذة على الأفعال الصادرة عن إكراه، والداعية الموفّق هو الذي يحرر مواطن الإكراه ويضبطها في نفسه وإخوانه، فلا يتوسع فيها يخرج إلى التهاون، ولا بضيق الخناق على نفسه فيقع في التشديد، والسعيد من وَازَنَ بين الأمور، وضبط الموازين.



# رَفْعُ يَجِي (الرَّحِيُجُ (الْنَجِّنَ يُّ (سِيلَتُمُ (الِفِرُوكَ مِسِى الْسِيلَتُمُ (الِفِرُوكَ مِسِى الْسِيلَتُمُ الْنِقِيمُ (الِفِرُوكَ مِسِى

الحديث الأربيون

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ الله عَنْهُمَا قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ الله عَنْهُمَا قَالَ: عَنْ مَنْكِبِي ؛ فَقَالَ:

"كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيل".

وَكَانَ أَبْنُ عُمَرَ يَقُولُ: ﴿إِذَا أَمْسَيْتَ فَلَا تَنْتَظِرْ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرْ الْمَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لَوْتِكَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لَرَضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لَوْتِكَ».

رواه البخاري.





# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أحرجه البخاري وغيره بهذا السياق المطوَّل من طريق مجاهد، عن ابن عُمَرَ، به (۱).

وأخرجه النسائي من وجهِ آخر: من طريق عَبْدَةَ بن أبي لُبَابَة، عن عبد الله بن عُمر، به<sup>(۲)</sup>.

ولفظ الترمذي وابن ماجه: عَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ الله ﷺ بِبَعْضِ جَسَدِي؛ فَقَالَ: "كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ، وَعُدَّ نَفْسَكَ فِي أَهْلِ الْقُبُورِ".

رَّاد الترمذي: فَقَالَ لِي ابْنُ عُمَرَ: "إِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا ثُحَدِّثْ نَفْسَكَ بِالْسَاء، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا ثُحَدِّثْ نَفْسَكَ بِالْسَاء، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا ثُحَدِّثْ نَفْسَكَ بِالصَّبَاحِ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ قَبْلَ سَقَمِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ قَبْلَ سَقَمِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ قَبْلَ مَوْتِكَ، فَإِنَّكَ لَا تَدْرِي يَا عَبْدَ الله مَا اسْمُكَ غَدًا".

وفي رواية لأحمد، والطبراني في "الصغير" والبيهقي في "الزهد الكبير": "واعْدُد" بدل: "وعُدَّ"، وعند أحمد في الرواية المشار إليها: "الموتى" مكان: "القبور" وفي رواية البيهقي المذكورة: "من الموتى وأهل القبور".

# راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث الثالث" من "الأربعين".

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٢/ ٢٤، ٤١)، والبخاري (٢٤١٦)، والترمذي (٢٣٣٣)، وابن ماجه (٤١١٤)، والروياني في "مسنده" (١٤١٨، ١٤١٨)، والبيهقي في "الكبرى" (٣/ ٣٦٩) و"الشعب" (٧/ ٢٦١ \_ ٢٦٢، ٣٤٩) و"الزهد الكبير" (٤٦٥)، وابن حبان في "الصحيح" (١٩٨) و"روضة العقلاء" (ص١٤٨ \_ ١٤٩٠)، وابن عدي في "الكامل" (٣/ ١٠٩٣)، والطراني في "الكبير" (١٣٤٠) و"الصغير" (٣٦) و"مسند الشاميين" (١٦٥)، والإسماعيلي في "معجم الشيوخ" (٦٥)، والقضاعي في "مسند الشهاب" (٦٤٤) من طرق عن مجاهد، به.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٢٣٢)، والنسائي في "الكبرى" كها في ."التحفة" (٥/ ٤٨١)، وأبو نعيم في "الحلية" (٦/ ١١٥) من طريق الأوزاعي، أخبرني عبدة بن أبي لبابة، عن ابن عمر، به.

# منزلة الحديث وأهميته

قال ابن رجب: "هذا الحديث أصلٌ في قِصَرِ الأمل في الدنيا، وأنَّ المؤمن لا ينبغي أن يتخذ الدنيا وطنًا ولا مسكنًا، فيطمئنَّ فيها، ولكن ينبغي أن يكون فيها كأنه على جناح سفر يهييء جهازه للرحيل".

وهذا الحديث يفسر حديث "ازهد في الدنيا"(١).

# شرح المفردات

"أخذ رسول الله ﷺ بمنكبي": أي: تناوله بيده وقبض عليه، والمنكب: الكتف، وإنها فعل ذلك ليتفطَّن لما يلقى إليه.

"كُن في الدنيا": أي: مدة إقامتك فيها.

"كأنك غريب": أي: متشبهًا بالغريب، يعني: لا تركن إلى الدنيا، ولا تطمئن فيها، ولا تتعلق بها؛ لأنك على جناح السفر منها إلى وطنِ إقامتك، وهو الآخرة، كالغريب الذي لا يستقر في دار الغربة، ولا يسكن إليها، ويظل مشتاقًا إلى وطنه.

"أمسيت": دخلت في المساء: من الزوال إلى نصف الليل.

"أصبحت": دخلت في الصباح: من الفجر إلى الزوال<sup>(٢)</sup>، أو من نصف الليل إلى الزوال<sup>(٢)</sup>،

# الشرحالإجمالي

الحديث يدور على التخفف من الدنيا، وترك الانشغال بها عن الآخرة، وتقصير الأمل مما فيها، والحث على طلب الصالحات، والتحذير من تسويف التوبة، واغتنام

<sup>(</sup>١) وهو "الحديث الحادي والثلاثين" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لعبد الوهاب أبو صفية (ص ٤٨٠).

<sup>(</sup>٣) الوافي (ص٣٤٣).

رمے مجیں لائر کھی کھنجنگ ئ رئیسکتری لائٹری کالفرہ کی کسی (۱۳۵۹)

وقت الصحة قبل نزول المرض، ووقت الفراغ قبل ُحدوث المشغل.

#### ومن فوائده:

الدنيا دار عمل لا دار جزاء، والآخرة هي دار القرار؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا هَالِحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنَعٌ وَإِنَّ ٱلْاَحْرَةَ هِي دَارُ ٱلْقَرَارِ ﴾ [غافر: ٣٩].

- ٢ المسارعة إلى التوبة وقصر الأمل في الحياة الدنيا.
- ٣ الحرص على اغتنام الأوقات والحذر من التفريط فيها.
  - ٤ الجِدِّيَّة في الطاعات واغتنام أوقات الصحة والفراغ.
    - ٥ إعداد الزَّاد ليوم المعاد واغتنام الخيرات.

آلدًارَ آلاً خِرَةً
 آلدًارَ آلاً خِرَةً
 آلوًا عَلَمُونَ ﴿ وَإِنَّ ٱلدَّارَ آلاً خِرَةً
 آلوي ٱلحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ وَالعنكبوت: ١٤]، أي: لهي دار الحياة الحقيقية لامتناع طريان الموت عليها(١).

وقيل في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَقُولُ يَلَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِجِيَّاتِي ﴾ [الفجر: ٢٤]، يا ليتني عملت لأجل حياتي هذه، أي: الآخرة، وهي تأكيد لآية العنكبوت بأن الحياة الحقيقية هي الآخرة (٢).

# الشرح التفصيلي

، قوله: أخذ رسول الله ﷺ بمنكبيَّ:

المَنْكِب: بفتح الميم وكسر الكاف مجمع العضو والكتف.

وقد روى بمنكبي بالإفراد دون التثنية، ولم يُعْلم هل الأخذ كان بالمنكب الأيسر أم الأيمن.

فعلى الأول يكون الأخذ قد حصل بيديه، وعلى الثاني يكون قد حصل بيد واحدة.

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود (٤/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) السابق، (٥/ ٥٣٣).

وقد ضمَّن (أخذ) معنى تعلَّق فعداه بالباء وإلا فهو يتعدى بنفسه.

ويستفاد من هذا جواز ـ بل استحباب ـ إمساك المعلِّم أو الواعظ ببعض المتعلِّم أو الموعوظ، بمنكبه أو يده أو نحو ذلك منه؛ لأمور منها:

١ - إحضار قلبه وتنبيهه وتذكيره، وليكون أبعد من النسيان، إذ العادة غالبًا ألا ينسى من فُعِل ذلك معه.

٢ – أنَّ فيه تأنيسًا لقلب الموعوظ، وإشعارًا بالميل نحوه بالمحبة والشفقة.

وذلك على سبيل الغالب، لكنه لا يلزم.

ولهذا أمثلته في الأحاديث والآثار؛ ومن ذلك:

ا حديث جبريل مع النبي ﷺ حين أسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه (لأن جبريل جاء معليًا)(١).

٢ - وعند نزول الوحي على النبي ﷺ أول مرة قال له جبريل عليه السلام: اقرأ فقال النبي ﷺ: "ما أنا بقارئ"، فغطه حتى بلغ منه الجهد ثم أرسله. الحديث (٢).

٣ - فعل النبي ﷺ مع ابن مسعود رضي الله عنه في تعليم التحيات، حيث قال ابن مسعود "علمني رسول الله ﷺ التشهد كفي بين كفيه"(").

وفي هذا دليل على محبته ﷺ لابن مسعود.

وفي حديث الباب دليل على محبته ﷺ لابن عُمَر رضي الله عنهما أيضًا.

والمعنى: أنَّ النبي ﷺ قبض على كتفيه تنبيهًا له على ما سيقول له وإِيْنَاسًا له، وتبسُّطًا معه.

﴿ قُولُه: "كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل":

"كن في الدنيا":

<sup>(</sup>١) وهو "الحديث الثاني" من "الأربعين".

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤)، ومسلم (١٦٠) من حديث عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٢٦٥)، ومسلم (٤٠٢).

أي: في مدة إقامتك فيها متشبِّهًا بالغريب إذا حَلَّ بدار غربة.

### • ووجه الشبه بينه وبين الغريب:

أن الغريب مستوحش في دار الغربة لا يجد من يأنس به، ولا مقصد له إلا الخروج من غربته إلى وطنه من غير أن ينافس أحدًا من أهل غربته؛ لأنه ذليل يقاسي. الهوان وكذلك المؤمن في الدنيا.

لا تَنْهَرَنَّ غريبًا حَالَ غُرْبَتِهِ الدَّهْرُ يَنْهِرُهُ بالـــُلُّلِ وَالْمِحَـنِ وَتَرك ذِكْر وجه الشبه هنا:

لأن هذا هو شأن الغريب والغالب على حاله، وإلا فقد يكون هناك غريب يحب غربته فلا يدخل فيها نحن فيه.

#### والمعنى:

لا تركن إلى الدنيا، ولا تتخذها وطنًا، ولا تتعلَّق بها إلا بها يتعلق به الغريب في غير وطنه.

وقال الإمام أبو الحسن علي بن خلف (۱) في شرح البخاري: قال أبو الزناد: معنى هذا الحديث: الحض على قلة المخالطة وقلة الاقتناء والزهد في الدنيا. قال أبو الحسن: بيان ذلك أن الغريب قليل الانبساط إلى الناس مستوحش منهم؛ إذ لا يكاد يمر بمن يعرفه ويأنس به ويستكثر بخلطته، فهو ذليل خائف وكذلك عابر السبيل ... إلخ"(٢).

- قوله: "أو عابر سبيل": أي: جائز طريق.
  - و"أو" هنا ليست للشك؛ بل تفيد:
  - ١ العطف: بمعني بل، وهذا أحسن الوجوه فيها.
- ٢- وقيل: تفيد التخيير، وهذا محتمل، والأصح الأول.

<sup>(</sup>١) هو ابن بطال: على بن خلف بن عبد الملك ابن بطال البكري القرطبي المالكي، محدث فقيه ، من آثاره: شرح الجامع الصحيح للبخاري في عدة أسفار، والاعتصام في الحديث، توفي سنة ٤٤٩هـ.

<sup>(</sup>٢) "شرح ابن دقيق العيد" (ص٢٤٧).

فهي هنا من باب عطف الخاص على العام.

بمعنى "بل" كما ذكره الجوهري، وفيها معنى الترقي، والمعنى: كن في الدنيا كغريب بل عابر سبيل؛ لأن الغريب قد يسكن في بلد الغربة، بخلاف عابر السبيل فإنَّ مِنْ شأنه ألا يقيم لحظة، ولا يسكن لمحة، وكذلك المؤمن في الدنيا.

وقال العز علاء الدين بن يحيى بن هبيرة: "في هذا الحديث ما يدل على أن رسول الله على الله على الله على الله الله على الله الله على الله الله الله الله على التشبه بالغريب؛ لأن الغريب إذا دخل بلدة لم ينافس أهلها في مجالسهم ولا يجزع أن يُرى على خلاف عادته في الملبوس ولا يكون متدابرًا معهم، وكذلك عابر السبيل لا يتخذ دارًا ولا يلج في الخصومات مع الناس..."(١).

### • ولماذا شبه المؤمن في الدنيا بالغريب أو المسافر؟

١ - لأن المصطفى ﷺ قال: "مالي وللدنيا، إنها مَثْلِي ومَثْل الدنيا كمَثْل راكبٍ
 قَالَ في ظلِّ شجرةٍ ثم راح وتركها"(").

فالفيء والظل يزول، وإن لم يزل المستظِلُّ والمسافر.

٢- ولأن المؤمن قد وَطِئت قدماه الدنيا وهو يَتنَاقَص في عُمُرِهِ حتى ينتهي بالموت، فعند ذلك يصل إلى وطنه.

دخلوا على بعض الصالحين في بيته فقيل له: إِنَّا نرى بيتكَ بيتَ رجلٍ مرتحلٍ، فقال: "أمرتحلٌ؟! لا؛ ولكن أُطْرَدُ طردًا".

ودخلَ رجلٌ على أبي ذرِّ، فجعل يُقلِّب بصره في بيته، فقال: يا أبا ذر أين متاعكم؟ فقال: إنَّ لنا بيتًا نوجِّه إليه متاعنا، قال: إنَّه لابد لك من متاعٍ ما دمتَ ها هنا، قال: إنَّ صاحبَ المنـزلَ لا يدعُنا فيه.

وقال عمر بن عبد العزيز في خطبته: "إنَّ الدنيا ليست بدار قراركم، كتب الله عليها الفناء، وكتب على أهلها منها الظَّعَن، فكم من عامر موثق عن قليلِ يَخْرَبُ،

<sup>(</sup>١) السابق (ص٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣٠٠١)، والترمذي (٢٣٧٧)، وابن ماجه (١٠٩) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه. وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٥٦٦٨).

وكم من مقيم مغتبط عما قليل يَظْعَنُ، فأَحْسِنوا رحمكم الله منها الرِّحلة بأحسن ما بحضر تكم من النقلة، وتزوَّدوا فإنَّ خير الزاد التقوى"(١).

فالحياة في الحقيقة كزيارة ضيف أو سحابة صيف.

والمؤمن فيها غريب؛ لأن لذاتها فانية وهو يُؤثِر الباقي الشريف القدر على غيره.

على أنَّ أعظم شهوات الدنيا: النساء، ومَن تأمَّل الجِماع وجده مبالاً في مبال<sup>(۲)</sup>، ووَجَدَ نساءَها متلطخاتٍ بقاذورات الحيض والنفاس.

ومَنْ تأمَّل أجمل لباسها وجده الحرير، وهو خارج من دويبة مهينة تعافها النفس.

ومَن تأمَّل أحلى شرابها وجده العسل، وهو خارج من ذبابة ولا سيها أنه قيل: إنه قيؤها أو فضلات بطنها.

ومن تأمل أطيب طيبها وجده المسك، وأصله دم منتن قذر.

ففي ذلك أَوْفَى تنبيه على خساستها ودناءتها، ومع ذلك كله فلا يخلو المرء عن أن يُعَمَّرَ فيها أو لا؟ فإِنْ عُمَّرَ رُدَّ إلى بدايته، ثم لابد له من الموت، وإن مات قبل التعمير فقد قضى نحبه، وعها قليل يصير نسيًا منسيًا.

والمرء إذا مات صَحِبَهُ من دنياه وماله: عمله، فأما المال فبمجرد موته يصير ملكًا لغيره، يُحاسب عليه جميعًا، ولا ينتفع منه بشيء، فياليته ما ترك شيئًا خلفه وقدَّمه لآخرته.

وأما أهله فإن صنعوا معروفًا به أوصلوه إلى القبر، ثم رجعوا إلى متعهم ولذاتهم، بل ربها فرحوا بموته، على أنهم - بل وجميع الخلق - لو أذابوا أكبادهم حزنًا على موته ما أغنى عنه ذلك من شيء، فياليته اشتغل بمولاه عمن سواه.

وأما عمله فملازمٌ له لا يُفارقه لحظة، ولا يغيب عنه لمحة، وحينئذٍ فهو الذي يتعيّن على العاقل دوام مراعاته، وملازمة عظيم السعي في مرضاته.

<sup>(</sup>١) "حلية الأولياء" (٥/ ٢٩٢)، و"جامع العلوم" (٢/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى موضع البول.

والمؤمنُ في الدنيا غريبٌ؛ لأنَّ له وطنًا آخر يَرجع إليه، وهو آخرته.

قال ابن رجب: "لما خُلِقَ آدمُ أُسكن هو وزوجتُه الجنة، ثم أُهْبِطَا منها، ووُعِدا بالرجوع إليها وصالح ذُرِّيتِهِما، فالمؤمن أبدًا يَجِنُّ إلى وطنه الأوَّل، وحبُّ الوطن من الإيهان.

وكما قيل:

كُمْ مَنْزِلٍ للمرءِ يألفُهُ الفَتَى وحنينُهُ أبدًا لأوَّلِ مَنْزِلِ"(١). ولابن القيم:

فحيَّ على جناتِ عدنٍ فإنَّها منازِلُكَ الأُولَى وفيها المخيمُ ولكنَّنا سبى العدوِّ فهلْ تَرَى نعودُ إلى أوطانِنا ونُسَلَّمُ وقد زعموا أنَّ الغريبَ إذا نَأَى وشَطَّتْ به أوطانُه فهو مُغرَمُ وأيُّ اغترابِ فوقَ غربتِنا التي لها أضْحَت الأعداءُ فينا تَحَكَّمُ (٢)

ولهذا أوصى النبي ﷺ جماعةً من أصحابة منهم: سلمان الفارسي أن يكون بلاغهم من الدنيا كزاد الراكب<sup>(٢)</sup>.

سبيلُكَ في الدُّنيا سبيلُ مسافرٍ ولابدَّ مِنْ زَادٍ لكلِّ مسافرِ ولابدَّ مِنْ زَادٍ لكلِّ مسافرِ ولابدَّ للإنسانِ مِنْ حَمْلِ عُدَّةٍ ولا سيّما إِنْ خَافَ صولَةَ قاهرِ

قال داود الطائي: "إنها الليل والنهار مراحل يسترلها الناس مرحلة مرحلة، حتى ينتهي ذلك بهم إلى آخر سفرهم، فإن استطعتَ أن تقدم في كل مرحلة زادًا لما بين

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (٢/ ٣٧٩)، والبيت في "ديوان أبي تمام" (٤/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) "حادي الأرواح" (ص ٢٣) و"طريق الهجرتين" (ص ٥٠-٥٥) و"مدارج السالكين" (٣/ ٢٠٠-٢٠١) لابن القيم رحمه الله.

<sup>(</sup>٣) وحديث سَلْمان: أخرجه أحمد (٢٣١٩٩)، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٥٤٦٥).

يديها فافعلَ، فإن انقطاع السفر عن قريبٍ ما هو، والأمرُ أعجل من ذلك، فتزود لسفرك، وأقض ما أنت قاضٍ من أمرك، فكأنَّك بالأمر قد بَغَتَكَ "(١).

### وقال بعضهم:

وما هذه الأيامُ إلَّا مراحلُ تَمَرُّ وتُطْوَى والمسافرُ راحلُ نسيرُ إلى الآجالِ في كلِّ لحظةٍ وأيَّامُنا تُطوَى وهنُ مراحلُ ولم أَرَ مثلَ الموتِ حقًا كأنَّه إذا ما تَخَطَّتُ الأَمَانُ باطلُ وما أقبحَ التفريط في زمنِ الصِّبا فكيفَ به والشيبُ للرأسِ شامِلُ تَرَحَّلُ مِن الدُّنيا بِزَادٍ مِن التَّقَى فَعُمْرُكَ أَيَّامٌ وَهِنَّ قلائِلُ

وكتب الأوزاعيُّ إلى أخ له: "أما بعد! فقد أُجِيطَ بكَ مِن كلِّ جانبٍ، واعْلَمْ أنَّه يُسَارُ بكَ فِي كلِّ يُومٍ وليلةٍ، فاحذرِ الله، والمقامّ بين يديه، وأن يكونَ آخر عهدِكَ به، والسلام"(٢).

هذا وقد أفرد النووي رحمه الله في "رياض الصالحين" بابًا مطولاً باسم: "فضل الزهد في الدنيا والحث على التقلُّل منها".

وأوردَ آيات كثيرة تبيِّن حقارة الدنيا وسرعة زوالها، فقد شُبِّهَتْ في آياتٍ بالزرع في أطواره من الحبَّة إلى الحصيد أو الهشيم.

وأخبر عن حقيقتها بأنها لعبٌ ولهوٌ وزينة وتَفَاخُرٌ وتكاثرٌ في الأموال والأولاد.

وذكر طرفًا من الأحاديث؛ منها:

١ - حديث أبي سعيد الخدري على: "فاتقوا الدنيا واتقوا النساء"".

٢- وحديث أنس بن مالك على اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة الله ٢-

<sup>(</sup>١) "حلية الأولياء" (٧/ ٣٤٥-٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٦/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٧٤٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٧٩٥)، ومسلم (١٨٠٥).

٣ - وضرب لقلَّتِهَا مثلاً: "ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه في اليمِّ فلينظر بِمَ يرجع "(١).

٤ - وعن أبي هريرة: لقد رأيتُ سبعين من أهل الصُّفَّةِ ما منهم رجلٌ عليه رداء، إما إزار وإما كساء، قد ربطوا في أعناقهم، فمنها ما يبلغ نصف الساقين، ومنها ما يبلغ الكعبين، فيجمعه بيده كراهية أن تُرى عورته (٢).

٥ - وعن أبي هريرة الله أيضًا: "الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر "(٦).

٦ - وعن ابن عمر رضي الله عنها: "لقد رأيت رسول الله يظل اليوم يَتَلَوَّى ما يجد من الدَّقَل<sup>(١)</sup> ما يملأ بطنه"(°).

ثم أَعْقَبَ النوويُّ رحمه الله ذِكْر هذا الباب ببابٍ مناسبٍ له، وهو باب: فضل الجوع وخشونة العيش، والاقتصار على القليل من المأكول والمشروب والملبوس وغيرها من حظوظ النفس وترك الشهوات.

وأُوْرَدَ فيه بعض الأحاديث؛ منها:

امن أصبح منكم آمنًا في سِرْبِهِ، معافى في جسده، عنده قوت يومه؛ فكأنها حيزت له الدنيا بحذافيرها (١).

٢ - مر أبو هريرة رضي الله عنه بقوم بين أيديهم شاةٌ مَصْلِيَّةٌ فدعوهُ فَأَبَى أَنْ
 يأكل، وقال: "خرجَ رسول الله ﷺ من الدنيا ولم يشبع من خبز الشعير "(٧).

وفي رواية عن أبي هريرة ﷺ، قال: "والذي نفسي بيده ما شَبِعَ رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٥٨) من حديث المستورد الفهري ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) أحرجه البخاري (٤٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٩٥٦).

<sup>(</sup>٤) تمرٌّ رديء.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٢٩٧٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي (٢٣٤٦)، وابن ماجة (٤١٤١) من حديث عبيد الله بن مُحِصَنِ الخَطْمِي رضي الله عنه. وحسنه الترمذي، والألباني في "صحيح الجامع" (٢٠٤٢).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري (١٤)٥).

ثلاثة أيام تباعًا من حبز حنطة حتى فارق الدنيا"(١).

" - وعن عروة عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت تقول: "والله يا ابن أختي إِنْ كنا لننظر إلى الهلال، ثم الهلال، ثم الهلال، ثلاثة أَهِلَّة في شهرين، وما أُوقِدَ في أبيات رسول الله على نارٌ، فقلت: يا خالة! فها كان يُعَيِّشُكُم؟ قالت: الأسودان التمر والماء؛ إلا أنه قد كان لرسول الله على جيران من الأنصار، وكانت لهم منائح، فكانوا يرسلون إلى رسول الله على من ألبانها فيسقينا"(").

٤ - وعن عمرو بن الحارث شه قال: "ما ترك رسول الله على عند موته درهما ولا دينارًا ولا عبدًا ولا أمة، ولا شيئًا؛ إلا بغلته البيضاء، وسلاحه، وأرضًا جعلها لابن السبيل صدقةً"(").

٥ - وأخيرًا لقد شبه النبي ﷺ الدنيا لصحابته بها يُقرِّز النفوس:

فقال: "والله للدنيا أهون على الله من هذا عليكم "(١).

قوله: "وكان ابن عمر رضي الله عنهما يقول: إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء".

عَقَّبَ به ما قبله؛ للحضِّ على ترك الدنيا، والزهد فيها، وهذا للحضِّ على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٣٧٤)، ومسلم (٢٩٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٥٦٧)، ومسلم (٢٩٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٧٣٩).

<sup>(</sup>٤) يعني: جانبيه، وفي رواية: "كَنَفَته" يعني: حانبه.

<sup>(</sup>٥) أي: صغير الأذن.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٢٩٥٧).

تقصير الأمل، وذاك متوقِّفٌ على هذا؛ لأنه المصلح للعمل والمثجي من آفات التراخي والكسل، فإنَّ مَنْ طال أملُه ساءَ عملُه.

فعُلم مِنْ هذا أن قِصَرَ الأمل سببٌ للزهد في الدنيا.

- ولم يتقدم السبب على المسبّب رغم أنه أولى منه رتبة:

تأدُّبًا مع كلام النبي ﷺ.

على أن الحديث متضمِّنٌ للحض على تقصير الأمل كما مرَّ معنا.

- وجاء بكلام ابن عمر عقب الحديث:
- ١ لأن قول ابن عمر أصرح في بيان المعنى المراد من سياق الحديث.

٢ - ولأن قول ابن عمر صريح في الحث على طلب الاجتهاد بخلاف الحديث.

فهو كالتفسير والتتميم للمعنى المذكور في الحديث، ومثل هذا المقام يُناسبُه الإطناب.

- وقوله: "وكان ابن عمر يقول" إلى آخره:

يدل على أن ابن عمر كان يُكْثر من قوله الآتي، لمزيد الحث على قصر الأمل والاجتهاد في العمل.

بخلاف لو قال: "وقال ابن عمر" فدلالته ظاهرةٌ على أنه ربها قال ذلك مرةً أو مرتين، ولم يصل ذلك منه إلى حدِّ المعرفة به، والشُّهرة عنه.

- قوله: "إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء":
   يحتمل معنين:
- ١- أي إذا دخلت أيها الإنسان في المساء فلا تحدِّث نفسك بالبقاء إلى الصباح،
   وكذا إذا دخلت في الصباح فلا تنتظر المساء، بل انتظر الموت على كلِّ حالٍ، واجعله نصب عينيك، فإِنَّ مَنْ قَصُرَ أملُه زهدَ، ومَن طال أملُه طمع ورغب، وترك الطاعة وتكاسل عن التوبة وقسا قلبه لنسيانه الآخرة.

٢- ويحتمل أن يكون المراد: إذا أصبحت فاعمل ما يليق بهذا الوقت من وظائف الأوقات والأعمال، ولا تنتظر بها المساء، فهو حثٌ على المبادرة إلى العمل في

حينه، وترك التسويف؛ لأنه لا يدري أيبقى إلى المساء؟ أم لا؟

ولفظ الحديث يفتح بابًا للمعنيين، ولا مانع من إرادة المعنيين فيه.

## • ومِنْ كلام السلف في ذم طول الأمل:

- ما رُوِيَ عن علي بن أبي طالب على أنه قال: "إنها أخاف عليكم اثنتين: طول الأمل، واتباع الهوى، فإن طول الأمل يُشيى الآخرة، وإنَّ اتباع الهوى يصدّ عن الحقّ، وإنَّ الدنيا قد تَرَحَّلَتْ مُدْبِرَة، وأَنَّ الآخرة قد ترحلت مُقبلة، ولكلّ واحدة منها بَنُونٌ، فكونوا من أبناء الدنيا، فإنَّ اليوم عملٌ ولا حساب وغدًا حساب ولا عمل "(۱).

- وقال عون بن عبدالله بن عتبة: "كيف أغفل عن نفسي وملك الموت ليس يغفل عني؟ وقال: كيف أتَّكِل على طول الأمل والأجل يطلبني؟"<sup>(٢)</sup>.

- وقال محمد بن واسع: "أربع من علم الشقاء: طول الأمل، وقسوة القلب، وجمود العين، والبخل"(٣).

- وقال الفضيل بن عياض: "إن الشقاء طول الأمل، وإِنَّ السعادة قصر الأمل "(١٠).

- وقال الحسن: "ما أطال عبدٌ الأملَ إلا أساء العمل". وقال أيضًا: "إذا سرَّكَ أن تنظر إلى الدنيا بعدك فانظر إليها بعد غيرك" (°).

ووعظ الحسن فقال في موعظته: "المبادرة عباد الله المبادرة، فإنها هي الأنفاس لو قد حُبِسَتْ انقطعت عنكم أعمالكم التي تَقَرَّبون بها إلى الله عز وجل، رحم الله امرءًا نظر لنفسه وبكى على ذنوبه، ثم يقرأ هذه الآية: ﴿ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًا ﴾ [مريم: ١٨] ثم

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (۷/ ۱۰۰)، وابن المبارك في "الزهد" (۲۰۵)، وهناد في "الزهد" (۵۱۰)، والبيهقي في "الشعب" (۷/ ٣٦٩) و"الزهد الكبير" (٤٦٣)، وأبو نعيم في "الحلية" (٨٦/١). أخرجه البيهقي في "الشعب" (۷/ ٣٧٠) من وجهٍ آخر مرفوعًا، ولا يصح، والمشهور وقفه من قول عليًّ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في "الشعب" (٧/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) السابق.

<sup>(</sup>٥) السابق.

يبكي ويقول: آخر العدد خروج نفسك، آخر العدد فراق أهلك، آخر العدد دخولك في قبرك"(١).

- وعن محمد بن أبي توبة قال: "أقام معروف الكُرْخي الصلاة ثم قال لي: تقدَّم، فقلت: إِنْ صليتُ بكم هذه الصلاة لم أُصَلِّ بكم غيرها! فقال معروف: وأنت تُحدِّث نفسكَ أَنْ تصلي صلاةً أخرى؟! نعوذ بالله من طول الأمل فإنه يمنع خير العمل"(٢)، وفي الحديث: "صل صلاة مودع"(٢).

- وقال أبو العباس بن عطاء: "أصلُ كلِّ تدبيرِ الرغبة، وأصل كل رغبة طول الأمل"(٤).

- وقال العباس بن حمزة: "لو التفتَ طولُ أملي فعاينَ قربَ أجلي لاستحى طول أملي من قرب أجلي "(°).

- وقال يحيى بن معاذ: "لا يزال العبد مقرونًا بالتواني ما دام مقيمًا على وعد الأماني"(٢).

وقال أبو العتاهية (٧):

نسيتُ مَنيَّتي وخدعتُ نفسي وطالَ عليَّ تعميري وغَرْسي ومَا أدري وإِنْ أَمَّلْتُ عُمْرًا لعلِّي حينَ أُصبحُ لستُ أُمْسي ألم تَرَ أَنَّ كلَّ صباح يوم وعُمْركَ فيه أقْصَرُ منهُ أَمسِ \$ قوله رضي الله عنه: "وخذ من صحتك لمرضك ومن حياتك لموتك":

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في "الزهد الكبير" (٥٢٦)، وأبو نعيم في "الحلية" (٨/ ٣٦١، ٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/ ٢١٤)، وابن ماجه (١٧١٤)، وغيرهما وحسنه الأرناؤوط، جامع العلوم والحكم (٢/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في "الرهد الكبير" (٢٠٦).

<sup>(</sup>٥) السابق (٦٠٧).

<sup>(</sup>٦) السابق (٦٠٩).

<sup>(</sup>٧) انظر: "ديوان أبي العتاهية" (ص١١١)، و"جامع العلوم" (٢/ ٣٨٦).

"من": بمعنى في.

وفي الكلام معنى مقدور محذوف، والمعنى: اغتنم العمل في حال صحتك فإنه ربها عرض مانعٌ منه فتقْدُم المعاد بغير زادٍ.

#### • فائدة:

من كان محافظًا على ورد بعينه من الأعمال الصالحات، أو كان مستمرًا على فعلٍ من صلاة أو صدقة أو صيام ثم عرض له ما يمنعه عن عمله هذا: كُتِبَ له أجره، كما لو كان عاملاً، وكان حاله في هذا العارض صدقةً من الله سبحانه وتعالى تصدق بها على عبده.

وقد ورد هذا المعنى في حديث أَبَي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ ﴿ مُلْهُ، قال: قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَل

وهذا مقيَّدٌ بمَن كان مستمرَّا على عملٍ معينٍ، أو خصلة بعينها من خصال الطاعة والخير، فمن لم يكن ذلك من عادته ثم عَرَضَ له ما يمنعه عن بعض الأعمال لم يكتب له أجرُ شيء لم يكن له بعادة، ولا كان في قصده ونيته لولا هذا العارض.

ولذا قال ابنُ عمر ﷺ: "خُذْ من صحتك لمرضك" إلى آخره؛ حتى إذا جاءت هذه العوارض المذكورة وجدتكَ على خير فلم تُحرم الأجر بسببها، تفضُّلاً وصدقة عليك من الله سبحانه وتعالى، جزاءً على عملك وطاعتك واجتهادك حال تمكَّنك ورخائك.

### فائدة أخرى:

ما ذكره ابن عمر مستوحى من معنى الحديث؛ لأن الغريب إذا أمسى لا ينتظر الصباح وإذا أصبح لا ينتظر المساء، فكذلك الإنسان في الدنيا.

وقد ورد معنى قول ابن عمر هذا في وصية النبي ﷺ لرجلٍ وهو يعظه، فقال له على المنافقة على المنافقة عنه وغناك المنافقة المنافقة عنه المنافقة المنافقة عنه عنه المنافقة عنه عنه المنافقة عنه المنافقة عنه المنافقة عنه المنافقة عنه عنه المنافقة عنه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (٤/ ٣٤١)، والبيهقي في "الشعب"(٧/ ٢٦٣). وأخرجه ابن أبي شيبة (٧/ ٧٧)،=

### وقوله: "ومن حياتك لموتك":

أي اغتنم ما ترجو نفعه بعد موتك ما دمت حيًا، فإِنَّ من مات انقطع عمله، وفات أجله، وحقَّ ندمه، وتوالى حزنه وهمه، فاسْتَلِفْ منكَ لكَ.

واعْلَم أنه سيأتي عليك زمانٌ طويل، وأنت تحت الأرض، لا يمكنك أن تتقرَّب فيه بشيءٍ إلى مولاك.

وهذا الزمان حاضرٌ بين يديك، ولو طال عُمْرُك مهما طال فسيمضي كأسرع من لحظةٍ، بجميع ماضيه من نعيمه وغيره، كأنه أضغاث أحلام، ثم يأتي بعد ذلك شاهدًا عليك أنَّك ضيعته هباءً، أو أنَّك أحسنتَ فيه، فاحرص عليه، واغتنم الفرصة.

### • دفعُ شُبهة:

فإنْ قيل: إنَّ ذم طول الأمل يُعارض الحرص على العمل والحث على عمارة الأرض؟ فالجواب على ذلك:

أنه لا تعارُض بين الأمرين أصلاً؛ إذ الحث على عمارة الأرض، وحفظ النسل وما شابه ذلك؛ لا يُعارض النهي عن طول الأمل، لأنَّ الشخص مكلَّفُ أن يعمل في الدنيا بطاعة الله تعالى وما أمره به، والاجتهاد في ذلك؛ لأنه لا يدري أيَّ وقتٍ يدركه الموت، لكنه يعمل لا مِن أجل جني الثمار، وحصد النتائج، وإنها يعمل استجابة لما أمر به وطُلِبَ منه.

ويؤيد هذا المعنى قوله ﷺ: "إِنْ قَامَتْ السَّاعَةُ وَبِيَدِ أَحَدِكُمْ فَسِيلَةٌ فَإِنْ اسْتَطَاعَ أَنْ لَا يَقُومَ حَتَّى يَغْرِسَهَا فَلْيَفْعَلْ "(١).

فلا وقت لدى الإنسان في مثل هذه الحالة لجني الثهار وحصاد النتائج؛ وإنها يفعل ذلك استجابةً لما طُلِب منه، وإذعانًا لما أُمِرَ به.

<sup>=</sup>وابن المبارك في "الزهد" (٢)، والنسائي في "الكبرى" كما في "التحفة" (٣٢٨/١٣ رقم١٩٩٧)، وأبو نعيم في "الحلية" (١٤٨/٤)، والقضاعي في "الشهاب" (٧٢٩)، والمزي في "تهذيب الكمال" (٩/ ٤٤٣\_٤٤) من رواية عمرو بن ميمون مرسلاً عن النبي ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٢٥٦٩) من حديث أنس بن مالك فله، وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (١٤٢٤).

#### فهم قضيتان:

أ\_العمل بالمطلوب من الإنسان في عمارة الأرض، والاجتهاد، ونحو ذلك. ب\_قصر الأمل، وترك تمني التكثُّر من خُطام الدنيا ورمامها.

تنبيه: وإنها ذُم طول الأمل؛ لما فيه من معنى إيثار الدنيا الفانية على الآخرة الباقية، والرضى بالدنيا الأدنى على الآخرة الأعلى.

والمقصود: أن تكون الدنيا في يد الإنسان لا في قلبه وعقله وتفكيره، فيستولي عليه حبُّها، فيُرْديه.

وهذا شبيهٌ بالحثِّ على الزهد في الدنيا بجانب الحثِّ على إصلاح المال، واتخاذ أسباب الكسب والإنفاق على النفس ومَنْ تعول.

فالمراد من ذلك كلِّه: قطع العلائق التي تحول بين المرء وبين إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، وتفريغ القلب مِن كل شائبة شُغْلِ بغير الله سبحانه وتعالى، وليس المقصود التفريط في جانب على حساب جانب آخر من الأوامر والنواهي.

#### • فائدة

رُوِيَ عن عُمر بن الخطاب رضي الله عنه، أنه قال: "اعمل لدنياك كأنَّك تعيش أبدًا واعمل لآخرتك كأنك تموت غدًا".

#### وقيل:

إذا هَبَّتْ رياحُكَ فاغْتَنِمْهَا فإِنَّ لكلِّ خافِقَةٍ سكونُ ولا تَغْفَلْ عنِ الإحسانِ فيها فهَا تَدْرِي السكونُ متى يكونُ

### فوائد تربوية ودعوية

الحديث يربي النفس على وضع كل من الدنيا والآخرة في موضعها، ونفي الخلل الواقع في حسابات كثير من النفوس، حيث تميل بعضها إلى الدنيا بحذافيرها، وألوانها وفتنها، وتعتزل أخرى الميدان.

فتلهث الأولى في جمع الحطام، غافلةً عن آخرتها، وما فيها من حسابٍ وعقاب، وتعيش الأخرى عالة على غيرها!!

والعدل في ذلك: وضع الأمور في نصابها، حسبها رسمه هذا الحديث وغيره، وضبط المعادلة بين الدنيا والآخرة، والعمل في الدنيا، والسعي على المعاش، مع الحرص على ما ينفع في الآخرة.

فهو عملٌ دنيويٌّ مقيدٌ بها ينفع في الآخرة، فيعود ذلك بالنفع على الإنسان في دنياه وأخراه.

٢ - اغتنام العمر، والحرص على الساعات، وعدم تضييع الوقت في غير فائدة شرعية تعود على المرء، وكان بعض السلف إذا قيل له: انتظر أكلمك؛ قال: "أمسك الشمس" يريد أن العمر يمضي ولا يتوقف، فكيف يضيعه فيها لا فائدة فيه؟

وهذا درسٌ للدعاة عظيم، فعلى الداعية أن يحرص على رأس ماله، وهو وقته ولحظاته، وأن يحرص على إنفاقها في وجوهها الشرعية، بعيدًا عن الجدل في أمور محسومة، أو النقاش في أمورٍ لم نُتعبَّد بها، أو لم نؤْمَرْ بها أصلاً.

٣ – وفي الحديث درسٌ للدعاة العاملين في حقل الدعوة؛ إِذْ ربَّما أدى اختلاطهم بالناس وكثرة القيل والقال إلى قسوة في القلب، ودواء ذلك في قطع الأمل في الدنيا، والزهد فيها، والإكثار من ذِكْر الآخرة.

٤ - وفي الحديث إشارة إلى تكليف الداعية بالبلاغ والبيان دون انتظار النتائج؛ لأنه إذا تيقّن من جواز رحيله عن الدنيا في أي وقتٍ لم ينتظر لدعوته ثمرةً، ولم يبحث عن حصادٍ قريب لدرسٍ ألقاه ولا خطبة خطبها، وإنها عليه البلاغ والتبيين المأمور بها، أما النتائج فأمرها إلى الله.

وتأمَّل كيف صبر نبي الله نوح عليه السلام على قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا، وما تعجَّل نتيجةً ولا حصادًا.

# رَفَّحُ مجبس (الرَّحِمَجُ (اللِّجُسِّ يِّ (السِلنَمُ (الِنِّمُ (الِمُؤوكِرِينَ

# الحديث الحادي والأربعون

عن عَبدِ الله بن عَمْرو بن العاص رضي الله عنها قال: قال رسولُ الله ﷺ:

«لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يكونَ هواهُ تبعًا لِمَا جِئْتُ به».

قال النوويُّ رحمه الله: حديثٌ حَسَنٌ صحيحٌ، رَوَيْنَاهُ فِي كتابِ "الحُجَّةِ" بإِسنادٍ صحيحٍ.



ربع معبن (لرسّعن (البخّن يُ رئيلنز) (لِفِرُون مِن

# طرق الحديث والفاظه

هذاالحديث أخرجه الشيخ أبو الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي الشافعي الفقيه نزيل دمشق (١) في كتابه "الحجة على تارك المحجة "(٢)، كما ذكر النووي رحمه الله.

وقول النووي: رويناه في كتاب الحجة ... الخ، أي: نقلناه، وعلى هذا التفسير تكون "في" بمعنى على، وإن كان رويناه بمعناه الحقيقي تكون "في" على حقيقتها، متعلقة بمحذوف حال، أي: رويناه نحن حال كونه موجودًا في كتاب الحجة (٢٠).

وعزاه ابنُ رجب<sup>(۱)</sup> إلى أبي نعيم في كتاب "الأربعين"، وشرط في أَوَّلها أَنْ تكونَ من صحاح الأخبار، وجياد الآثار، مما أجمع الناقلون على عدالة ناقليه، وحرَّجته الأئمة في مسانيدهم.

وأخرجه أيضًا ابن أبي عاصم والبغوي والبيهقي، وغيرهم، ومداره على نعيم ابن حاد، حدثنا عبد الوهاب الثقفي، عن هشام بن حسان، عن محمد بن سيرين، عن عُقبة بن أوس، عن عبد الله بن عمرو، به (°).

وقال البيهقي: تفرد به نعيم بن حماد.

وقال ابن عساكر: حديث غريب، قال الألباني: يعني: ضعيف.

<sup>(</sup>١) له ترجمة في "سير أعلام النبلاء" (١٩/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) وهو كتابٌ في عُقيدة أهل السنة والجهاعة يتضمن ذكر أصول الدين على قواعد أهل الحديث.

<sup>(</sup>٣) مختصر النبراوي وهامشه (ص١٣).

<sup>(</sup>٤) في "جامع العلوم" (٢/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي عاصم في "السنة" (١٥)، والبغوي في "شرح السنة" (١٠٤)، والبيهقي في "المدخل" (٢٠٩)، والحسن بن سفيان في "الأربعين" (٩)، وكذا أبو نعيم، وعزاه الشيخ الألباني في تخريج "السنة" لابن أبي عاصم إلى السّلفي في "الأربعين البلدانية" و"معجم السفر" والهروي في "خريم الكلام" وابن بطة في "الإبانة" وابن عساكر في "طرق الأربعين" من طريق نعيم به. وجري ابن حجر في "فتح الباري" (٢٨٩/٣) على ظاهر الإسناد فقال: "ورجاله ثقات"، وقد

وجري ابن حجر في قتح الباري (١٨٩/١١) على طاهر الإسناد فقال: ورجاله تفات، وقد عُلِم أَنْ ثَقَةَ الرجال شرطُ في الصحيح، لكنها ليست موجبة لتصحيح الحديث؛ لجواز تضعيفه من وجوه أخرى، كما هو الحال هنا. ولذا ضعف الشيخ الألباني رحمه الله إسنادَهُ. وانظر تخريجه للمشكاة (١/٩٥).

وقال ابن رجب "تصحيح هذا الحديث بعيدٌ جدًّا" ثم استطرد في بيان ضعفه وعلل إسناده من وجوهٍ شتى.

والحديث منكرُ الإسناد؛ لأمور:

۱ - تفرُّد نعيم بن حماد به.

ونعيم ضعيف، بل نسبه بعضهم إلى أنه كان يضع الحديث (١)، فتفرُّده بالحديث يأتي على رسم المحدثين للحديث المنكر.

ثم إنه تفرّد بالحديث دون سائر أصحاب عبد الوهاب الثقفي، وأصحاب هشام بن حسان، وأصحاب محمد بن سيرين، وهم من المشاهير المكثرين من الرواية والأصحاب، فأين كان أصحابهم عن هذا الحديث حتى يتفرد به نعيمٌ الضعيف، ويأتي بها لم يأتِ به الثقات؟!

وهو بهذا الرسم الأخير يتوافق مع رسم الإمام مسلم (٢) وغيره للحديث الفرد المنكر. وهذا هو الحديث الذي منع ابن الصلاح من تصحيحه؛ لوروده بالإسناد الصحيح خارج الدواوين المعتمدة المشهورة، مع الحاجة إليه فيها (٢).

٢ وقد اختُلِفَ على نعيم في إسناده، فقيل عنه: عن عبد الوهاب الثقفي، عن
 هشام بن حسان، عن محمد بن سيرين، عن عُقبة بن أوس، عن عبد الله بن عمرو، به.

ورُوِيَ عنه: عن الثقفي حدثنا بعض مشيختنا هشامٌ أو غيره، ذكر ابن رجب هذه الرواية وقال: "فعلى هذه الرواية فيكون شيخ الثقفي غيرَ معروفٍ عينه.

ورُوِيَ عنه: عن الثقفي، حدثنا بعض مشيختنا، حدثنا هشام أو غيره، فعلى هذه الرواية؛ فالثقفي رواه عن شيخٍ مجهول، وشيخه رواه عن غير مُعَيَّنٍ، فتزدادُ الجهالةُ في إسناده".

<sup>(</sup>١) انظر: "التهذيب" لابن حجر (١٠/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>٢) في مقدمة "صحيحه".

<sup>(</sup>٣) وانظر في مذهب ابن الصلاح وتوجيهه: "التحديث بالأخطاء الشائعة في مصطلح الحديث" (ص١٣١- ٢٨) ط: الخلفاء، بالمنصورة.

٣- والعلة الثالثة: الانقطاع في إسناده:

عُقبة بن أوس، ويقال فيه: يعقوب بن أوس<sup>(۱)</sup>، قال الغلابي في "تاريخه": يقولون: لم يسمع من عبد الله بن عمرو، وإنها يقول: قال عبد الله بن عمرو.

فعلى هذا تكون روايته عن عبد الله بن عمرو منقطعة.

٤ - وله علَّة رابعة: وهي الاضطراب في رواية عقبة هل هي عن عبد الله بن
 عمرو بن العاص، أو عبد الله بن عمر بن الخطاب؟

وقد اضطرب عليه في ذلك، وله حديث عند أصحاب السنن الأربعة عدا الترمذي.

تنبيه: والمعنى الوارد في الحديث لا شك في صحته في الشريعة.

ولذا قال الشيخ سليان آل الشيخ: "ومعناه صحيحٌ قطعًا وإن لم يصح إسناده، وأصله في القرآن كثير؛ كقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ وَأَصله في القرآن كثير؛ كقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَرِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ الآية [النساء: ٦٥]، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مَّ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيَرَةُ مِنْ أُمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، وقوله: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، وقوله: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ اللهُمُ ٱلْوَاتَهُمْ ﴾ [القصص: ٥٠]، وغير ذلك من الآيات، فلا يضر عدم صحة إسناده"(٢).

# راوي الحديث

#### • اسمه

عبد الله بن عمرو بن العاص (أو العاصي) بن وائل بن هاشم بن سعد ... ينتهي نسبه إلى لُؤَيْ بن غالب القرشي.

#### اسم أمه:

ريطة بنت منبِّه بن الحجاج بن عامر بن سعد بن سهل القرشي.

<sup>(</sup>١) انظر: "تهذيب الكمال" للمزى (٢٠/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) "تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد" (ص٥٠٥).

#### • إسلامه:

أسلم قبل أبيه؛ لأن أباه لم يُسلم إلا بعد الحديبية، وكان بينه وبين أبيه في العمر إحدى عشرة، أو اثنتي عشرة، أو ثلاث عشرة سنة.

وكان النبي ﷺ يُفضله على أبيه.

وهو من أَجَلِّ العبادلة.

#### علمه:

كان غزير العلم، واسع الرواية.

قال أبو هريرة: ما أحد أكثر حديثًا عن رسول الله ﷺ مني إلا عبد الله بن عمرو ابن العاص فإنَّه كان يكتب و لا أكتب.

رُوِيَ له سبعمائة حديث، اتفق الشيخان على سبعة عشر حديثًا منها، وانفرد البخاري بثمانية أحاديث، ومسلم بعشرين حديثًا.

ورواياته أكثر من ذلك.

وإنها توعَّرَت الطرق في الرواية عنه، فكان ذلك سببًا في قلة ما نُقل عنه وصحَّ. وكان عَلَى قد استأذن النبي ﷺ في الكتابة عنه في حالة الرضا والغضب، فأذن له فكان يُسمى صحيفته انصادقة، قرأ الكتب، وحفظ عن النبي ﷺ كثيرًا من الأمثال.

#### عبادته وزهده:

كان مداومًا على صيام النهار وقيام الليل راغبًا عن الدنيا وعن النساء.

زوَّجَه أبوه امرأةً من قريش ثم دخل عليها فقال لها: كيف وجدت زوجك؟ فقالت: خير الرجال من رجل لم يَفْتِشْ لنا كنفًا ولم يعرف لنا فراشًا، فأقبل عليه يعظه وقال له: زوجتك امرأة من قريش فعضلتها، ثم انطلق إلى النبي على فشكاه له، فأرسل إليه النبي على فقال له: "أتصوم النهار؟" قال: نعم، قال: "وتقوم الليل؟" قال: نعم، فقال النبي على: "لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأنام، وأمس النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني".

وكان يقول: لأن تدمع عيني من خشية الله الحياة أحب إليَّ من أن أتصدق بألف دينار. شهد اليرموك مع أبيه بالشام، وكان مع أبيه إلى أن تُوفِّي أبوه بمصر ثم انتقل إلى الشام، إلى أن توفي يزيد، ثم انتقل إلى مكة ومات بها، وقيل: مات بالشام، وقيل: بلطائف، وقيل: بمصر، سنة خمس أو سبع أو تسع وستين، عن اثنتين وسبعين أو اثنتين وتسعين سنة.

وكان قد ذهب بصره في آخر عمره.

# شرح المفردات

"لا يؤمن": يعنى: الإيمان الكامل.

"حتى": بمعنى "إلى"، أي: يستمر عدم الإيهان الكامل إلى صيرورة هواه تابعًا لما جاء به النبي ﷺ.

"أحدكم": الخطاب لأمة الإجابة، وهم أهل الإيمان، والخطاب شاملٌ للذَّكر والأنثى على السواء.

"تبعًا": أي: تابعًا.

الجئتُ بها!! من الشريعة.

# الشرحالإجمالي

شرط التحقُّق بصفة الإيهان الكامل هو الخضوع لأحكام الشرع والتسليم لإرادة الله دون أدنى تردد.

وأنَّ من استحسن شيئًا برأيه المجرَّد، ومالت إليه نفسُه، ولو كان مخالفًا للشرع؛ فهذا يكون ناقص الإيمان، وقد ينتفي بالكلية إن كان هواه لا يكون تبعًا لما جاء به الرسول ﷺ في كل الدين، فإنه حينئذ يكون مرتدًا(١).

<sup>(</sup>١) انظر شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٩٩٥).

### الشرح التفصيلي

### النووي رحمه الله: "الحديث الحادي والأربعون":

"أَل" في "الحديث": للعهد العلمي أو الذهني؛ أي: غير الذِّكْري؛ لأنه والذي بعده لم يتقدم لهما ذِكْر في المقدمة حين قال النووي: "وقد رأيتُ جَمْعَ أربعين حديثًا"، وهذا والذي بعده زائدان على "الأربعين".

# ₩ قوله: "لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به":

المقصود لا يؤمن الإيمان الكامل أي لا يكون مؤمنًا كامل الإيمان الواجب حتى تكون مجبته تابعة لما جاء به الرسول على من الأوامر والنواهي وغيرها، فيحب ما أمر به ويكره ما نهى عنه، وهذا يدل لمذهب أهل السنة من زيادة الإيمان ونقصانه.

وفي الصحيحين أنه ﷺ قال: "والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين" (١٠).

فلا يقول حتى يقول الله ورسوله، ولا يذهب مذهبًا لم يدل عليه الوحي، ولا يُقدِّم بين يدي صحيح النقل قياسًا أو استحسانًا، فإذا قال الشارع الحكيم صدَّق بقوله وآمن به، واستسلم لأحكامه، سواءٌ وافقت هوى نفسه أو لم توافقه، وسواء ظهر له فيها المصلحة أو خفيت عليه المصلحة في تشريعها.

يفعل ذلك كله باستسلام تامِّ، ورضىً وقناعةٍ، وعلى قَدْر تمكَّن الاستسلام من قلبه يكون إيهانه.

وقد قتل أبو عبيدة أباه لإيذائه رسول الله ﷺ، وتعرض أبو بكر رضي الله عنه يوم بدر لولده عبد الرحمن لعله يتمكن منه فيقتله، فمن وُجِد هذا منه فقد صح أن هواه تبع لما جاء به النبي ﷺ (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥)، ومسلم (٤٤).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن دقيق العيد (ص٢٥٤).

فإن قال قائل: لماذا حملتم النفي على نفي الكمال؟ فالجواب: حملناه على ذلك؟ لأنه لا يصدق في كل مسألة؛ لأن الإنسان قد يكون هواه تبعًا لما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم في أكثر مسائل الدين، وفي بعض المسائل لا يكون هواه تبعًا، فيحمل على نفي الكمال، ويقال: إن كان هواه لا يكون تبعًا لما جاء به الرسول في كل الدين فحينئذ يكون مرتدًا (۱).

والهوى لغة: بالقصر مصدر هواه؛ أي: أحبُّه. ويجمع على أهواء.

وشرعًا: يطلق على:

١ - ميل النفس إلى ما يوافق الشرع بدافع المصلحة العائدة عليها، لا بدافع الاستسلام والإيمان.

٢- أو ميل النفس إلى خلاف ما يقتضيه الشرع وإلى ما تدعوها إليه الشهوات.
 ومنه قوله تعالى: ﴿ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴾ [النازعات: ١٠]، وقوله تعالى مخاطبًا داود عليه السلام: ﴿ وَلَا تَتَبِّعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [ص:٢١]. وهذا هو المعروف في استعمال الهوى غالبًا.

وقد يعرف بأنه: ميل النفس إلى مشتهيات الطبع دون مقتضيات الشرع (٢).

٣- وقد يطلق على الميل مجردًا؛ أي: من غير نظرٍ إلى متعلّقه إن حقًا أو باطلاً.
 وهذا المعنى هو المراد في الحديث.

وقد يطلق الهوى ويراد به الميل إلى الحق خاصة، ومنه قول عائشة رضي الله عنها: ما أرى ربك إلا يسارع في هواك، وذلك لما نـزل عليه ﷺ قوله تعالى: ﴿ \* تُرْجِى مَن تَشَآءُ مِنْهُنَّ وَتُعْوِى إلله عنه في قصة المشاورة في أَسْارى بدر، فهوي رسول الله ﷺ ما قال أبو بكر ولم يهو ما قلت (٣).

"تبعًا": أي: تابعًا لما جاءت به الشريعة، بأن يميل بقلبه إلى ما تحبه الشريعة طبعًا.

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) الإتحافات (ص٥٦).

<sup>(</sup>٣) الوافي (ص ٣٤٨).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا سَجِدُوا فِي أَنفُسِمِ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

قال ابن القيم: "أقسم سبحانه بنفسه على نفي الإيان عن العباد حتى يحكموا رسوله في كلّ ما شجر بينهم، من الدقيق والجليل، ولم يكتف في إيهانهم بهذا التحكيم بمجرِّده؛ حتى ينتفي عن صدورهم الحرج والضيق عن قضائه وحُكْمه، ولم يكتف منهم أيضًا بذلك حتى يسلموا تسليًا وينقادوا انقيادًا، فأخبر سبحانه أنه ليس لمؤمنٍ أن يختار بعد قضائه وقضاء رسوله، ومن تخيَّر بعد ذلك فقد ضلَّ ضلالاً مبينًا.

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: الهوى إله يعبد في الأرض، ثمُّ تله تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىهَهُ مُونَهُ ﴾ [الفرقان: ٤٣].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَيِ ٱللَّهِ وَرَسُولِمِ ۖ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١].

أي: لا تقولوا حتى يقول، ولا تأمروا حتى يأمر، ولا تفتوا حتى يفتي، ولا تقطعوا أمرًا حتى يكون هو الذي يحكم فيه ويُمضيه، روى علي بن أبي طلحة عن ابن عباس رضي الله عنهما: لا تقولوا خلاف الكتاب والسنة، وروى العوفي عنه قال: نُهوا أن يتكلَّموا بين يدي كلامه.

والقول الجامع في معنى الآية: لا تعجلوا بقول ولا فعل قبل أن يقول رسول الله ﷺ أو يفعل.

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوَا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِي وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَخْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢].

فإذا كان رفع أصواتهم فوق صوته سببًا لحبوط أعمالهم؛ فكيف تقديم آرائهم وعقولهم وأذواقهم وسياستهم ومعارفهم على ما جاء به ؟ أليس هذا أولى أن يكون محبطًا لأعمالهم؟ وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ جَامِعٍ لَّمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ يَسْتَعْذِنُوهُ ﴾ [النور: ٦٢].

فإذا جعل من لوازم الإيهان أنهم لا يذهبون مذهبًا إذا كانوا معه إلا باستئذانه؛ فأوْلَى أن يكون مِن لوازمه: أنْ لا يذهبوا إلى قولٍ ولا مذهبٍ علميٍّ إلا بعد استئذانه، وإذنُه يُعْرَفُ بدلالةِ ما جاء به على أنه أذِنَ فيه "(۱).

قال الشاعر دريد:

وآفةُ العقلِ الهوى فمَنْ علا عقلُه على هواهُ فَقَدْ نَجَا وقال الجنيد:

إذا خالفتِ النفسُ هواهـا صارَ داؤُهَـا دَوَاهَـا وَوَاهَـا وقال آخر:

إذا أنت لم تعص الهوى قادك الهوى إلى بعض ما فيه عليك مقال

- ومن علامات اتباع الهوى:
- كراهة ما جاء به النبي ﷺ، والتخلُّص من الأمر والنهي الشرعيين بشتى الحيل.
  - تفضيل الأدنى على الأعلى من الأعمال المشروعة، ومن ذلك:
    - المسارعة إلى النوافل، والتكاسُل عن الواجبات.
      - كراهة التحاكم إلى الله ورسوله.
- الحب والبغض لغير الله، ووزن الناس بميزان الدنيا، والارتباط بهم على أساس المصلحة.
- موافقة الشريعة والدعوة إليها بدافع المصلحة العائدة على النفس، لا بدافع

<sup>(</sup>١) "إعلام الموقعين" لابن القيم (١/ ٥١ \_ ٥٢).

الاستسلام والإذعان للأحكام الشرعية. ومخالفة الشريعة فيها يضاد مصلحة النفس، ويخالف هواها.

- أضرار الهوى:
- أصل الكفر والبدع والمعاصي من اتباع هوى النفس:

لأن الكافر لا يعرف قانونًا للحياة سوى هوى نفسه، وما يعود عليها من مصالح مادية ظاهرة له، فيرفض الانقياد للتعاليم الشرعية، أو الإذعان للأحكام والأوامر والنواهي التي تقيده بزعمه، وتحدُّ من فساده في الأرض، وتحول بينه وبين انتهاك الحرمات، وإشباع رغبات النفس الأمارة بالسوء، وأكل أموال الناس وترضيتهم بالباطل.

كما أن منشأ المعاصي إنها يكون من تقديم هوى النفس على محبة الله ومحبة رسوله ﷺ، وكذا محبة من أمر الله بحبهم من أنبيائه ورسله وعباده الصالحين.

- معاداة أهل الحق، بل معاداة الخلق جميعًا:

لأن من أُتْبَعَ نفسَه هواها، وبارز الله بالعداء؛ فسيبارز أولياء الله بالعداء أيضًا.

فإنَّ المتبع لهواه لا يكف حتى يُشبع نفسه بها استهوته، فربها كان هواها هوىً لنفسٍ أخرى أيضًا فتتنافس معها في الحصول على المطلوب فينشأ البغض، وتصير المعاداة بين كافة النفوس المتبعة للهوى؛ عيادًا بالله من ذلك.

ولذا تجد أهل الطاعة والإيهان صافية قلوبهم، متهاسكة صفوفهم، بخلاف أهل الأهواء، وأتباع الهوى فلا تجدهم إلا متفرقين، ولا تبصرهم إلا في نزاع وشرً مستطير، وهذا واقع مُشَاهَد.

وأكبر الطامات أن يجلب الهوى لصاحبه سخط الله وغضبه؛ عياذًا بالله من ذلك.

# فوائد عِلْميَّةَ وتربوية

١ - يجب ضبط سلوك المسلم بالضوابط الشرعية، وعدم التوسع فيما يجرُّه إلى
 سبيل الهوى، سواء في التصرفات، أو الأقوال والأفعال.

ومن ذلك:

أ- ترك التوسع في استعمال المصالح المرسلة:

فالمبالغة في ذلك قد يخرج بالإنسان إلى اتباع الهوى، فلابد من ضبط هذه المصلحة بضوابط؛ منها:

- أن تكون المصلحة حقيقية، وليست بموهومة أو مظنونة.
  - اندراجها في مقاصد الشريعة.
- عدم معارضتها لدليل شرعيِّ: من كتاب، أو سنة، أو إجماع، أو قياس.
  - عدم تفويتها لمصلحة أهم منها، أو مساوية لها.

ب - اتخاذ الموقف الصحيح من التحسين والتقبيح العقليين، وكذلك الاستحسان، ونحوهما من مسائل الأصول:

لأن التوسُّع في هذه المسائل قد يخرج بصاحبه إلى اتباع الهوى، وقد يجرُّه إلى حيث لا رجعة له.

مع ملاحظة: اختصاص أهل العلم والخبرة بالنصوص والقواعد والأصول الشرعية ببحث تلك المسائل دون غيرهم.

٢ ـ ويؤخذ من منطوق الحديث:

أنَّ من كان هواه تابعًا لجميع ما جاء به عليه الصلاة والسلام كان مؤمنًا كاملاً.

ويؤخذ من مفهومه: أنَّ من أعرض عن جميع ما جاء به النبي ﷺ - ومنه الإيهان -كان كافرًا.

وأما مَنْ اتبع البعض، وأعرض عن بعض: فإنْ كان ما اتبعه أصل الدين -

وهو الإيمان - فهو الفاسق، وعكسه هو المنافق.

٣- والحديث يفتح بابًا لمحاسبة النفس على أفعالها وأقوالها وسائر ما يصدر
 عنها، ومدى موافقة ذلك للشريعة، أو مخالفته لها؟

والعاقل: مَنْ خشي الهوى، وراقب نفسه على الدوام، ولم يأْمَن من الزلل فحرص على اليقظة الدائمة، والمحاسبة المستمرة لنفسه.

٤- ولابد للمرء من الحذر من الهوى، وأسبابه، وكذا الحذر من مخالطة أهل الهوى، أو مطالعة كتبهم، أو الاستماع لشبههم.

وعلى رأس هؤلاء:

العلمانيون، وعلماء السوء، ووسائل الإعلام المغرض، وأدعياء التصوف، وأهل البدع والضلال، من أدعياء التمدُّن؛ من الملحدين والزنادقة، ونحوهم.

0- أنه يجب على الإنسان أن يستدل أولاً ثم يحكم ثانيًا، لا أن يحكم ثم يستدل، بمعنى أنك إذا أردت إثبات حكم في العقائد أو في الجوارح فاستدل أولاً ثم احكم، أما أن تحكم ثم تستدل فهذا يعني أنك جعلت المتبوع تابعًا وجعلت الأصل عقلك والفرع الكتاب والسنة.

ولهذا تجد بعض العلماء - رحمهم الله وعفا عنهم - الذين ينتحلون لمذاهبهم يجعلون الأدلة تبعًا لمذاهبهم، ثم يحاولون أن يلووا أعناق النصوص إلى ما يقتضيه مذهبهم على وجه مستكره بعيد، وهذا من المصائب التي ابتلي بها بعض العلماء (١٠).

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص ٣٩٥).

# رَفَّعُ عِب (لرَّحِجُ إِلَّهِ الْلِخَلَّ يُّ (سِيلَتُمُ (لِنَبِّرُ لِإِنْرُووكَرِسَ (سِيلَتُمُ (لِنَبِّرُ لِإِنْرُووكَرِسَ

# الحديث الثاني والأربعون

عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَى: يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنكَ وَلَا أَبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ لَوْ غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنكَ وَلَا أَبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ وَلَا أَبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ الْمَتْنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ الْمَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ الْمَيْتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ الْمَيْتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ الْمَيْتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً ﴾.

رواه الترمذي، وقال: "حديثٌ حَسَنٌ"(١).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) هكذا في "الأربعين" والذي عند النرمذي: "هَذَا حَدِيثٌ حَسَرٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ"، وبين العبارتين بَوْنٌ في المعنى كما لا يخفى.

رَفْعُ معبن (لرَّحِمْ إِلَهُ خَتْنَى يَّ (لِسِلْنَمُ (لِفِرُونَ مِنْ الْفِرُونِ مِنْ الْفِرُونِ مِنْ الْفِرُونِ مِنْ

# طرق الحديث وألفاظه

هذا الحديث أخرجه الترمذي، من طريق كثير بن فائد، حدثنا سعيد بن عبيد، سمعتُ بكر بن عبد الله المزني، يقول: حدثنا أنسٌ، به (۱).

وإسناده لا بأس به (٢). وقال الترمذي: "حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه".

وأخرجه أبو نعيم من هذا الوجه، وقال: "غريب عن بكر بن عبد الله، تفرد به عنه سعيد بن عبيد".

واختُلِف في وقفه ورفعه على أنس من هذا الوجه (٦).

ورُويَ من وجهِ آخر عن أنس، من طريق ثابت عن أنسٍ مرفوعًا، لكن قال أبو حاتم الرازي: "هذا حديث منكر"(١٠).

ورواه أَحْشَنُ السَّدُوسِيُّ، قَال: دَخَلْتُ عَلَى أَنسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْهُ يَقُولُ: ''وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ - أَوْ قَالَ وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ - لَوْ أَخْطَأَتُمْ حَتَّى غَالاً خَطَايَاكُمْ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتُمْ الله عَلَى لَعَهُمَ لَكُمْ، وَالَّذِي خَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ - أَوْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ - لَوْ لَمْ تُخْطِئُوا لَجَاءَ الله عَلَى بِقَوْمٍ مُخْطِئُونَ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُونَ الله عَنْ بِقَوْمٍ مُخْطِئُونَ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُونَ الله فَيَغْفِرُ لَهُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِيدِهِ - لَوْ لَمْ تُخْطِئُوا لَجَاءَ الله عَلَى بِقَوْمٍ مُخْطِئُونَ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُونَ الله فَيَغْفِرُ لَهُمْ اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

وفي هذا الإسناد جهالة، وأخشن لم يوثقه معتبرٌ، وآخر هذا المتن أخرجه مسلم من وجه آخر من حديث أبي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ لَمْ تَنْفُولُ الله ﷺ: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ لَمُ تُذْنِبُوا لَذَهَبَ الله فَيَغْفِرُ لُمُمْ "(١).

<sup>(</sup>١) أحرجه الترمذي في "الجامع" (٣٥٤٠)، والضياء في "المختارة" (١٥٧١)، والطبراني في "الأوسط" (٤٣٠٥)، وأبو نعيم في "الحلية" (٢/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) وحسنه الألباني في "صحيح الجامع" (٤٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: "جامع العلوم" (٢/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٤) "العلل" لابن أبي حاتم (رقم/ ١٨٧٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٣/ ٢٣٨)، وأبو يعلى (٢٢٦).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٢٧٤٩).

وله شواهد؛ كالتالي:

١- رُوِيَ من حديث أبي ذرًّ، واختُلف فيه (١)، والصواب عن أبي ذرّ في هذا
 الباب ما رواه مسلمٌ وغيره:

عَنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ''يَقُولُ الله عَزَّ وَجَلَّ: مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْنَاهِا وَأَزِيدُ، وَمَنْ تَقَرَّبَ بِالسَّيِّةِ فَجَزَاؤُهُ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا أَوْ أَغْفِرُ، وَمَنْ تَقَرَّبَ مِنِّي فَشُرُ أَمْنَاهِا وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ شِبُرًا تَقَرَّبْتُ مِنْهُ بَاعًا، وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرُولَةً، وَمَنْ لَقِينِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطِيئَةً لَا يُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَقِيتُهُ بِمِثْلِهَا مَغْفِرَةً '' (٢٠).

وفي رواية لمسلم: "فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَا لِهَا أَوْ أَزِيدُ".

ولفظ البزار: 'أقال الله تبارك وتعالى: لو أن عبدًا ملأ الأرض خطايا ثم لم يشرك بي شيئًا غفرتُ له ملء الأرض خطايا أو قراب الأرض، وإن هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة، وإن عملها كتبت له عشر حسنات، وإن هم بسيئة فلم يعملها لم تكتب شيئًا، فإن عملها كتبت سيئة، وإن تقرّب مني شبرًا تقربت منه ذراعًا، وإن تقرب مني ذراعًا تقربت منه باعًا، وإن أتاني يمشي أتبته هرولة''.

٢\_ وله شاهد آخر من حديث ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: "قال الله گلت: ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرتُ لك على ما كان منك، ولو أتيتني بقراب الأرض خطايا لقيتك بملء الأرض مغفرة ما لم تشرك بي، ولو بلغت خطاياك عنان السهاء غفرت لك"(٢).

# راوي الحديث

تقدمت ترجمته في "الحديث الثالث عشر" من "الأربعين".

<sup>(</sup>١) انظر: "العلل" للدارقطني (٦/ ٢٦٥ رقم ١١٢٢).

<sup>(</sup>۲) أخرَجه الدارَمي (۲۷۸۸)، وأحمد (٥/ ش۱۵)، ومسلم (۲٦۸۷)، وابن ماجه (۳۸۲۱)، والبغوي (۲۲۵۳)، والبغوي (۲۲۵۳)، والبزار (۳۹۹۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في "الكبير" (١٢٣٤٦) بإسناد ضعيف.

# أهمية الحديث ومنزلته

قال النووي وقد أنهى كتابة "الأذكار" بكتاب الاستغفار: "اعلم أن هذا الباب من أهم الأبواب التي يُعتنى بها، ويُحافظ على العمل به، وقصدتُ بتأخيره التفاؤل بأن يختم الله الكريم لنا به".

وفيه إشارة إلى تغليب حُسْن الظن بالله تعالى في آخر العهد بالدنيا وأول العهد بالآخرة.

# شرح المفردات

"عنان السهاء": هو بفتح العين المهملة، قيل: هو السحاب، وقيل: ما عَنَّ لكِ منها؛ أي: ظَهَرَ إذا رفعتَ رأسك.

"بقُرَاب الأرض": وهي بضم القاف أشهر من كسرها؛ أي: بقُرْب ملتُها أو بملتها، وهو أبلغ في سَعَةِ العفو

"بقُرابها مغفرة": أي: لغفرتُها لك، وعَبَّرَ بقُرابها للمشاكَلَة وإلا فمغفرة الله سبحانه أعظم وأوسع من ذلك، وظاهر الحديث حصول المغفرة للخطايا وإن لم يصحبها استغفارٌ، ولا مانع منه؛ إلا أنه ليس عامًّا لكلِّ أحدٍ؛ بل لمَنْ شاء الله ﷺ له ذلك كها لا يخفى.

# الشرحالإجمالي

هذا الحديث يدلّ على سَعَة رحمة الله سبحانه وكرمه وجوده، وقد بَيَّنَ فيه الأسباب التي تحصُل بها المغفرة للمرء، وهي الدعاء والاستغفار، وعلَّق هذين السبين على التوحيد، فمن لقي الله ﷺ موحِّدًا؛ نفعه الدعاء والاستغفار، ولا ينفع مع الشرك شيءٌ لا دعاء ولا غيره. ولعلَّ في تعليقه ذلك على التوحيد ونفي الشرك تنبيهٌ لعدم الاغترار برحمة الله الواسعة وترك العمل والاجتهاد في ذلك.

### الشرحالتفصيلي

هذا الحديث من الأحاديث القدسيَّة، وقد مضى بيان معنى الحديث القدسي والفرق بينه وبين الحديث النبوي، كما مضى سببُ تسميته بالحديث القدسي (۱).

#### 🕸 قوله: "يا ابن آدم":

هذا نداء لم يُرَدْ به واحد بعينه فهو عام، ووجه عمومه أنه مفردٌ مضافٌ فيعم بني آدم. وهل يدخل الأنبياء في هذا النداء؟

يدخلون، وقيل: لا يدخلون باعتبار النداء الأول في الحديث؛ لكونهم معصومين، وفي النداءين الآخرين؛ لأن الشرطية لا تقتضي الوقوع.

والراجح: دخولهم، ويشهد لذلك قوله تعالى لنبيِّه ﷺ: ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَٱسۡتَغۡفِرَهُۚ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابُنا﴾[النصر:٣].

وهذا النداء قد تكرَّر ثلاث مرات في الحديث.

والأخيران مؤكِّدَان لما فُهِمَ من الأول.

وهذا النداء مشعرٌ برفعة المنادى؛ لأنه طلب الإقبال، ولا يطلب الإقبال إلا العظيم. وهذا هو سرُّ التَّكْرَار.

#### اعتراض:

فإن قيل: النداء بـ "يا" يكون للبعيد، والبعيد والبُعْد مشعِرٌ بالحقارة؟

#### فالجواب:

إنه قد يُنادَى بها القريب أيضًا تنزيلاً له منزلة البعيد، إما لعظمته كنداء العبد ربه بـ "يا الله" أو لغفلته عما سيُلْقَى إليه.

وكلا الأمرين صالحٌ هنا.

<sup>(</sup>١) مضى ذلك في "الحديث الرابع والعشرين" من "الأربعين".

• و"الابن": بمعنى الولد الشامل للأنثى مجازًا مرسلاً مِن ذِكْر الخاص وإرادة العام.

- ولماذا أُوثِرَ بالذَّكَر؟

أُوثِرَ الابنُ بالذَّكَر لمزيد شرفه، وإلا فالأنثى مثله فيها يأتي.

ولماذا لم يقل: "يا عبادي" خاصةً وأنَّ الجن يدخلون في التكليف؟

فالجواب على وجهين:

١ - لإظهار مزيد شرفه.

٢ - ولما في التعميم من إيهام دخول الملائكة فيها يأتي، وهو غير صحيح.

ثم إن كلمة (ابن) أو (بني) أو ما أشبه ذلك إذا أضيفت إلى القبيلة أو إلى الأمة تشمل الذكور والإناث، وإذا أضيفت إلى شيء محصور فهي للذكور فقط. وهي هنا في الحديث مضافة إلى الأمة كلها، حيث قال: "يا ابن آدم" فيشمل الذكور والإناث.

ويتفرع على هذه المسألة: لو قال قائل: هذا البيت وقف على بني صالح وهو واحد فيشمل الذكور فقط؛ لأنهم محصورون، أما لو قال: هذا وقف على بني تميم شمل الذكور والإناث(۱)

"آدم": هو أبو البشر عليه الصلاة والسلام.

ولفظ "آدم" غير منصرف للعلمية، ووزن الفعل أأدم بهمزتين، الأولى متحركة، والثانية ساكنة، فأُبْدِلَت الثانية وهي فاؤه ألفًا للتخفيف.

و"آدم": ليس بأعجمي، وإنها هو مأخوذٌ من أديم الأرض، وهو ظاهر وجهها؛ لأنه مخلوق منه. ويروى هذا عن ابن عباس وابن مسعود(٢).

ويُرُوى في الحديث: "خلق الله آدم من أديم الأرض كلها، فخرجت ذريته على نحو ذلك -أي: مثله- منهم الأبيض والأسود والأحمر والأصفر، والسهل والحزن،

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين لابن عثيمين (ص٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) وانظّر: "التفسير" للطبري (١٨/٧)، وللقرطبي (١/ ٢٧٩).

والطيب والخبيث "(١).

وقوله: "من أديم الأرض"؛ أي: أنواع أديمها.

والحزْن: أي غليظ القلب قاسِيْه، بحيث لا يُرْجى خيره، ولا يُؤْمَنُ مِن ضيره.

وقيل: مأخوذٌ من الأدمة، وهي حمرة تميل إلى السواد، ولا يقتضي هذا أن آدم كان كذلك، ولا ينافي ما ورد من أن لونه كان بين البياض والحمرة، وقد كان بديع الجمال فإن يوسف المنطخ كان على الثلث من جماله، وكان طوله ستين ذراعًا(") من أول خلقه كما يفيده حديث: "خلق الله آدم على صورته"(")، فلم يُخلَقُ صغيرًا ثم كبر كغيره من بنيه.

وقيل: نُحلِقَ آدم من ستين نوعًا من أنواع الأرض وطبائعها، فجاء أولاده مختلفي الألوان والطبائع، وقيل: لهذا المعنى أوجب الله في الكفارة إطعام ستين مسكينًا بعدد أنواع بني آدم ليعم الجميع بالصدقة. والله أعلم بهذا.

وقيل آدم اسم سرياني وهو عند أهل الكتاب آدام بإشباع فتحة الدال بوزن خاتام ووزنه فاعال ، امتنع صرفه للعجمة والعلمية، وقال الثعلبي: التراب بالعبرانية آدام، فسمي آدم به وحذفت الألف الثانية (١).

# 🕏 قوله: "إنك ما دعوتني ورجوتني":

أي: إنك ما دعوتني في أي وقت من ليل أو نهار أو على أي حال من سِرِّ أو علانية غفرتُ لك.

و"ما": مصدرية ظرفية، والمعنى: أي: مدة دعائك إياي، كما تقول: لأُحْسِنَنَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (٦٤٥)، وعبد بن حميد (٥٤٨)، وأحمد (٤٠٠/٤)، وأبو داود (٢٦٩٣)، والترمذي (٢٩٥٥)، والبيهقي في " الصفات" (ص٣٨٥) من حديث أبي موسي الأشعري ﴿... وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (١٧٥٩).

<sup>(</sup>٢) وفي حديث أبي هريرة ﷺ، عن النبي ﷺ قال: "خلق الله آدمَ وطولُه ستونَ ذراعًا" الحديث. أخرجه البخاري (٣٣٢٦)، ومسلم (٢٨٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٢٢٧)، ومسلم (٢٦١٢) (٢٨٤١) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (٧/ ١٧١).

إليك ما خدمتني؛ أي: مدة خدمتك لي.

وليس المقصود أن المغفرة تحصُل في وقت الدعاء ومدته.

فالمراد أي وقت دعوتني، لا تقييد المغفرة بزمن الدعاء.

و"الدعاء": رفع الحاجات إلى رفيع الدرجات، وإظهار العجز والمسكنة بلسان التضرع.

وهو بلا واسطة من خصوصيات هذه الأمة، فالأمم السابقة كانت تفر إلى الأنبياء في رفع الحاجات إلى الله تعالى.

روى معمر عن قتادة قال: أُعْطِيَت هذه الأمة ثلاثًا لم يُعْطَهَا إلا نبيٌّ، كان يقال للنبيّ: اذهب فليس عليك حرجٌ، وقال لهذه الأمة: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرْ فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ اللّهِ عَلَى قومك، وقال لهذه الأمة: ﴿ لِتَكُونُوا شُهُدَآءَ عَلَى ٱلنّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، وكان يقال للنبي: سَلْ تُعْطَ، وقال لهذه الأمة: ﴿ أَدْعُونَ أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٢٠].

### فرع: في حكم الدعاء، وآدابه، ومكروهاته:

والدعاء مأمورٌ به، وموعودٌ عليه بالإجابة، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونَ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]، وقال: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحَمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦]، وقال: ﴿ تَدْعُونَهُ لَصَرُّعًا وَخُفِيّةً ﴾ الأنعام: ٦٣]. وقد يستفاد وجوب الدعاء من بعض هذه الصيغ المذكورة بلفظ الأمر، لكن الأحاديث الواردة في فضل الدعاء وبعضها بلفظ: "إذا دعا أحدكم" بصيغة التخيير؛ تدلُّ على استحباب الدعاء، وتأكيد استحبابه.

ويستجاب الدعاء إذا كان موافقًا لشروطه وآدابه، وقد تعهّد الله ﷺ بالاستجابة له كما مضى في الآية الأولى المذكورة هنا، وهذا مقيّدٌ بالدعاء الجائز للشخص؛ إذْ لا يُستجاب لمن دعى بإثم أو قطعية رحم (۱)، أو دعا على رجل

<sup>(</sup>١) وردَ ذِكْر هذا القيد في حديث أبي هريرة ﴿ عند مسلم (٢٧٣٥) مرفوعًا: "لا يزال يُستجابُ للعبد=

بدخوله في دينِ آخر غير دين الإسلام ونحو ذلك.

#### ومن آداب الدعاء:

- ١ مصاحبته للخوف والطمع كما في الآية الثانية المذكورة.
  - ٢- ومصاحبته للتضرُّع والخفية كما في الآية الثالثة.
- ٣- ومصاحبته للرجاء كما في حديث "الأربعين" المذكور، وقال على الدعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة واعملوا أن الله لا يستجيب دعاءً من قلب غافل لاه''(١).
- ٤ واجتناب الحرام؛ كالربا والزنا وغيرهما. وقد مضي هذا المعنى في "الحديث العاشر" من "الأربعين"، ولهذا كان عمر رضي الله عنه فيها رُوي يطلب من الصبيان الاستغفار، ويقول: إنكم لم تذنبوا، وكان أبو هريرة يقول لغلمان الكتاب: قولوا: اللهم اغفر لأبي هريرة، فيؤمن على دعائهم (٢).
- والعزم في الدعاء: ولهذا نهي العبد أن يقول في دعائه: الله اغفر لي إن شئت،
   ولكن ليعزم المسالة، فإن الله لا مكره له (٣).
- ٦- ومن آداب الدعاء أيضًا، تحري الأوقات الفاضلة، وتقديم الوضوء والصلاة والتوبة واستقبال القبلة ورفع الأيدي وافتتاحة بالحمد والثناء والصلاة على النبي على وإذا كان إمامًا يعم بالدعاء ولا يخص نفسه.

#### • ومن مكروهات الدعاء:

١ - الدعاء على النَّفس بالموت أو غيره: كما في حديث أم سلمة رضي الله عنها:
 "لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير؛ فإن الملائكة يُؤمِّنونَ على ما تقولون" (١٠).

وفي حديث أبي هريرة مرفوعًا: "لا يتمنَّيَّنَّ أحدكم الموت، ولا يدع به قبل أن

<sup>=</sup>ما لم يدعُ بإثم أو قطيعةِ رحم".

<sup>(</sup>١) صحيح الجامع الصغير (٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٣٣٩)، ومسلم (٢٦٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٩٢٠).

يأتيه، إنه إذا مات أحدكم انقطع عملُه، وإنه لا يزيدُ المؤمنَ عُمْرُهُ إلا خيرًا الله (١).

وفي حديث أنس اللهم مرفوعًا: " لا يتمنَّيَنَّ أحدكم الموتَ لضُرِّ نزلَ به، فإن كان لا يتمنَّينً أحدكم الموتَ لضُرِّ نزلَ به، فإن كان لابد متمنّيًا فليقل: اللهم أحيني ما كانت الحياة خيرًا لي، وتوفَّني إذا كانت الوفاة خيرًا لي (٢).

٢- وكذا الدعاء على الأولاد، والأموال:

كما في حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله على: "لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم ولا تدعوا على أفوافقوا من الله ساعة يُسْأَلُ فيها عطاءً فيستجيبُ لكم "(").

#### • مواضع الدعاء:

ويجوز الدعاء في جميع الأماكن والأزمنة، عدا أماكن الخلاء والنجاسات فلا يُذكر فيها اسم الله، وليست محلاً لذلك.

ويستحبُّ الدعاء في الأوقات الفاضلة، والساعات الموعود بالاستجابة فيها؛ ومنها:

- ١ تُلُث الليل الأخير.
- ٢- السجود في الصلاة.
- ٣- الساعة التي في يوم الجمعة. وغير ذلك .

### • دفعُ شبهة:

فإن قيل فما فائدة الدعاء مع أنَّ القضاء لا مَرَدَّ له؟

فالجواب ما قاله الغزالي: "فاعلم أنَّ من جملة القضاء ردَّ البلاء بالدعاء، فإِنَّ الدعاء سبب ردِّ البلاء ووجود الرحمة، كما أنَّ البذر سبب لخروج النبات من الأرض، وكما أنَّ الترس يدفع السهم؛ كذلك الدعاء يرد البلاء".

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٦٧٣)، ومسلم (٢٦٨٢/ و السياق له).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٧١)، ومسلم (٢٦٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣٠٠٩).

وقال السندي: "يكفي في فائدة الدعاء أنه عبّادة وطاعة، وقد أُمِرَ به العبد، فكون الدعاء ذا فَائدة لا يتوقَّف على ما ذُكر "(').

ويشهد لذلك: حديث سلمان الله قال: قال رسول الله على: "لا يردُّ القضاءَ إلا الدعاءُ، ولا يزيدُ في العُمْر إلا البِرُّ الآنَّ

وقال العزبن عبد السلام: "من زعم أنه لا يحتاج إلى الدعاء فقد كذب وعصى، ويلزمه أن يقول: لا حاجة لنا إلى الطاعة والإيبان؛ لأن ما قضاه الله تعالى من الثواب والعقاب لابد منه، وما يدري هذا الأحمق أنَّ الله تعالى قد رتَّب مصالح الدنيا والآخرة على الأسباب، ومَن ترك الأسباب بناءً على أنَّ ما سبق به القضاء لابد منه لزمه أن لا يأكل إذا جاع ولا يشرب إذا عطش، ولا يلبس إذا برد، ولا يتداوى إذا مرض، وأن يلقى الكفار بلا سلاح ويقول في ذلك كله: ما قضاه الله تعالى لا يُردُّ وهذا لا يقوله مسلم ولا عاقل" (").

### 🟶 وقوله: "ما دعوتني":

أي: ما دمت تدعوني وتسألني، وقيل: بل ما دمتَ تعبدني.

لأن الدعاء هو العبادة، وقد فُسِّرَ الدعاء في القرآن بالعبادة، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونَ جَهَمُّ دَاخِرِينَ ﴾ رَبُّكُمُ ٱدْعُونَ جَهَمُّ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

### 🕸 قوله: "ورجوتني":

الواو: للحال، لا للعطف المفيد مطلق الجمع؛ لأن العطف يقتضي أن المغفرة تترتَّبُ على الدعاء وتارة على الرجاء، وليس كذلك.

بل تترتب على الدعاء بقيدِ الرجاء؛ لأن الحال قيدٌ في عاملها (المغفرة).

وإنها كان الرجاء قيدًا في الغفران لتضمُّنه حُسْن الظن بالله تعالى، وتمام الاعتماد

<sup>(</sup>١) كلام الغزالي والسندي من" شرح سنن ابن ماجه" للأخير (رقم ٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢١٣٩)، وحَسَّنةُ الألباني في "صحيح الجامع" (٧٦٨٧).

<sup>(</sup>٣) "شرح الجرادني" (ص٢٧٩).

عليه، وقد قال تعالى في الحديث القدسي: "أنا عند ظن عبدي بي" (١٠).

فعندها تتوجَّه رحمة الله تعالى للعبد، وإذا توجَّهَتْ لم يتعاظمها شيءٌ؛ لأنها وَسِعَتْ كلَّ شيء.

وفي اللغة: الرجا بالقَصْر: الناحية. والرجاء بالمد: الأمل.

واصطلاحًا: تعلَّق القلب بمرغوبٍ في حصوله في المستقبل مع الأخذ في أسباب الحصول.

#### • وما الفرق بينه وبين الطمع؟

الطمع ليس فيه أخذٌ بالأسباب، وهو مذموم، وقلُّ أن يظفر صاحبه بمقصوده.

قال ابن الجوزي: "مَثَلُ الرَّاجِي مع الإصرار على المعصيةِ كمَثَلِ مَنْ رَجَا حصادًا أو ولدًا وما زَرَعَ وما نكحَ".

ترجو النجاةَ ولم تَسْلُكُ مسالكها إنَّ السفينةَ لا تَجْري على اليبَسِ

وقد يُطْلَق الرجاء على الخوف ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱرْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْآيِخَرَ ﴾ [العنكبوت:٣٦]﴿ مَّا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴾ [نوح: ١٣]؛ أي: لا تخافون عظمة الله.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴾ [النبأ:٢٧]؛ أي: لا يخافونه، وتصح إرادته هنا.

وقد يُستعمل الطمع بمعنى الرجاء في قوله: ﴿ وَٱلَّذِيَّ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيَّتِي يَوْمَٱلدِّينِ ﴾ [الشعراء:٨٢].

#### • مسألة:

وهل الأفضل للشخص تغليب الرجاء لئلاَّ يغلب عليه داء اليأس من رحمة الله؟ أو تغليب الخوف لئلا يغلب عليه داء الأمن من مكر الله؟

فالراجح عند الشافعية أن يكون رجاؤه وخوفه مستويين، وإن كان مريضًا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٤٠٥)، ومسلم (٢٦٧٥).

وعند الحنفية: إن كان عاصيًا فالخوف أفضل، وإن كان مطيعًا فالرجاء أفضل، أو إن كان قبل الذنب فالخوف أفضل، وإن كان بعده فالرجاء أفضل، أو إن كان صحيحاً فالخوف أفضل (٢).

#### قصة

دُخِلَ على الشافعي رحمه الله في مرضه الذي مات فيه، فقيل له: كيف أصبحت يا أبا عبد الله؟ قال: أصبحتُ من الدنيا راحلاً، ولإخواني مفارقًا، ولكأس المنية شاربًا، ولا أدري إلى الجنة تصير روحي فأهنيها، أم إلى النار فأُعزِّيها.

ثم قال:

ولمَا قَسَا قلبي وضاقَتُ مذاهبي جعلتُ الرجا منِّي لعفوكَ سُلَّمَا تَعَاظَمَني ذَنْبي فلمَّا قَرَنْتُه بعفوكَ ربي كان عفوكَ أَعْظَمَا (٢)

### 🕸 قوله: "غفرت لك":

خبر "إن" أي: سترت عليك ذنوبك بعدم العقاب.

وما العلاقة بين الغفران والعفو؟

قيل: مترادفان.

وقيل: الغفران لما لم يطلع عليه أحد، والعفو لما اطلع عليه.

ويشهد لذلك سياق الآية: ﴿ وَآعَفُ عَنَّا وَآغُفِرْ لَنَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]؛ فإنه يقتضي المغايرة بينهم].

وقيل: بينهما عموم وخصوص من وجه.

فإن المغفرة من الغفر وهو الستر، والعفو بمعنى المحو، ولا يلزم من الستر

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٧٧) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) "الفتوحات الوهبية بشرح الأربعين النووية" لابن مرعى (ص٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

المحو ولا عكسه، لكن الله تعالى إذا ستر عفا.

#### 🟶 قوله: "على ما كان منك":

أي: من المعاصي غير الشرك، حيث سيأتي في النداء الثالث تقييد المغفرة بعدم الشرك.

العلى ال: بمعنى وُجِدَ.

"ما كان منك": مفعول غفرت.

أو بمعنى الباء متعلقة بـ "أبالي".

أو على بابها متعلقة بمحذوف تقديره غفرانًا مشتملاً مستعليًا لسعته على ما كان منك.

"ولا أبالي": أي: لا استكثرها ولا اكترث بها وإن تنامت كثرتها؛ لأن الله تعالى لا يتعاظمه شيء، فالكثير والقليل بل الظاهر والخفي وبدء الخلق وإعادته مستو في حقه تعالى. قال جل وعلا: ﴿ مَّا خُلْقُكُمْ وَلَا بَعْنُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ [لفان:٢٨].

#### • فائدة:

وخص الله دعاء المغفرة بالذَّنْب مع أنه يجيب في غيره أيضًا، وإن تَنَاهَتْ كثرته؛ تنبيهًا على أنَّ مِنْ أهم ما يُسأل: مغفرة الذنوب وما يستلزمها كالنجاة من النار ودخول الجنة.

# • فرع: في أسباب المغفرة:

وقد رتَّب سبحانه غفران الذنوب والخطايا، ولو بلغت عنان السهاء على مقدِّمات ثلاث في هذا الحديث:

- ١ الدعاء مع الرجاء.
  - ٢- الاستغفار.
- ٣- التوحيد ونفي الشرك.
- وقد مضي الكلام عن المقدِّمة الأولى.

#### وأما الاستغفار:

فقد تعهَّد سُبحانه أن يغفر لمن استغفره كما في هذا الحديث، وكما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ وَثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الساء:١١٠].

وأمر به في مواضع؛ كقوله سبحانه: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٩٩].

ومدح المستغفرين بالأسحار فقال سبحانه: ﴿ وَٱلْمُسْتَغْفِرِينَ بِٱلْأَسْحَارِ ﴾ [آل عمران:١٧] وقال: ﴿ وَبِٱلْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الذريات:١٨].

وحث عليه المذنب فقال على: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ ذَكُرُواْ ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

وكثيرًا ما يقرن الاستغفار بالتوبة، كما في قوله سبحانه: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾ [هود:٣] فيكون الاستغفارُ حينئذٍ عبارةً عن طلب المغفرة باللسان، والتوبة عبارة عن الإقلاع عن الذنوب بالقلوب والجوارح.

وأفضل الاستغفار: ما اقترن به تركُ الإصرار، وهو حينئذٍ توبةٌ نصوح.

ويستحب الاستغفار على الدوام؛ كما ورد في حديث أبي هريرة على النبي الذنب عبدي الذنب عبد فقال تبارك وتعالى: أذنب عبدي ذنبًا فِعَلَمَ أَنَّ له ربًّا يغفرُ الذنبَ ويأخذ به غفرتُ لعبدي، ثم مكث ما شاء الله ثم أصاب ذنبًا، فقال: ربِّ أذنبت آخرَ فاغفره لي، فقال تبارك وتعالى: علم عبدي أنَّ له ربًّا يغفر الذنب ويأخذ به غفرتُ لعبدي، ثم مكث ما شاء الله ثم أصاب ذنبًا، قال ربًّ أذنبت ذنبًا آخر فاغفره لي، فقال تبارك وتعالى: عَلِمَ عبدي أنَّ له ربًّا يغفرُ الذنبَ ويأخذ به غفرتُ لعبدي ما شاء الله ثم عبدي أنَّ له ربًّا يغفرُ الذنبَ ويأخذ به غفرتُ لعبدي فليعمل ما شاء "(۱).

ومعناه: مادمت تذنب ثم تتوب غفرتُ لك، وهذا الاستغفار المذكور في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٩٥٣)، وأحمد (٧٦٠٧).

الحديث هو الذي ثبت معناه في القلب مقرونًا باللسان لينحلّ به عقد الإصرار، ويحصل معه الندم، فهو ترجمة للتوبة.

ولذا قال لُقْمان عليه السلام لابنه: "يا بُنَيَّ عَوِّدْ لسانك: اللهم اغفر لي؛ فإنَّ لله ساعاتٍ لا يَرُدُّ فيها سائلاً".

و قال الحسن: "أَكْثِرُوا من الاستغفار في بيوتكم، وعلى موائدكم، وفي طرقكم، وفي أسواقكم، وفي أسواقكم، وفي أسواقكم، وفي مجالسكم أينها كنتم، فإنكم ما تدرون متى تنزل المغفرة"(١).

قال النووي رحمه الله: واعلم أن الاستغفار معناه طلب المغفرة وهو استغفار المذنبين وقد يكون عن تقصير في أداء الشكر وهو استغفار الأولياء الصالحين، وقد يكون لا عن واحد منها بل يكون شكرًا وهو استغفاره على واستغفار الأنبياء عليهم الصلاة والسلام (٢).

والاستغفار التام الموجبُ للمغفرة: هو ما قارن عدم الإصرار، كما مدح أهله، ووعدهم المغفرة، قال بعض العارفين: "مَن لم يكن ثمرة استغفاره تصحيح توبته؛ فهو كاذبٌ في استغفاره"، وقال بعضهم: "استغفارنا هذا يحتاج إلى استغفارٍ كثيرٍ"، وهذا هو استغفار من استغفر بلسانه وقلبه مُصِرٌّ على المعصية (٣).

وهذا معني ما نقله النووي في "الأذكار" عن الربيع بن خثيم أنه قال: "لا تقل: أستغفر الله وأتوب اليه فيكون ذنبًا وكذبًا إن لم تفعل، بل قل: اللهم اغفر لي وتُبْ عليَّ "(١). واستحسنه النووي.

وورد ذلك أيضًا عن محمد بن عليِّ بن أبي طالب –وهو محمد بن الحنفية–، قال: "إذا قال أحدكم أستغفر الله وأتوب إليه فإنه إن لم يفعل كان ذنبًا وكان كذبةً، لكن

<sup>(</sup>١) "شعب الإيهان للبيهقي (٢٥٦)، و"جامع العلوم" (٢/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) "شرح النووي للأربعين" (ص٩٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: "جامع العلوم" (٢/ ٤١٠)، و"فتح الباري" لابن حجر (شرح رقم٧٥٠٧)، و"الفتوحات الوهبية" لابن مرعى (ص٢٩١- ٢٩٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطحاوي في "شرح المعاني" (٢٨٨/٤).

ليقل: اللهم اغفر لي وتُبْ عليَّ "(١).

وسمع عمر بن الخطاب رجلاً يقول: استغفر الله وأتوب إليه، فقال عمر: "ويحك أَتْبعْها أختها: فاغفر لي وتُبْ على "(٢).

وكان عمر يدعو فيقول: "اللهم أستغفرك لذنبي وأَسْتَهْدِيك لمراشد أمري، وأَتوب إليك فتُبْ على إنك أنتَ ربِّي" (٢).

وكان عليٌّ يقول في دعائه: "اللهم إني قد ظلمتُ نفسي فاغفر لي ذنوبي، إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت"(١٠).

وكان ابن مسعود يقول في دعائه: "وتب علينا إنك أنتَ التواب الرحيم"<sup>(°)</sup>. ويقول أيضًا: " اللهم لا تدع لي ذنباً إلا غفرته"<sup>(١)</sup>.

ولهذا كره طائفةٌ من السلف أن يقول الإنسان في دعائه: "وأتوب إليه" بصيغة المضارع؛ لأنه إن لم يفعل ذلك كان كاذبًا على الله، وأخذ وِزْر الكذب مع وِزْر الذنب.

سبق ذلك عن محمد بن على وغيره، وحكاه الطحاوي (٢) عن أبي جعفر بن أبي عمران أنه كره أن يقول الرجل: "أستغفر الله وأتوب إليه، ولكنه يقول: أستغفر الله وأسأله التوبة"، وقال: "رأيتُ أصحابنا يكرهون ذلك ويقولون: التوبة من الذنب هي تركه، فإذا قال: أتوب إليه؛ فقد وعد الله أن لا يعود إلى ذلك الذنب، فإذا عاد إليه بعد ذلك كان كمن وعد الله ثم أخلفه، ولكن أحسن ذلك أن يقول: أسأل الله التوبة؛ أي: أسال الله أن ينزعني عن هذا الذنب ولا يعيدني إليه أبدًا، وقد رُوِى ذلك أيضًا عن الربيع بن خثيم".

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في "شعب الإيمان"(٦٥٥).

<sup>(</sup>٢) "الزهد" لابن أبي عاصم (ص/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (٦/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٦/ ٦٧).

<sup>(</sup>٥) السابق (٦/ ٦٨).

<sup>(</sup>٦) السابق (٦/ ٦٩).

<sup>(</sup>٧) في "شرح المعاني الآثار" (٤/ ٢٨٨).

ثم أورد الطحاوي قول الربيع السابق، وذكر حجتهم في صفة التوبة، وكذا في كثرة استغفار النبي ﷺ ، وجوابهم عن قوله ﷺ في بعض الأخبار: "وأتوب إليه" بكونه معصومًا من الذنب والعود، فلا يلحق به غيره في هذا الحكم؛ لأنَّ غيره ليس معصومًا من أيٍّ من الذنب أو العَوْد.

قال الطحاوي: "وخالفهم في ذلك آخرون (١) فلم يروا بأسًا أن يقول الرجل: أتوب إلى الله عَلَى وحجتهم في ذلك ما ورد عن النبي عَلَى في كفارة المجلس من قوله: "أستغفرك وأتوب إليك". قال الطحاوي: "فهذا رسول الله عَلَى قد رُوِي عنه أيضًا ما ذكرنا، وهو أوْلَى القولين عندنا؛ لأنَّ الله عَلَى قد أمر بذلك في كتابه فقال: ﴿ فَتُوبُوا إِلَى بَارِبِكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٥]، وقال: ﴿ تُوبُوا إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ﴾ وقال: ﴿ فَتُوبُوا إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ﴾ والتحريم: ٨]، وأمر رسول الله عَلَى بذلك في الآثار التي ذكرنا، فلهذا أبحنا ذلك وخالفنا أبا جعفر (٢) فيها ذهب إليه".

وفصَّلَ الطحاوي ذلك في ثلاث حالات:

١- الجواز على أنهم يريدون به ترك ما وقعوا فيه من الذنب ولا يريدون العودة في شيء منه، فإذا قالوا ذلك واعتقدوا هذا بقلوبهم كانوا مأجورين مثابين، فمن عاد بعد ذلك كان ذلك ذنبًا أصابه لم يُحْبِط ذلك أَجْرَهُ السابق المكتوب له بقوله واعتقاده السابقين.

٢- من قال ذلك بلسانه مع اعتقاده العَوْد إلى ما تاب منه فهو بذلك القول
 معاقب عليه؛ لأنه كذب على الله فيها قال.

٣- ومن قال ذلك وهو معتقد لترك الذنب الذي كان وقع فيه وعازم أن لا
 يعود إليه أبدًا فهو صادق في قوله، مثابٌ على صدقه إن شاء الله تعالى.

مسألة: وهل التوبة والاستغفار بمعنى واحد أم لا؟
 الآية السابقة: (وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه) [هود: ٣] وما في معناها يقتضى

<sup>(</sup>١) وهم جمهور العلماء كما حكاه ابن رجب في "جامع العلوم" (٢/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) يعني: أبا جعفر بن أبي عمران.

المغايرة بينها، لكن قال السُّبكي: "غلب عند كثير من الناس أن لفظ: أستغفر الله؛ معناه التوبة، فمُن كان هذا معتقده فهو يريد التوبة لا محالة"(١).

والذي يظهر من النصوص الواردة في الباب أن التوبة والاستغفار يفترقان في المعنى عند اجتماعهما، ويغني أحدهما عن الآخر عند الانفراد، فإذا قال الشخص: أستغفر الله؛ فهذه توبة، وإذا قال: أتوب إلى الله أو رب تُبْ عليَّ فهذا شاملٌ للاستغفار وطلب العفو والمغفرة.

وقيل: التوبة لا تتم إلا بالاستغفار قبلها؛ للآية المذكورة. قال السُّبكي: "والمشهور أنه لا يُشْتَرَط"(٢).

وشروط التوبة : الإخلاص ، والندم على ما حصل ، والإقلاع عن المعصية التي تاب منها ، والعزم على أن لا يعود ، وأن تكون التوبة وقت قبول التوبة .

ومن الإقلاع عن المعصية تدارك الواجبات وإرجاع الحقوق لأصحابها.

فإن قال قائل: هذا رجل سرق مالاً من شخص وتاب إلى الله ، لكن المشكل كيف يؤدي هذا المال إلى صاحبه ؟ يخشى إذا أدى المال إلى صاحبه أن يقع في مشاكل فيدعي مثلاً صاحب المال أن المال أكثر، أو يتهم هذا الرجل ويشيع أمره ، أو ما أشبه ذلك ، فهاذا يصنع ؟

نقول: لابد أن يوصل المال إلى صاحبه بأي طريق ، وبإمكانه أن يرسل المال مع شخص لا يتهم بالسرقة ويعطيه صاحبه ، ويقول يا فلان هذا من شخص أخذه منك أولاً والآن أوصله إليك، ويكون هذا الشخص محترمًا أمينًا بمعنى أنه لا يمكن لصاحب المال أن يقول: إما أن تعين لي من أعطاك إياه وإلا فأنت السارق، أما إذا كان يمكن فإنه مشكل.

مثال ذلك : أن يعطيه القاضي ، أو يعطيه الأمير ، يقول : هذا مال لفلان أخذته

<sup>(</sup>١) نقله ابن حجر "فتح الباري" (شرح رقم٧٠٥٧).

<sup>(</sup>٢) الموضع السابق.

منه ، وأنا الآن تائب ، فأدّه إليه ، وفي هذه الحال يجب على من أعطاه إياه أن يؤديه إنقاذًا للآخذ وردًا لصاحب المال .

فإذا قال قائل: إن الذي أخذت منه المال قد مات، فهاذا أصنع؟

فالجواب : يعطيه الورثة ، فإن لم يكن له ورثة أعطاه بيت المال .

فإذا قال قائل : أنا لا أعرف الورثة ، ولا أعرف عنوانهم ؟

فالجواب: يتصدق به عمن هو له، والله عز وجل يعلم هذا ويوصله إلى صاحبه.

فهذه مراتب التوبة بالنسبة لمن أخذ مال شخص معصوم.

تأتي مسألة الغيبة : فالغيبة يتخلص منها إذا تاب.

من العلماء من قال: لابد أن يذهب إلى الشخص ويقول: إني اغتبتك فحللني، وفي هذا مشكلة ، ومنهم من فصل وقال: إن علم بالغيبة ذهب إليه واستحله ، وإن لم يعلم فلا حاجة أن يقول له شيئًا؛ لأن هذا يفتح باب شر.

ومنهم من قال: لا يُعلمه مطلقًا، كما جاء في الحديث: "كفارة من اغتبته أن تستغفر له" (١). فيستغفر له ويكفى.

ولكن القول الوسط هو الوسط، وهو أن نقول: إن كان صاحبه قد علم بأنه اغتابه فلابد أن يتحلل منه؛ لأنه حتى لو تاب سيبقى في قلب صاحبه شيء، وإن لم يعلم كفاه أن يستغفر له (٢).

## مسألة: في صيغة الاستغفار:

وهل يقال: أستغفر الله وكفى، أم يُضاف إليها شيءٌ آخر؟

استحبَّ جماعة من السلف الزيادة على قوله: "أستغفر الله": قوله: "وأتوب إليه"، وقد سبق عن عمر أنه سمع رجلاً اقتصر على قوله: "أستغفر الله وأتوب

<sup>(</sup>١) مسند الحارث (٢/ ٧٤) (٧٠٨)، بلفظ : عن أنس قال : قال رسول الله ﷺ: "كفارة الاغتياب أن تستغفر لمن اغتبته".

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين لابن عثيمين (٢٠١-٤٠٤).

إليه" فقال له: "ويحك! أَتْبِعُها أَحْتَها: فاغفر لي وتُبْ عليَّ".

وسُئل الأوزُاعي عن الاستغفار أيقول: أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه؟ فقال: إنَّ هذا لحَسَنٌ، ولكن يقول: ربِّ اغفر لي حتى يتمَّ الاستغفار (١٠).

وهذا يشهد للمعنى السابق عن بعض السلف من الجمع بين الاستغفار وطلب التوبة: "رب اغفر لي وتُبُ عليً" بصيغة الطلب، وقد سبق هذا.

وقد وردت هذه الصيغة عن النبي ﷺ في بعض الأخبار.

وأفضل أنواع الاستغفار: أن يبدأ العبد بالثناء على ربه، ثم يثني بالاعتراف بذنبه ثم يسأل الله المغفرة كما في حديث شداد بن أوس عن النبي على قال: "سيد الاستغفار أن يقول العبد: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك علي، وأبوء بذنبي، فاغفر لي، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت " (").

وفي الصحيحين عن عبد الله بن عمرو أن أبا بكر الصديق رضي الله عنه قال : يا رسول الله، علمني دعاء أدعو به في صلاتي، قال: "قل اللهم إني ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم" (")

### وأما التوحيد:

فهو السبب الأعظم، فمَنْ فَقَدَه؛ فَقَدَ المغفرة، ومن جاء به فقد أَتَى بأعظم أسباب المغفرة، وقد سبق الحديث عنه في مواضع من هذا الكتاب(١).

<sup>(</sup>١) "جامع العلوم" (٢/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٣٠٦)، و(٦٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٨٣٤)، ومسلم (٢٧٠٥).

<sup>(</sup>٤) كما في شرح الأحاديث : (١٦، ١٨، ١٩، ٢١، ٢٢) وغيرها.

## فوائد تربوية ودعوية

الله، والسعيد مَنْ بادر بالتوبة والإنابة إلى الله تعالى، وطلب العفو والمغفرة منه سبحانه، والشقي من تخلف عن التوبة حتى وافَتْه منيتُه، ومن هنا كان لزامًا على كل عاص ومذنب أن يبادر بالرجوع إلى مولاه، والتضرع إليه، والتذلل لديه، ليغفر له ذنبه، ويعفو عنه.

7 - إذا بان لك ضعف الإنسان، وجواز وقوعه في الخطا والذنب، فينبغي عليك معاملته بناءً على هذا الضعف، والنظر إليه بمنظار الشفقة، ومساعدته للخروج من كبوته، والنجاة من عثرته، فإذا علمت ذلك: فلا يليق بك التشهير بعاص أو مذنب، خاصة إذا كان من طلبة العلم، والدعاة إلى الله على الذين يُسمع لهم ويُدان بقولهم، فهؤلاء كغيرهم جائزٌ ممكنٌ وقوعهم في المعاصي والذنوب، فينبغي عليك سترُ ذلك، ومساعدة إخوانك في القيام من هذه الكبوة، وإعانتهم على إصلاح أنفسهم، بدلاً من إعانة الشيطان على إخوانك.

## وهذا آخر المقصود من شرح الأربعين والحمد لله رب العالمين





## رَفْعُ عب (لرَّحِيْ (الْنَجْرَى يِّ (سِلنَمَ (الْنِمْ وُلِفِرُون مِسِ

خالها عادية

رَفَعُ بعبر (لرَّحِيْ) (النَّجِّرِيِّ (سِلنَمُ (النِّرْ) (الِفِرُوفِيِّيِّ

# عِين (لرَّعِنُ (لِفَقَى يَّ فَعِرس الموضوعات والفوائد (سِلَين (لِفِرون عِينَ والفوائد (سِلِينَ (لِفِرون عِينَ عَلَيْ الْعُوائد الْسِلَينَ (لِفِرَا لَيْ الْمُورِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينِينَ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينَ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْرِينِينِ الْمُؤْرِينِينِ الْمُؤْرِينِينَ الْمُؤْرِينِينِ الْمُؤْرِينِينِ الْمُؤْرِينِينِ الْمُؤْرِينِينِ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْرِينِينِ الْمُؤْرِينِينَ الْمُؤْرِينِ الْمُؤْ

| الصفحة                   | الموضوع             | لصفحة       | الموضوع ا                            |
|--------------------------|---------------------|-------------|--------------------------------------|
| ٧٠٨                      | حقيقة التقوى        |             | الموضوع<br>ا <b>لحديث الثامن عشر</b> |
| رى الكاملة               | ما يدخل في النقو    |             | "تنك المنح طلا بقتا"                 |
| تقوی۷۱۰                  | أقوال في معنى ال    | ۲۹۳         | طرق الحديث وألفاظه                   |
| ، أقسام التقوى٧١٠        | الفائدة الثانية: في | <b>ત્વત</b> | رواة الحليث                          |
| ل في القرآن الكريم على   | إطلاقات التقوى      | नवन         | الراوي الأول: أبو ذر 🖝               |
| ٧١٠                      | ثلاثة أشياء         | 797         | اسمه، كنيته، إسلامه                  |
| ىرف التقوى وأهميتها ٧١٢  | الفائدة الثالثة: ش  | ٦٩٩         | مروياته، وفاته                       |
| ـي وحــية الله للأولــين | ۱ – التقــوى هـ     | ۷٠٢.        | الراوي الثاني :معا ذبن جبل 🧠         |
| Y1Y                      |                     | 1           |                                      |
| ية النبي ﷺ للأمة ٧١٢     | ۲- التقوى وصب       | ۷۰٤         | مرضه ووفاته                          |
| ية الأنبياء و الصالحين   | ì                   | 1           | سروياته                              |
| مراء لأتباعهم٧١٣         |                     | i           | أهمية الحديث ومنزلته                 |
| ل لباسل ۷۱۶              |                     | 1           | شرح المفودات                         |
| ل الزاد ٧١٤              | ٥- التقوى أفض       | ۷۰٦.        | الشرح الإجمالي                       |
| صفات أهل التقوى ٧١٥      | ľ                   | ì           | الشرح التفصيلي                       |
|                          | الفائدة من ذكر      | ì           | قوله ﷺ: "اتق الله حيثها كنت"         |
| قوى؟ ١٩١٧                |                     | F           | من المخاطب بذلك؟                     |
|                          |                     |             | فوائد ست حول التقوى                  |
| ، بالغيبُ                | ا ۱ – أنهم يؤمنون   | ٧٠٨         | الفائدة الأولى: في معنى التقوى       |
| لناس قولا وعملا وإيبانا  | ٢- هم أصدق ا        |             |                                      |

| ۷۱٦       | ١٣ -الهيبة في الظاهر والحلاوة والرضـــا في      |
|-----------|-------------------------------------------------|
| الله      | الباطن                                          |
| ۷۱۷       | ١٤ - مضاعفة الحسنات بيسب                        |
| ۔ل        | ثانياً: الثمرات الآجلة للتقوى ٧٢٥               |
| ۷۱۷       | ١-تكفير السيئات وعظم الأجر في                   |
| Y1Y .     | الجنات والنجاة من النار ٧٢٥                     |
| ٧١٨       | ٢- تَسَنُّم المرتبة العليـا فـوق الخلـق يــوم   |
| V19 2     | القيامة                                         |
| ۷۱۹       | ٣- نيل الدرجة العليا من الجنة ٧٢٦               |
|           | ٤ – أهل التقوى بحشرون إلى الحنة ركبانــا        |
| il        | وزمرا ٢٢٦                                       |
|           | ٥-التقوى تجمع بين الأحباب وتنزع من              |
| 1         | الصدور ماكان من غل الدنيا٧٢٧                    |
|           | الفائدة السادسة: طريق تحصيل التقوى ٧٢٧          |
|           | أولاً: محبــة الله تعــالى: تعريفــا، رجاتهــا، |
| ۷۲۱       | فضلها                                           |
| يج ا      | الأسباب الجالبة للمحبة                          |
|           | ثانيا: مراقبة الله عز وجل ٢٢٩                   |
| j         | تعريف المراقبة٧٣٠                               |
|           | ثالثًا: معرفة ما يلقاه الإنسان بسبب الحرام      |
| ١ ،       | من شرور وآلام ۲۳۱                               |
|           | رابعا: معرفة سبيل مغالبة الهوى ومجانبة          |
| , , , , , | الردى وطاعة المولى                              |
| ļ         | اللعبد في تدك المعصبة دواء عدة ٧٣٣              |

| وتصديقاً للمرسلين٧١٦                            |
|-------------------------------------------------|
| ٣- هم أكشر النباسُ تعظيها لـشعائر الله          |
| وتوقيا لحرماته                                  |
| ٤ - هسم أكثسر النساس تحريسا للعسدل              |
| والإنصاف مع الموافق والمخالف ٧١٧                |
| ٥- يحبون العفو والصفح وكظم الغيظ. ٧١٧           |
| ٦- يَكَعُون ما لا بأس به حذرا مما به بأس ٧١٨    |
| لفائدة الخامسة: ثمرات التقوى العاجلة الآجلة ٧١٩ |
| أولاً: ثمراتها العاجلة                          |
| ١ – تفريج الكربات١                              |
| ٢- السهولة واليسر في كل أمر٧٠٠                  |
| ٣- تيسير تعلم العلم النافع٧٢٠                   |
| ٤ - حصول البصيرة٧٢٠                             |
| ٥- محبسة الله عسز وجسل ومحبسة ملائكت            |
| وأولياء الله المتقين                            |
| ٢- معية الله ونصرته وتأييده٢                    |
| ٧- نزول البركات من السهاء وخروج                 |
| الخيرات من الأرض ٢٢١                            |
| ٨- البشرى الصالحة في الحياة وعند المهات ٧٢٢     |
| ٩- الحفظ من كيد الأعداء ومكرهم ٧٢٢              |
| ١٠ - حفظ الذرية الضعاف بعد موت عاتلتهم ٧٢٣      |
| ١١- التقوى سبب ومفتاح القبول ٢٢٣                |
| ١٢ - التقوى سبب النجاة من عذاب الدنيا . ٧٢٤     |

. ٧٩

| رأي المعتزلة والخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | خامسا: معرفة طرق الشيطان المريد في                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رأي المرجئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ضلال العبيد، والحذر منها٧٣٤                                                                         |
| رأي الأشاعرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | مانية أشياء من جملة ما يستعان به على شر                                                             |
| رأي الجبرية نفاة التعليل والحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بليس وجنده ٧٣٥                                                                                      |
| والأسباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | نوله ﷺ: "أتبع السيئة الحسنة تمحها" . ٧٣٦                                                            |
| فائدة: حول محو السيئات٧٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | معاني الحسنة                                                                                        |
| قوله ﷺ: ''وخالق الناس بخلق حسن'' ٧٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فرع في الكلام عن معنى قوله ﷺ:                                                                       |
| مباحت الخلق: تعريفه، فضله، ومنزلته . ٧٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | "تمحها"                                                                                             |
| سؤال: هل الخلق الحسن وهبي جبلي أم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | احتمال أن يكون المراد بالحسنة التوبة ٧٣٨                                                            |
| يحصل بالكسب؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ورودهذا المعنى في كلام الله تعالى وكلام نبيه ٧٣٩                                                    |
| فوائد تربوية ودعوية٧٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ورود هذا المعنى في كــلام النــابعين مــن                                                           |
| الحديث التاسع عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أئمة الدينأنمة الدين                                                                                |
| " خللىفحي هااا للخفحا"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | احتمال أن يكون المراد بالحسنة أعم مسن                                                               |
| طرق الحديث وألفاظه٧٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                               |
| ا طوی احدیب و این سه ۲۰۰۰ ، ۲۰۰۰ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | التوية، فيشمل الحسنات الماحية ٧٤٠                                                                   |
| i i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | التوية ، فيشمل الحسنات الماحية ٧٤٠<br>فرع في الفرق بين تكفير السيئات                                |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس الله 🗠 ٧٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | التويه ، فيشمل الحسنات الماحيه<br>فــرع في الفــرق بــين تكفــير الــسيئات<br>ومغفرتها              |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس الله ٧٨٥ السمه ، كنيته، مولده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فرع في الفرق بين تكفير السيئات<br>ومغفرتها                                                          |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس شه ۷۸۰<br>اسمه ، كنيته، مولده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فرع في الفرق بين تكفير السيئات<br>ومغفرتها<br>معنى محو السيئات                                      |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس الله من ١٨٥ م ٧٨٥ ما السمه ، كنيته ، مولده مولد مولده مولد مولده مولده مولده مولده مولد مولد مولده مولد مولد مولد مولد مولد مولد مولد مولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فرع في الفرق بين تكفير السيئات<br>ومغفرتها<br>معنى محو السيئات ٧٤٤<br>هل الحسنة تمحو عشر سيئات؟ ٧٤٦ |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس الله ٧٨٥ ٧٨٥ عباس الله مولده ٧٨٥ علمه ٧٨٦ ٧٨٦ فوائد في طلبه العلم عباس الله عبا | فرع في الفرق بين تكفير السيئات<br>ومغفرتها                                                          |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس الله ٥٨٥ ٧٨٥ ٥٨٧ علمه ، كنيته، مولده ٧٨٦ علمه ٧٨٧ فوائد في طلبه العلم ٧٨٧ قول أبي صالح في مجلس ابن عباس الله ٧٨٨ عبادته وورعه ٩٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فرع في الفرق بين تكفير السيئات<br>ومغفرتها                                                          |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس الله ٥٨٥ ٧٨٥ ٥٨٧ علمه ٥٨٠ فوائد في طلبه العلم ٥٨٧ ٥٨٧ فوائد في طلبه العلم ٥٨٨ قول أبي صالح في مجلس ابن عباس الله ٥٨٨ عبادته وورعه ٥٩٨ من أقواله في تعظيم حرمات الله ٥٩٨ من أقواله في تعظيم حرمات الله ٥٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | فرع في الفرق بين تكفير السيئات<br>ومغفرتها                                                          |
| راوي الحديث: عبد الله بن عباس الله ٥٨٥ ٧٨٥ ٥٨٧ ٥٨٧ علمه ٥٨٧ فوائد في طلبه العلم ٤٨٧ ٥٨٧ قول أبي صالح في مجلس ابن عباس الله ٧٨٨ عبادته وورعه ٩٨٧ من أقواله في تعظيم حرمات الله ٧٩٠ ٥٠١٠ ه فاته و حنادته ٧٩٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٧٩٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠٠ ٥٠١٠ ٥٠١٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٥٠٠ ٠٠٠ ٥٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | فرع في الفرق بين تكفير السيئات<br>ومغفرتها                                                          |

| شرح المفردات٧٩١ ا                                                | القول في كيفية الجمع بين قوله علية         |
|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| الشرح التفصيلي: أ                                                | "رفعت الأقبلام وجفت المصحف"،               |
| قوله ﷺ:''احفظ الله يحفظك'' ٧٩٤                                   | قوله تعالى: ﴿يمحو الله ما يشاء ويثبت﴾: ٨٠٦ |
| N                                                                | التعرف إلى الله تعالى يكسون بسلازم المعنسي |
| الحفظ لدين الله نوعان ٧٩٥                                        | وهو التقرب                                 |
| صور حفظ دين الله تعالى في النفس ٧٩٥                              | أنواع معرفة العبد لربه ٨٠٧                 |
| صور حفظ دين الله في غيره٧٩٦                                      | معرفة الله بعبده تكون عامة وخاصة ٨٠٧       |
| II .                                                             | أقوال جليلة في الرضا بالقضاء               |
| 11                                                               | أقوال العلماء والحكماء في الصبر            |
|                                                                  | أقوال العلماء والحكماء في الرضا            |
|                                                                  | فوائد دعوية وتربوية١٣٨                     |
| N.                                                               | حرص الداعية على الاختلاط ٨١٣               |
| النوع الثاني من حفظ الله تعالى للعبيد                            | فظ الله لعبده على نـوعين، حفظ لـه في       |
| يكون في دينه وهو أشرف النوعين ٧٩٩                                | نفسه، وحفظ له في دينه ٨١٦                  |
| وجه تخصيص الأمام بالذكر في قوله ﷺ                                | الحديث العشرون                             |
| : "تَجِده تَجاهك" :                                              | "إذا لم تستح فاصنع ما شئت"                 |
| ll e                                                             | طرق الحديث وألفاظه                         |
| حكم السؤال فيها لم تجـر العـادة بجريانــه                        | راوي الحديث                                |
| على أيدي الخلقعلى أيدي                                           | أهمية الحديث ومنزلته                       |
| حكم السؤال فبها جرت عادة الله بجريانه على أيدي خلقهعلى أيدي خلقه | شرح المفردات ۸۲۳                           |
| على أيدي خلقهعلى أيدي خلقه                                       | الشرح الإجمالي                             |
| شروط حل مسألة الفقير٨٠٣ [ا                                       | الشرح التفصيلي                             |
| <br>قول ابن رجب رحمه الله في النفع والضم   ٨٠٤                   | •                                          |

| درك الناس من كلام النبوة" ٨٢٥                   |
|-------------------------------------------------|
| ىعنى الحياء                                     |
| لمسألة الثانية: معنى الحياء في لمسان            |
| لسابقينم٢٥                                      |
| في شبهة من زعم أن الحياء مركب من                |
| جَبَن وَعَفَةً                                  |
| لمسألة الثالثة: منزلة الحياء في الإسلام ٨٢٧     |
| السألة الرابعة: أنواع الحياء، وهو فطـري         |
| غريزي ومكتسب                                    |
| سؤال: كيف يعتبر الحياء الغريـزي مـن             |
| الإيمان                                         |
| أقسام الحياء باعتبار مايستحيا منه ٨٢٨           |
| المسألة الخامسة: فضائل الحياء                   |
| بيسان أن الحيساء مسن صسفات الملائكسة            |
| والأنبياء و الصالحين                            |
| الحياء صفة من صفات العرب                        |
| الحياء شعبة من شعب الإيهان١٨٢١                  |
| الحياء لايأتي إلا بخيرا ٨٣١                     |
| الحياء يمنع من ارتكات المعاصي ٢٣١               |
| المسألة السادسة: فيها لا يتنافى مع الحياء . ٨٣٢ |
| ١ – طلب العلم                                   |
| شبهة وجوابها: استحياء علي 🖶 من                  |
| سؤال النبي على عن المذي ٨٣٢                     |
| جواب من سأل: ما بال ابن عمر استحيا              |
|                                                 |

|                                                          | ur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لماذا لم ينبه النبي ﷺ الرجل على أهمية                    | راوي الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| السنة ٢٦٨                                                | أهمية الحديث ومنزلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| هل يفهم من قولـه ﷺ: "انعـم" أن مـن                       | الشرح الإجماليا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ترك الوجبات وفعـل المنهيــات لا يــدخل                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الجنة ؟ ٢٦٩                                              | حقيقة الاستقامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مناقشة قضية مهمة                                         | اكتساب الاستقامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| كيف يجمع بين نصوص الوعد والوعيد                          | مراتب الاستقامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ومذاهب العلماء في ذلك                                    | هل المطلوب تحقيق كمال الاستقامة ؟ ٨٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| فوائد أصولية٥٧٨                                          | فه الله عقلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فوائد تربوية٥٧٨                                          | فوائد أصولية ١٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| فوائد دعوية                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الحديث الثالث والعشرون                                   | الحديث الثاني والعشرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                          | الحديث الثاني والعشرون "المتالات المتالات المتال |
| "الطهور شطر الإيمال"                                     | "أرأيت إذا صليت المكتوبات"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| "الطهور شطر الإيمال"<br>طرق الحديث وألفاظه ٥٧٩           | "أرأيت إذا حليت المكتوبات"<br>طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| "الطهور شطر الإيمال"<br>طرق الحديث وألفاظه ۵۷۹<br>شواهده | "أرأيت إذا حليت المحتوبات"<br>طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| "الطهور شطر الإيمال"<br>طرق الحديث وألفاظه ۸۷۹<br>شواهده | "أرأيت إذا حليت المحتوبات"<br>طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| "الطهور شطر الإيمال"<br>طرق الحديث وألفاظه               | "أرأيت إذا حليت المحتوبات"<br>طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| "الطهور شطر الإيمان"." طرق الحديث وألفاظه                | "أرأيت إذا حليت المحتوبات" طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| "الطهور شطر الإيمان"." طرق الحديث وألفاظه                | "أرأيت إذا حليت المحتوبات"<br>طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| "المحلمور شطر الإيمان"." طرق الحديث وألفاظه              | "أرأيت إذا حليت المحتوبات" طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| "الطهور شطر الإيمان"  طرق الحديث وألفاظه                 | "أرأيت إذا صليت المحتوبات" طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| "العلمور شطر الإيمان"  طرق الحديث وألفاظه                | "أرأيت إذا صليت المحتوبات" طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| تعلقهما بالنور ١٩٨٨                    | اختلاف العلماء في معنى وصف المشرك       |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| قوله ﷺ: "والقرآن حجة لك أو عليك" ٨٩٨   | بالنجس                                  |
| بم تحصل محاجة القرآن يوم القيامة ٨٩٨   | آراء العلماء في معنى قوله ﷺ: "الطهـور   |
| فوائد عقديةفوائد عقدية                 | شطر الإيبان " ٨٨٧                       |
| فوائد تربويةفوائد تربوية               | قوله ﷺ: "الحمد لله تملأ الميزان" ٨٨٩    |
| فوائد دعوية                            | أركان الحمد                             |
| الحديث الرابع والعشرون                 | قوله ﷺ: ''وسبحان الله''٨٩٠              |
| "إني حرمت الظلم على نفسي"              | ما ينزه الله تعالى عنه ثلاثة أشياء ٨٩٠  |
| طرق الحديث وألفاظه                     | فائدة: في كون التسبيح دون الحمد ٨٩٠     |
| راوي الحديث ۹۰۸                        | فائدة: أيها أفضل التحميد أم التهليل ٨٩١ |
| أهمية الحديث ومنزلته                   | قوله ﷺ: "الصلاة نور"                    |
| الشرح الإجمالي                         | وجه كون الصلاة نوراً٨٩٢                 |
| جلة من الفوائد التي احتواها الحديث ٩٠٩ | قوله ﷺ: "الصدقة ضياء" ٨٩٤               |
| فائدة: في الحكم في وجسود الأحاديث      | قوله ﷺ: "والصبر ضياء" ١٩٥٨              |
| القدسية                                | الصبر لغة وشرعا ٨٩٥                     |
| فائدة: حول نسبة الحديث القدسي إلى الله |                                         |
|                                        | ويساعد على الصبر أمور ٨٩٦               |
| ضرع: في الفسرق بسين الحسديث القسدسي    | تتمة: حول الصبر المذموم ٨٩٦             |
| <del>-</del>                           | الفرق بين المتصبر والصابر ٨٩٧           |
| فسرع: في الفسرق بسين الحسديث القسيدسي  | ما السر في تشبيه الصبر بالضياء ٨٩٧      |
| والحديث النبوي                         |                                         |
| والحديث النبوي ٩١٢ الشرح التفصيلي      | فائدة في وصف التوارة بالضياء ٨٩٧        |
| قوله: "يا عبادي إني حرمت الظلم عملي    | لطيفة في اشتراك الصلاة والصبر في        |
| i                                      |                                         |

| قوله: "الن تبلغوا ضري" ٩٢٥                    | نفسي "                                       |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| إلام يشير الابتداء بالضر قبل النفع؟ ٩٢٥       | ينادي القريب بنداء البعيد تنزيلا له          |
| السر في أنه لم يقل: "منكم" بعد قوله           | منزلته لأمور٩١٢                              |
| "أفجر قلب رجل" كما قالها في "أتقى             | سؤال: هُل يحرم على الله شيء؟ ٩١٣             |
| قلب رجل منكم"                                 | أنواع الظلمأ                                 |
| فائدة في زيادة الملك ونقصانه بيسبب            | شبهة وردها: أليس الله خالق أفعال             |
| لماذا قيد السؤال بالقيام في مكان واحد؟ . ٩٢٨  | العباد ومنها الظلما                          |
| ولمساذا حسذف المفعسول الثساني مسن             | عقوبات الظلم والظالمين ٩١٥                   |
|                                               | قوله: "كلكم ضال إلا من هديته" ٩١٧            |
| لطيفة: هل ينقص شرب العصفور من                 | أنواع الهدايةأنواع الهداية                   |
| البحر                                         | فائسدة في الفسرق بسين البيسان والهسدى        |
| لطيفة: في أن كل شيء مما في الدنيا إذا أخذ     | والموعظة                                     |
| منه نقص إلا العلم والنار ٩٣١                  | دفع شبهة أن الحديث معارض بالحديث             |
| قوله: ''ثم أوفيكم إياها''٩٣٢                  | القدسي الآخر: "خلقت عبادي حنفاء" ٩١٩         |
| متى تكون التوفية؟                             | الهداية التفصيلية والهداية المجملة ٩٢٠       |
| ويم تكون توفية الأعمال؟                       | قوله: ''فاستطعموني أطعمكم'' إلى قوله         |
| قوله ﷺ: "فمن وجد خيرا فليحمد الله" ١٣٣        | "فاستكسوني أكسكم"                            |
| معنى كون الخير في الدنيا أو في الآخرة ٩٣٣     | لماذا خص الطعام والكسوة بالذكر ٩٢٢           |
| سؤال: كيف يلوم الإنسان نفسه، وكـل             | قوله: "تخطئون بالليل والنهار" ٩٢٢            |
| ذلك مقدر عليه                                 | لماذا قدم الليل على النهار                   |
| التوفيق بين قوله تعالى: ﴿كُلُّ مِن عَنْـُد    | فضيلة الاستغفار                              |
| الله﴾، وقوله: ﴿وَمَا أَصَابِكُ مِنْ سَيَّتُهُ | فائدة حول فرح الله بتوبه عبده ٩٢٤            |
| ِ فَمَنْ نَفْسَكُ﴾                            |                                              |
| قوله: ''فمن وجدغير ذلك'' ٩٣٥                  | وحدانية الله بانفراده بأمور في هذا الحديث٩٢٥ |

| من التسبيح وما عطف عليه ٩٥٢              | اذا لم يذكر الشر بلفظه كما ذكر الخير      |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|
| قولهم: "أبأتي أحدنا شهوته" ٩٥٣           | الفظه؟                                    |
| جواز سؤال المفتى عن بعض مايخفى عـن       | نائدة: في حسن فهم المؤمنين للقدر ٩٣٦      |
| الدليل، إذا لم يكن فيه إثقال ٩٥٣         | لوائا. عقدية                              |
| مسألة في جماع العفة                      | نوائد تربوية ودعوية                       |
| هل يؤجر الإنسان على غير الجماع من        | فوائد لغوية وبلاغية                       |
| الأعمال إذا عمله بلانية؟                 | الحديث الخامس والعشرون                    |
| قوله ﷺ: "أرأيتم إن وضعها في الخرام "٩٥٥  | "إى بكل تسبيحة صحقة وكل تكبيرة            |
| جملة فوائد مستفادة من هذه العبارة ٥٥٦    | "… ಕ್ತಡ್ಡ್ಲ್                              |
| فائدة أصولية٠٠٠                          | طرق الحديث وألفاظهطرق الحديث              |
| فوائد تربوية ودعوية٧٥٠                   | راوي الحديثراوي الحديث                    |
| الحديث السادس والعشرون                   | أهمية الحديث ومنزلته ٩٤٥                  |
| " طَعَيى طيلد ساناا عم يحولاس لك"        | شرح المفردات ٩٤٥                          |
| طرق الحديث وألفاظه                       | الشرح الإجماليا                           |
| راوي الحديث٩٦٤                           | الشرح التفصيلي ٩٤٦                        |
| أهمية الحديث ومنزلته ١٦٤                 | تعريف الصحابي لغة واصطلاحا ٩٤٦            |
| شرح المفردات                             | فرع: البصدقة بالمبال تطلسب شرعـا إذا      |
| الشرح الإجمالي١٦٥                        | كانت فاضلة عن حاجة المتصدق ٩٤٧            |
| الشرح التفصيلي ١٦٥                       | بيان أن الصدقة بغير المال نوعان ٩٥٠       |
| قوله ﷺ: "كل سلامي١٦٥                     | قوله ﷺ: "أمر بالمعروف" ٩٥٢                |
| لماذا خصت السلامي بالذكر؟١٦٦             | فائــدة: في تسأخيره الأمــر والنهــي عــن |
| فائدة: في أنه لا يدخل أحـد الجنـة بعملـه | التطوعات                                  |
| مها بلغ عمله                             | هل يعتبر الأمر والنهمي والمدعوة أفيضل     |

| الشرح الإجمالي                                                               | قوله ﷺ: "كل يوم تطلع فيه الشمس" ٩٦٨         |
|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| الشرح التفصيلي ٩٨٥                                                           | لماذا قيد اليوم بطُلُوع الشمس؟              |
| قوله ﷺ: "البر حسن الخلق" ٥٨٥                                                 | إطلاقات كلمة اليوم والمراد منها ٩٦٩         |
| البريطلق على معنيين باعتبارين ٩٨٥                                            | من الشكر على النعم ما يكون واجبا، وما       |
| هل الحصر في قوله "البر حسن الخلـق"                                           | يكون مستحبا                                 |
| حقیقی أم مجازی؟                                                              | فائدة: في أن لله تعالى على العبد في كل      |
| فرع: في إطلاقات البر                                                         | عضو من أعضائه أمراً٩٦٩                      |
| فرع في إطلاقات الإثم                                                         | فائدة: في اعتياد النوافل                    |
| قوله: "والإثم ما حاك في صدرك                                                 | قوله ﷺ: "تعدل بين الاثنين صدقة" ٩٧٠         |
| وکرهت …''۹۸۸                                                                 | فائدة جليلة في عدم حصر الصدقة في المال .٩٧٠ |
| فرع في الكراهة المقصودة في الحديث ٩٨٩                                        | بين الصلح والعدل ٩٧٠                        |
| مسألة: لماذا كانت كراهة اطلاع الناس                                          | قوله ﷺ: "وتعين الرجل" ٩٧١                   |
| على الشيء تدل على أنه إثم                                                    | حكم حمل من طلب منك حمله إلى البلد؟ ٩٧٢      |
| للإثم علامات خارجية وداخلية ٩٨٩                                              | فائدة: في أعمال تدخل الجنة ٩٧٤              |
| مسألة: لا بد في الإثم من اجتماع أمرين ٩٩٠                                    | فائسدة: شرط حصول الشواب في جميع             |
| شبهة: معنى كون الإثم ما حاك في درك                                           | الصدقات                                     |
| أن يستوي الهم بالمعصية وفعلها ؟ ٩٩٠                                          | فوائد تربوية ودعوية ٩٧٥                     |
| مسألة: لابد من الإثم                                                         |                                             |
| مسألة: هل يستفاد من الحديث، أن يأخـذ                                         | "البرحسن الخلق"                             |
| مسألة: هل يستفاد من الحديث، أن يأخـذ الإنسان بقول نفسه، ولا يحتاج إلا ســؤال | طرق الحديث وألفاظه ٩٧٩                      |
| مفت :                                                                        | راويا الحديثين                              |
| مسألة: ما الدليل على أن الإنسان يفعل                                         | أهمية الحديث ومنزلته                        |
| مسألة: ما الدليل على أن الإنسان يفعل الأمر أو يجتنب إذا دل عليه الدليل ولم   | شرح المفودات٩٨٤                             |
|                                                                              |                                             |

| الشرح الإجمالي: الحديث اصل في الوعظ                                                       | دفع شبهة: يستدل بعض الصوفية             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| الإرشاد والتوجيه                                                                          | بالحديث في إثبات العلم اللدني والكشف    |
| الحديث أصل في تمييز البدعة من السنة. ١٠١٠                                                 | والإلهام                                |
| الحديث أصل في الحرص عبلى الجهاعية                                                         | مسألة: هل يمكن أن يستدل بالحديث         |
| ونبذ الفرقة الاختلاف                                                                      | وما في معناه على استحسان الرأي مطلقا    |
| الشرح التفصيلي: قول عليه عليه: "موعظة                                                     | بما يفيد الأحاديث الناهية عند البدع ٩٩٤ |
| بليغة"                                                                                    | مسالة: حول حديث: "إذا سمعتم             |
| بيان أن الموعظة كانت نهارية                                                               | الحديث عني تعرفه قلوبكم'' الحديث .٩٩٥   |
| قوله العلم الوجلت منها القلوب                                                             | مسألة: حول معنى الفراسة٩٩٦              |
| وذرفت منها العيون"١٠١٢                                                                    | قصة لطيفة عن فراسة الشافعي              |
| لماذا أخر: ذرفت عن وجلت؟                                                                  | فوائد عقدية                             |
| قوله: "يا رسول الله كأنها موعظة                                                           | فوائد فقهية                             |
|                                                                                           |                                         |
| كيف عرفوا أنها موعظة مودع؟ ١٠١٣                                                           | فوائد في مصطلح الحديث:                  |
| قوله ﷺ: "وإن تأمر عليكم عبد" ١٠١٥                                                         | الحديث الثامن والعشرون                  |
| الجمع بسين همذا الحمديث وحمديث                                                            | "أوصيكم بتقوى الله"                     |
| "الأثمة من قريش"١٠١٥                                                                      | طرق الحديث وألفاظه                      |
| قوله ﷺ: "نسييرى"                                                                          |                                         |
|                                                                                           | •                                       |
| الحكمة في الإتيان بالسين بدل سوف ١٠١٧                                                     | استهما حييه إسارها المناسات             |
|                                                                                           |                                         |
| قوله ﷺ: "فعليكم بسنتي" ١٠١٧                                                               | أعماله ومناقبه، وفاته                   |
| قوله ﷺ: "فعليكم بسنتي" ١٠١٧<br>ولم يذكر الكتاب؟                                           | أعماله ومناقبه، وفاته                   |
| قوله ﷺ: "فعليكم بسنتي" ١٠١٧<br>ولم يذكر الكتاب؟<br>فرع:في حجية إجماع الخلفاء الأربعة ١٠٢١ | أعماله ومناقبه، وفاته                   |
| قوله ﷺ: "فعليكم بسنتي" ١٠١٧<br>ولم يذكر الكتاب؟<br>فرع:في حجية إجماع الخلفاء الأربعة ١٠٢١ | أعماله ومناقبه، وفاته                   |

| تعول على العمل في دخول الجنبة،               |
|----------------------------------------------|
| والنصوص التي لا تعول عليه ١٠٥٥               |
| قوله ﷺ: "ويباعدني من النار" ١٠٥٦             |
| ما الفائدة من قوله: "ويباعدي من              |
| النار" بعد أن طلب دخول الجنة ؟ ١٠٥٦          |
| قوله ﷺ: "لقد سألت عن عظيم" ١٠٥٧              |
| ما هي حيثيات وجود العظمة في العمال           |
| المسئول عنه؟ا                                |
| قوله ﷺ: "تعبدالله ولا تشرك به شيئا" . ١٠٥٨   |
| لماذا عبر بالمضارع بدلا من الأمر؟ ١٠٥٨       |
| العبادة المقصودة في قوله ﷺ: "تعبدالله" ١٠٥٨. |
| قوله ﷺ: "أبواب الخير"                        |
| معنى الإضافة ونوعهاا                         |
| فائدة: في كلمة "أبواب"١٠٦١                   |
| معنى قُوله ﷺ: "الصوم جنة" وأقوال             |
| العلماء فيه                                  |
| قوله ﷺ: "الصدقة تطفئ الخطيئة" . ١٠٦٢         |
| قوله: "الصدقة تمحو أثر الخطيئة"              |
| وذلك مخصوص بأمرين١٠٦٣                        |
| سؤال: لماذا خصت الصدقة بذلك لخسير            |
| دون بقية الخصال المذكورة؟ ١٠٦٣               |
| قوله ﷺ: "وصلاة الرجل"                        |
| لاذا خص الرجل بالذكر هنا؟ ١٠٦٤               |
| وبهاذا يحصل قيام الليل                       |
|                                              |

| قوله ﷺ: "فكل بدعة ضلالة" ٢٠٢٤                   |
|-------------------------------------------------|
| معنى البدعة لغة واصُطلاحا١٠٢٤                   |
| مكمن خطورة الابتداع                             |
| عاقبة الابتداع                                  |
| مسألة: كيف الجمع بين قول عَيْقِ:                |
| الكل محدثة بدعة الوبين قوله ﷺ:                  |
| "من سن في الإسلام سنة حسنة"                     |
| فوائد عقدية:                                    |
| فوائد تربوية ودعوية:١٠٣٣                        |
| فوائد فقهية:                                    |
| سؤال: ما السبب في كون بدع العبادة               |
| أكثر من بدع الاعتقاد؟                           |
| الحديث التاسع والعشرون                          |
| " <b>يا رسول الله، الخبر</b> ني بعمل            |
| يحخلني الجنة"                                   |
| طرق الحديث وألفاظه                              |
| راوي الحديث                                     |
| أهمية الحديث ومنزلته                            |
| شرح المفردات                                    |
|                                                 |
| الشرح الإجمالي                                  |
| الشرح الإجماليالشرح الإجمالي: قول معاذ: "ابينها |
|                                                 |

| فائدة في علوم القرآن حول الاستعادة . ١٠٨٠ | فوائد في فضل القيام١٠٦٦                  |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| الحديث الثلاثون                           | أحوال الصحابة في قيام الليل١٠٦٧          |
| "إلى الله فرض فرائض                       | لطائف قرآنية                             |
| هلا تصيعوها…"                             | قوله: "ألا أخبركم برأس الأمر" ١٠٦٩       |
| طرق الحديث وألفاظه                        | المراد برأس الأمر، والعمود والمذروة،     |
| راوي الحديث                               | والسنام                                  |
| اسمه، نسبه، کنیته۱۰۸۲                     | لماذا أخـر النبـي ﷺ النـشبيه، وجـاء      |
| مناقبه، وفاته، مروياته                    | بهايلائم المشبه به، وهو الرأس والـسنام   |
| أهمية الحديث ومنزلته ١٠٨٧                 | والعمود                                  |
| شرح المفودات ۸۸۰.                         | السرأي في المسراد بالإسسلام، في          |
| الشرح الإجمالي ٨٨٠.                       | قوله: "رأس الأمر الإسلام "               |
| الشرح التفصيلي:                           | قوله ﷺ: "ذروة سنامه الجهاد" ۱۰۷۰         |
| الفرق بين الواجب والفرض                   | آيات وأحاديث في فضل الجهاد               |
| قولهﷺ: "أوحد حدودا فلا تعتدوها" ١٠٩٠.     | مسألة: في أفضل القربات بعدالفرائض ١٠٧٢   |
| المراد بحدود الله تعالى                   | اعتراض: حول أفضلية الصلاة والذكر         |
| بيان معنى في اصطلاح العلماء               | 1 · V7                                   |
| مسألة: النهي المجرد همل يستفاد منه        | فرض المفضول أفضل من نقل الفاضل ١٠٧٣      |
| التحريم أم لا؟                            | هل من النوافل ما يفضل الفرائض؟ ١٠٧٣.     |
| قوله ﷺ: "فلا تبحثوا عنها" ٩٣٠.            | أيهما أفضل صلاة ركعتين أم صوم يوم . ١٠٧٤ |
| هل يحمل النهي على زمن التشريع أم          | مقالات في خطر اللسان ١٠٧٥                |
| يتعداه إلى غيره من الأزمنة؟               | قوله ﷺ: "وهل يكب الناس" هـل              |
| بحث التنطع مذموم                          | هذا الحصر حقيقي أم إضافي؟                |
| ما هو محمل النهي في قوله: "فلا تبحثوا     | من أجود ما قيل من الشعر في اللسان ١٠٧٨ ا |
| •                                         | فوائد دعوية وتربوية:١٠٧٨                 |

| عنها" ١٠٩٤                                                                                                                                                             | حديث القرآن عن الزهد والورع ١١٠٦         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| فرع: بيان دلالات النصوص على الحل                                                                                                                                       | حديث النبي ﷺ الزهد في الدنيا ١١٠٦        |
| و الحرمة                                                                                                                                                               | سؤال: هل يرجع ذم الدنيا إلى زمانها       |
| فائــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                | وأوقاتها أم إلى مكانها وبلادها؟ ١١٠٧     |
| الشرع بهاا                                                                                                                                                             | الذم للدنيا يرجع إلى أفعال المكلفين ١١٠٨ |
| فوائد اعتقادية                                                                                                                                                         | في أي الأشياء يكون الزهد في الدنيا       |
| الحديث الحادي والثلاثون                                                                                                                                                | أقسام الناس في الدنيا                    |
| "أزهد في الدنيا يحبك الله"                                                                                                                                             | من يقسر بعد الموت بدار للشواب            |
| طرق الحديث وألفاظه                                                                                                                                                     | والعقاب ثلاثة أقسام                      |
| راوي الحديث                                                                                                                                                            | هل يتعارض الغنى في الدنيا مع الزهد       |
| اسمه، نسبه، كنيته،وفاته، مروياته ۱۱۰۱                                                                                                                                  | فيها                                     |
| أهمية الحديث ومنزلته                                                                                                                                                   | أقوال مأثورة عن الدنيا                   |
| شرح المفردات                                                                                                                                                           | حقيقة الزهد في الـدنيا وتفـسيره بثلاثـة  |
| الشرح الإجمالي                                                                                                                                                         | أمور ۱۱۱۲                                |
| الشرح التفصيلي:                                                                                                                                                        | ۱ - اليقين بوجود الله تعالى١١٢           |
| قوله: "جاء رجل"                                                                                                                                                        | ٢- هوان المصيبة                          |
| الصحابة كان شأنهم السؤال عما يقربهم                                                                                                                                    | ٣- استواء الحمد و الذم في الحق ١١١٣      |
| من الله ويحسن عشرتهم مع الخلق ١١٠٣                                                                                                                                     | طبقات الزهد                              |
| قوله ﷺ : "دلني على عمل"١١٠٣                                                                                                                                            | فسرع: في أن أهسل الزهسد في الفسضول       |
| سبب تقييد العمل بالعمل الصالح ١١٠٣                                                                                                                                     | أقسامأقسام                               |
| قوله: "ازهد في الدنيا"                                                                                                                                                 | ١ - من كان يحصل له فيمسكه ويتقرب         |
| معنى الزهد لغة واصطلاحا١٠٤                                                                                                                                             | به إلى الله ١١٣                          |
| قوله ﷺ: "دلني على عمل" ١١٠٣<br>سبب تقييد العمل بالعمل الصالح ١١٠٣<br>قوله: "ازهد في الدنيا" ١١٠٤<br>معنى الزهد لغة واصطلاحا ١١٠٤<br>فرع: العلاقة بين الزهد والورع ١١٠٤ | ۲- مىن كىان يخسرج منىه ولا يمىسكه        |
| (3) \$ 5. (2)                                                                                                                                                          | مطلقا وهو نوعان١١٣٠                      |

| راوي الحديث                              | ٢- من لم يحصل له شيء مـن الفـضول               |
|------------------------------------------|------------------------------------------------|
| اسمه، كنيته ونسبته، غزواته، صبره على     | رهو زاهد في تحصيله١١١٤ ا                       |
| الجوع والفقر، علمه ١١٢٥                  | لدافع إلى الزهدللاما                           |
| مروياته، وفاته                           | ١ مشهد التعب البالغ في تحصيلها ١١١٤            |
| أهمية الحديث ومنزلته١١٢٦                 | ١- مشهد الخوف من نقصان أجر الآخرة ١١١٤         |
| شرح المفردات                             | ٧- مشهد طول الحساب عليها١١١٤                   |
| الشرح التفصيلي: قوله ﷺ: "لا ضرر"         | ٤ - مشهد احتقارها عندالله ١١١٥                 |
| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \    | ٥- مشهد الخوف من أن تبصدعن                     |
| تقدير الخبر في قوله: "الأضرر" على        | لآخرة وعن التزود لها١١٥                        |
| وجهين                                    | ٦- مشهد حصول اللعن لها ١١١٥                    |
| أقوال العلماء في معنى الضرر ١١٢٨         | نوله ﷺ: "ازهد في الدنيا يحبك الناس". ١١١٦      |
| الحق الذي يخول إدخال الضرر نوعان . ١١٢٩  | لاذا كان نتيجة الزهد في الدنيا محبة الله؟ ١١١٦ |
| إلحاق الضرر بالآخرين نوعان ١١٢٩          | قوله ﷺ: "ازهد فيها عند الناس بحبك              |
| أمثلة على النوع الأول١٢٩                 | الناس"الا                                      |
| صور النوع الأول                          | لماذا كان الزهد سببا لمحبتهم؟                  |
| من معاني كلمة الضرر في القرآن الكريم ١٣١ | فوائد اعتقادية                                 |
| فوائد فقهية وأصولية١٣٢                   | ١ - إثبات صفة المحبة لله تعـالى، وهــي         |
| عمسوم تحسريم جميسع أنسواع السضرر         | غير الإنعام وإرادة الثواب١١٨                   |
|                                          | ٢- لاحرج أن يطلب الإنسان أن يحبه الكافر ١١١٨   |
| سؤال: لماذا نهى عن الـضرر مطلقـا مـع     | فوائد تربوية ودعوية:١١٩                        |
| جوازه في حالة المماثلة١١٣٢               | الحديث الثاني والثلاثون                        |
| مما يدخل في عموم النهي عن الضرر أنه      | "لا ضرر و لا ضرار…"                            |
| لا ضرر فيها شرعه الله للعباد ١٦٣٢        | طرق الحديث وألفاظه                             |
| 11                                       |                                                |

| ن تطبيقات الحديث إجبار الشريك                                     | الشرح التفصيلي:قوله ﷺ : "لو يعطى           |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| على المعاوضةُ                                                     | الناس بدعواهم"ا                            |
| نتصار المظلوم لنفسه ليس داخلا في                                  |                                            |
| لضرر المنهي عنه                                                   | معنى الدعوى لغة وشرعا ١١٤٣                 |
| نواعد فقهية مستنبطة من الحديث ١١٣٤                                | قوله ﷺ: "لا دعسى رجال أموال                |
| لضرريزال۱۱۳٤                                                      | قومهم ودماءهم"                             |
| لخرورات تبيح المحذورات ١١٣٤                                       | لماذا عبر بالرجال ثم بالقوم ثانيا؟ ١١٤٤    |
| ما أبيح للضرورة يقدر بقدرها ١١٣٥                                  | لماذا قدمت الأموال على الدماء مع أن        |
| الضرر لا يزال بالضرر١١٣٥                                          | الدماء أهم وأعظم خطراً١١٤٥                 |
| إاذ تعارضت مفسدتان روعي أعظمها                                    | قوله ﷺ : "لكن البينة على المدعي" ١١٤٥      |
| ضررا بارتكاب أخفها١٣٥                                             | ما الحكمة في كــون البينــة عــلى المــدعي |
| إنزال الحاجة منزلة الضرورة ١١٣٥                                   | واليمن على المنكر                          |
| درء المفاسد مقدم على جلب المصالح أ ١٦٣٥                           | قوله ﷺ: "واليمين على من أنكر" ١١٤٦         |
| المشقة تجلب التيسير                                               |                                            |
| الأصل في المضار التحريم١١٣٦                                       | الفاعل كما قال في البينة١١٤٦               |
| الحديث الثالث والثلاثون                                           | هل هناك ما يخصص عموم الحديث؟ . ١١٤٩        |
|                                                                   | مسألة: في كيفية التحليف١١٤٩                |
| على من أنكر …"                                                    | فرع: في البينة المقصودة في الحديث ١١٤٩     |
| على من أنهكر"<br>طرق الحديث وألفاظه                               | أمثلة لا تطلب فيها البينة من المدعي ١٥٠    |
| راوي الحديث                                                       | فرع: فوائد الحكم باليمين١٥١                |
| -<br>منزلة الحديث وأهميتته                                        | فرع: الحالات التي تطلب فيها اليمين . ١٥١   |
| منزلة الحديث وأهميتته ١١٤١<br>شرح المفردات ١١٤٢<br>الشرح الإجمالي | فرع: مراتب الدعوى وهي أربعة ١٥٢            |
| الشرح الإجمالي١١٤٢                                                | افوائد دعوية                               |

## الحديث الرابع والثلاثون

| ė | "من رأى منكم منكرا فليعيره"           |
|---|---------------------------------------|
| 1 | طرق الحديث وألفاظه١١٥٧                |
| ا | راوي الحذيث                           |
| ; | أهمية الحديث ومنزلته١٦٠               |
| , | شرح المفردات                          |
| ; | الشرح الإجماليا                       |
| , | الشرحُ التفصيلي: قوله ﷺ : "من رأى     |
|   | منكم"                                 |
|   | لا تشترط الرؤية البصرية في وجـوب      |
|   | تغيير المنكر                          |
|   | شروط المنكر الواجب تغييره             |
|   | فائدة: حول النبيذ الذي هو نقيع        |
|   | التمرونقيع الزبيبا١٦٤                 |
|   | فائدة: لا يلزم من كون الفعل منكرا أن  |
|   | يكون فاعله آثماً                      |
| ı | قوله: "فليغيره"                       |
|   | شروط كــون التغيــير واجــب عينــي أو |
|   | كفائي ؟                               |
| I | قوله: "بيده"قوله: البيده الم          |
|   | لماذا خصت اليد بالذكرا ١١٦٧           |
|   | هل يحمل "فليغيره بيده" على إطلاقه     |
|   | أم لا؟٧٢١١                            |
|   | قوله: "فإن لم يستطع"١١٦٨              |

| حدود الاستطاعة وضابطها أ ١١٦٨                  |
|------------------------------------------------|
| فائدة حول حتميـة النظر في المـآلات في          |
| الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ١١٦٩           |
| فائدة حول تغيير بناء البيت الحرام ١١٦٩         |
| تنبيه في الفرق بين النظر في المآلات            |
| والجبن والتخاذلوالجبن                          |
| قوله ﷺ: "فبقلبه"                               |
| مسألة: لا يتخلف الإنكار بالقلب عن              |
| مرتبة الإنكار باليد                            |
| مسألة: يستلزم الإنكار بالقلب هجران             |
| أماكن المنكر                                   |
| مسألة: حول أن عدم الاستطاعة باليد              |
| واللسان تقتضي عدم الجواز لغير                  |
| المستطيع التغيير بغير القلب١١٧٣                |
| فرع: في مراتب الإنكار١١٧٤                      |
| فائدة: حـول كـون الإنكـار بالقلـب              |
| أضعف الإيمان                                   |
| فائدة: حول دلالة الحديث على أن                 |
| الإيهان عمل ونية                               |
| مسائل فقهية                                    |
| لا يسترط العدالة في الأمر بالمعروف             |
| والنهي عن المنكر على الراجح ١١٧٦               |
| هل يجوز لمن يأتي المنكر أن ينهي غيره عنه؟ ١١٧٦ |
| دفع شبهة: حول حديث الذّي يــدور في             |
| ll l                                           |

| ,                                       | "                                                   |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ١ - من الناس من يسعى في زوال نعمة       | لنار كما يدورِ الحمار بالرحى١١٧٧                    |
| المحسود بالبغي عليه بالقول والفعمل      | II —                                                |
| وهو قسمانا                              | لإنكار عند الاهتداء١١٧٧                             |
| ٢- من الناس من إذا حسد غيره لم يعمل     | رهو قوله تعالى: ﴿ بِا أَبِّهَا الْبِذِينَ آمَنُـوا  |
| بمقتضى حسده، ولم يبغي على المحسود       | عليكم أنفسكم لا يضركم الما الما                     |
| بقول أو فعل، وهو قسمان أيضا١٢٠٢         | بيه: في التحد ذير من التهاون في هذا                 |
| ٣- هذا القسم إذا حسد لم يتمن زوال       | لباب                                                |
| نعمة الغير عنه، بل يسعى في اكتساب       | فرع: في نية المسلم في القيام بواجب                  |
| مثل فضائله ويتمنى أن يكون مثله ١٢٠٢     | لأمسر بسالمعروف والنهسي عسن المنكسر                 |
| ٤- وهذا إذا وجد الحسد من نفسه           | 1                                                   |
| سعى في إزالته                           | نوائد فقهية ودعوية١١٨٤                              |
| سؤال: ما يرد على القلب أحيانا من        | الحديث الخامس والثلاثون                             |
| محبة كون الإنسان أعلى من أخيه، فهل      | " لا تحاسحوا ولا تناجشوا"                           |
| يدخل في الحسد؟                          | طرق الحديث وألفاظه                                  |
| مراتب الحسد                             | راوي الحديثا                                        |
| آفات الحسد ومفاسده                      | شرح المفردات                                        |
| فرع في كون الحسد يكون من الأدنى إلى     | أهمية الحديث ومنزلته                                |
| الاعلى١٢:٠٥                             | الث - الاحال                                        |
| معاملة الحسود: السلامة منه في مداراتــه | المسترح التفصيلي: قولمه ﷺ: "الا<br>تحاسدوا"         |
| والصبر عليه                             | تحاسدوا"                                            |
| علاج الحسد في ستة أمور١٢٠٦              | سؤال: لماذا عبر مذا اللفظ دون ما يفيد               |
| قوله ﷺ : ''ولا تناجشوا''١٢٠٧            | أصل الفعلأصل                                        |
| معنى النجشا                             | سؤال: لماذا عبر بهذا اللفظ دون ما يفيد<br>أصل الفعل |
| حكم بيع النجش                           | الله الله الله الله الله الله الله الله             |

| في التآخي والتواصل                      | ُوله ﷺ : "ولا تَباغضوا"١٢٠٩ ا            |
|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| نوائد دعوية:نا۲۳۲                       | لمراد يحتمل معنيين                       |
| الحديث السادس والثلاثون                 | لنهي عن التباغض مقيد بالتباغض من         |
| "من نفس عن مؤمن كرية"                   | جل الدنيا                                |
| طرق الحديث وألفاظه                      | مسألة : في وقوع الاختلاف بين النــاس     |
| راوي الحديثراوي الحديث                  | في أمــور الــدين ومــا أدى إليــه مــن  |
| شرح المفردات۱۲٤٠                        | التباغض والتدابرب                        |
| الشرح الإجماليالشرح الإجمالي            | مسألة: هل ينقطع الهجران بالسلام؟ ١٢١٢    |
| الشرح التفصيلي: قوله ﷺ: "أمن نفس        | قوله ﷺ: "ولا يبع بعضكم على بيـع          |
| عن مؤمن كربةً"                          | بعض"                                     |
| معنى التنفيس ١٢٤١                       | أكثر الفقهاء ذهبـوا إلى النهـي عـام في   |
| فائدة: في الفرق بين نفَّس وفرَّج ١٢٤٢   | حق المسلم والكافر١٢١٣                    |
| وجوه محتملة في تعبيره هنا بــ "مــؤمن"  | معنى البيع على البيع١٢١٤                 |
| وفي العبارات التالية: "مسلما" ١٢٤٢      | حكم تلقي الركبان                         |
| فائدة: السر في عدم ذكره كلمة الدنيا في  | حكم بيع الحاضر للبادي١٢١٥                |
| قوله کربة                               | حكم المصرَّاة في الإبل والغنم ١٢١٧       |
| مسألة: التنفسس يكون بعمد حصول           | قوله ﷺ: "وكونوا عباد الله إخوانا" . ١٢١٨ |
| الكربمة، فكيف يتحقق التنفيس يموم        | الأمور التي تُكُتَسَبُ بها المودة ويحصل  |
| القيامة وهي لم تنزل به أصلا؟ ٢٤٤        | بها التآخي                               |
| ذكر أمثلة من كرب يوم القيامة أعاذنا     | بها التآخيقوله ﷺ: "ولا يُكذبه"١٢٢٠       |
| الله منها ٤٤٢١                          | الكذب خمسة أقسام                         |
| مسألة: أخبر سبحانه أن الحسنة بعشر       | سؤال حول التورية١٢٢١                     |
| أمثالها، فها بالها في هذا الحديث قوبلت  | لطائف وملح وآداب                         |
| بتنفيس كربة واحدة، ولم تقابل بعشر؟. ٢٤٦ | لطائف وملح وآدابفي الحسدفي الحسد         |
|                                         |                                          |

| لجميع القروض في النظم الأخرى ٢٢٦٥       | تنبيه: لا يقتصر التنفيس هنا على المال أو |
|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| من أعظم صور تنفيس الكرب التنفيس         |                                          |
| عـن المـسلمين المـضطهدين في أقطـار      | طريق الدعاء                              |
| عديدة من الأرض                          | قوله: ﷺ: "أومن ستر مسلما ستره. " ١٢٤٩ ا  |
| في الحديث الحيض على الخير بالفعل        | المراد من ستر الزلة١٢٤٩                  |
| وبالتسبب إليه بكل وجه١٢٦٦.              | فرع: في معنى ستر عورة المسلم ١٢٥١        |
| الحديث السابع والثلاثون                 | من فضح مسلما أو كشف عورته بغير           |
| "إِيَّ اللَّهِ ﷺ كتب الحسنات والسيئات"  | حق فضحه الله وكشف عورته١٥١               |
| طرق الحديث وألفاظه                      | صور ونهاذج من معاونة السلف               |
| راوي الحديث                             | للمحتاجينل                               |
| أهمية الحديث ومنزلته                    | العلم علمانا                             |
| الشرّح الإجمالي                         | أول ما يرفع من العلم                     |
| الشرح التفصيلي: من المحتمل أن           | قوله ﷺ: " وما جلس قوم مجلسا . " ١٢٥٨     |
| يكون الحديث حديثا نبويا قدسيا ١٢٧٢      | هل تدخل النساء في كلمة قوم ١٢٥٩          |
| قوله ﷺ : "أن الله كتب الحسنات           | الفائدة من تنكير لفظة "قوم" ١٢٦٠         |
| والسيئات"                               | القول في الاجتماع لقراءة القرآن ١٢٦١     |
| معنى كتابة الحسنات والسيئات             | اعتراض ودفعه حول إلحاق دراري             |
| فائدة في طريق معرفة الحفظة الهم ٢٧٣     | المؤمنين بهم في الجنة١٢٦٤                |
| ليس المراد بالكتابة الإيجاب والقضاء ٢٧٣ | فوائد متنوعة: مدار الحديث على أهمية      |
| قوله: "فمن هم بحسنة فلم يعملها " ٢٧٤    | التكافل ماديا ومعنويا ١٢٦٥               |
| معنى الهم ٢٧٤                           |                                          |
| لِحَ أَثبت على النية والعزم والهم ثواب  | التعليم                                  |
| حسنة واحدة، وإن اتصل بها الفعل          | الحث على العمل المتعدي النفع ١٢٦٥        |
|                                         | القرض في النظام الإسلامي مخالف           |

| لقسم الثـاني: العـزائم المستقرة والهـم                                                                                                                               | أثيب عشر؟أثيب عشر                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| لمصمم الذي يدوم ويستقر في النفس،                                                                                                                                     | مسألة: جعل الهم بالحسنة حسنة لأن                                     |
| رهذا نوعان:                                                                                                                                                          | إرادة الخير هو فعل القلب١٢٧٧ ا                                       |
| أ- ما كان عملا مستقلا بنفسه من أعمال                                                                                                                                 | مسألة: هل ظاهر الخبر حصول الحسنة                                     |
| القلوب فيعاقب عليه العبد ويسصير بسه                                                                                                                                  | بمجرد الترك لمانع أو لا؟١٢٧٧                                         |
| كافرا منافقا                                                                                                                                                         | مسألة: فيمن هم بالحسنة ولم يعملها                                    |
| ب- ما لم يكن من أعمال القلوب بىل                                                                                                                                     | وهو على وجوه                                                         |
| كان من أعمال الجوارح، فضي المؤاخلة                                                                                                                                   | مراتب ما يقع في النفس خسية                                           |
| فيه أقوال:                                                                                                                                                           | مضاعفة ثواب الحسنات تكون بأمور ١٢٧٩.                                 |
| مسألة: في أحوال الهم بالسيئة١٢٨٦                                                                                                                                     | اعتراض: كيف التوفيق بين ما ذُكر من                                   |
| مسألة: حول مضاعفة العذاب للكافر . ١٢٨٨                                                                                                                               | العراض. كيف الموليق بيل ما دعر كس المتضعيف وبين قوله تعالى: "وأن ليس |
|                                                                                                                                                                      | اللإنسان إلا ما سعى"١٢٨١                                             |
| فوائد تربوية ودعوية                                                                                                                                                  | قوله ﷺ: "وإن هم بسيئة فلم يعملهما                                    |
|                                                                                                                                                                      | كتبها الله عنده حسنة كاملة"١٢٨١                                      |
| الحديث الثامن والثلاثون                                                                                                                                              | <b>!</b>                                                             |
|                                                                                                                                                                      | أحوال المكلف مع الهم بالمعصية ١٢٨٢                                   |
| "إِنْ الله تَعالَى قَالَ: مِنْ عَادِي لِي وَلِياً"<br>القَالِي فِي أَلْمُنْهُمْ مِنْ الْمُنْهُمُّ مِنْ الْمُنْهُمُّ مِنْ الْمُنْهُمُّ مِنْ الْمُنْهُمُّ مِنْ الْمُنْ | الهام بالمعصية إذا تكلم بها هم به بلسانه                             |
| طرق الحديث والعاطه                                                                                                                                                   | يُعاقب على الهم حينئذ                                                |
| راوي الحديث                                                                                                                                                          |                                                                      |
| أهمية الحديث ومنزلته ١٢٩٤                                                                                                                                            | عنها فقد عمل                                                         |
| الشرح الإجماليا                                                                                                                                                      | إذا انفسخت نيته، وفتر عزمه سن غير                                    |
| الشرح التفصيلي                                                                                                                                                       | سبب منه، فهذا على قسمين:                                             |
| قوله ﷺ: "إن الله تعالى قال" ١٢٩٤                                                                                                                                     | القسم الأول: أن يكون الهم من جنس                                     |
| قوله ﷺ : "من عادي لي وليا فقد آذنتـه                                                                                                                                 | •                                                                    |
| بالحرب"                                                                                                                                                              |                                                                      |
| <b>{</b>                                                                                                                                                             |                                                                      |

| مسألة: ما هي أعظم الفرائض تقربا إلى       |
|-------------------------------------------|
| الله، وما هي أعظم فرائض البدن؟١٣٠٤        |
| مسألة هل الفرض أفنضل من النفل             |
| مطلقا؟                                    |
| شواذ القاعدة                              |
| قوله ﷺ: "أولا يزال عبدي يتقسرب إلي        |
| بالنوافل حتى أحبه"١٣٠٥                    |
| تعريف النوافل١٣٠٥                         |
| درجات الولاية والتقرب بالنوافل٥١٣٠        |
| طريق الولاية والتقرب بالنوافل             |
| طريق الولاية يمر بأداء الفرائض أولاً، 🔑 🕾 |
| ولماذا كمان المقمصود من المحبة أعملي      |
| درجاتها لامجرد أصلها؟ ١٣٠٦                |
| معنى قوله: فإذا أحببته١٣٠٧                |
| مع أوصاف الذين يحبهم الله ويحبونه ١٣٠٨    |
| قولــه: "كنــت ســمعه" والتفــصيل في      |
| معناها على ستة أقوال                      |
| مسألة: لماذا يذكر الأذن والعين نظير اليد  |
| والرجل؟                                   |
| مسألة: ما نسبة السمع للأذن والبصر         |
| للعين في آية سورة الأعراف؟١١١٠            |
| تنبيه: حول امتناع همل الحمديث عملي        |
| ظاهرهظاهره                                |
| نهاذج من مجابي الدعوة١٣١٣                 |
| l                                         |

| عاني كلمة "ولي" في القرآن الكريم ١٢٩٥   |
|-----------------------------------------|
| لولاية معنيًان معنى عام ومعنى خاص ١٢٩٦. |
| عنى الولاية في حديث أبي هريرة ١٢٩٦      |
| عل هناك ما يمنع من اعتبار المعنيين      |
| لعام والخاص في الحديث                   |
| سؤال: إذا كانت المعاداة مفاعلة تقع من   |
| جانبين فكيف تقع من الولي وشأنه          |
| الصفح والعقو عن الجاهل؟١٢٩٧             |
| سىؤال :كيىف تتحقىق المحاربية وهيي       |
| مفاعلة من جمانبين، والمخلموق في أسر     |
| خالقه وفي قبضته؟١٢٩٧                    |
| بم تكون المحاربة لله تعالى؟             |
| قوله ﷺ : "وما تقرب إلى عبدي بشيء        |
| أحب أحب إلى مما افترضته عليه" ١٣٠٠      |
| مناسبة العبارة لما قبلها١٣٠٠            |
| بم يقع تقرب العبد من ربه؟١٣٠١           |
| ولماذا عبر بشيء، ولم يعبر بلفظ عمل ١٣٠١ |
| إثبات صفة المحبة لله تعالى              |
| مـسألة: هـل يـدخل في الفـرائض مـا       |
| أوجبه المكلف على نفسه من التزام قربه    |
| لم جب بأصل الشرع؟١٣٠٢                   |
| مسألة: أيهما أفضل: الفرض أم النفل ٣٠٣   |
| فائدة: في أن لله تعالى فتح الطريق       |
| للتق ب اليه بمجره باته                  |

| اعتراض: ذهب بعض العلهاء إلى                                                                                                                                                                                                                                                                         | ئدة: في حال مجاي الدعوة ١٣١٥             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| دلالته، بسبب تردده بـين نفــ <i>ي</i> الــصورة                                                                                                                                                                                                                                                      | ,, , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| وتفي الحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سط، فيكسف بقولسه: "ولسئن                 |
| اعتراض آخر: ما وجه البدعاء بعدم                                                                                                                                                                                                                                                                     | ئالنبيإلخ"١٢١٥                           |
| المؤاخفة بالخطأ والنسيان في قوله:                                                                                                                                                                                                                                                                   | وله: "وما ترددت"۱۳۱٦                     |
| ﴿ربنا لا تؤاخذنا إذا نسينا أو أخطأنا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                              |                                          |
| وقد تجاوز عنهما لهذه الأمة ١٣٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                     | كون بمنزلة ما يوصف به الواحد منا  . ١٣١٦ |
| فرع: في الخطأ والنسيان١٣٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                          |
| معنى الخطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صالحين معه                               |
| أقسام الخطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وائد عقدية                               |
| أثر الخطأ في حقوق الله والعباد ٣٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                  | وائد تربوية ِودعوية١٣٢٢                  |
| فرع في النسيان ٣٣٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الحديث التاسع والثلاثون                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | H \$ . d a d add H                       |
| معنى النسيان                                                                                                                                                                                                                                                                                        | "إلى الله تجاوز لي عن أمتي"              |
| معنى النسيان ٢٣٨<br>الفرق بين الخطأ والسهو ٣٣٩                                                                                                                                                                                                                                                      |                                          |
| • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | طرق الحديث وألفاظهطرق الحديث             |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٣٣٩<br>الفرق بين الهزل والخطأ ٣٣٩                                                                                                                                                                                                                                            | طرق الحديث وألفاظها۱۳۲۷                  |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٣٣٩<br>الفرق بين الهزل والخطأ ٣٣٩                                                                                                                                                                                                                                            | طرق الحديث وألفاظه                       |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٣٣٩<br>الفرق بين الهزل والخطأ ٣٣٩<br>الفرق بين الحهل والنسيان ٣٣٩                                                                                                                                                                                                            | طرق الحديث وألفاظه                       |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٣٣٩<br>الفرق بين الهزل والخطأ ٣٣٩<br>الفرق بين الحهل والنسيان ٣٣٩<br>الفرق بين الخفلة والسهو ٣٤٠<br>فسرع: في أشر النسيان على الأحكام                                                                                                                                         | طرق الحديث وألفاظه                       |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٣٣٩<br>الفرق بين الهزل والخطأ ٣٣٩<br>الفرق بين الجهل والنسيان ٣٤٠<br>الفرق بين الغفلة والسهو ٣٤٠<br>فسرع: في أشر النسيان على الأحكام<br>المتعلقة بحق الله تعالى ٣٤٠                                                                                                          | طرق الحديث وألفاظه                       |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٢٣٩ الفرق بين الهزل والخطأ ٢٣٩ الفرق بين الحهل والنسيان ٢٣٩ الفرق بين الخفلة والسهو ٤٦٠ فسرع: في أشر النسيان على الأحكام المتعلقة بحق الله تعالى ٢٤٠ فرع في أثر النسيان على الأحكام المتعلقة بحقوق العباد ٢٤١                                                                | طرق الحديث وألفاظه                       |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٢٣٩ الفرق بين الهزل والخطأ ٢٣٩ الفرق بين الحهل والنسيان ٢٣٩ الفرق بين الحهل والنسيان ٢٤٠ فسرع: في أشر النسيان على الأحكام المتعلقة بحق الله تعالى ٢٤٠ فرع في أثر النسيان على الأحكام المتعلقة بحقوق العباد ٢٤٠ وجه التفريق بين كثير الأكل في السيام                          | طرق الحديث وألفاظه                       |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٢٣٩ الفرق بين الهزل والخطأ ٢٣٩ الفرق بين الهزل والخطأ ٢٣٩ الفرق بين الحهل والنسيان ٢٤٠ فرع: في أشر النسيان على الأحكام المتعلقة بحق الله تعالى ٢٤٠ فرع في أثر النسيان على الأحكام المتعلقة بحقوق العباد ٢٤١ وجه التفريق بين كثير الأكل في المصيام وكثير الكلام في الصلاة ٢٤١ | طرق الحديث وألفاظه                       |
| الفرق بين الخطأ والسهو ٢٣٩ الفرق بين الهزل والخطأ ٢٣٩ الفرق بين الحهل والنسيان ٢٣٩ الفرق بين الخفلة والسهو ٤٦٠ فسرع: في أشر النسيان على الأحكام المتعلقة بحق الله تعالى ٢٤٠ فرع في أثر النسيان على الأحكام المتعلقة بحقوق العباد ٢٤١                                                                | طرق الحديث وألفاظه                       |

| قولــه ﷺ : "كــن في الــدنيا كأنــك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | اذا لم يقل الإكراه نظير الخطا      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| غريب"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | النسيانُ؟                          |
| وجه الشبه بينه وبين الغريب١٣٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لإكراه لغة واصطلاحا١٤٤٣            |
| قوله: "أو عابر سبيل"١٣٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | لا يتصور الإكراه على شيء من أفعمال |
| لماذا شبه المؤمن في الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | لقلوبلغاوب المستعدد                |
| بالغريب أو المسافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | قسام الإكراه                       |
| طرف من الأحاديث في ذم الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لفرق بين الإكراه الملجئ وغيره ١٣٤٥ |
| وبيان حقارتها ١٣٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | يسائل الإكراه١٣٤٥                  |
| قوله: "وكان ابن عمر"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ثر الإكراه في المحرمات١٣٤٧         |
| فائدة المجيئ بكبلام ابسن عمسر عقب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لفرق بين المكره والمضطهد١٣٤٨       |
| الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                    |
| قوله : إذا أمسيت فبلا تنتظر يحتميل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ي عقود المكره وفسوخه وأيهانه ١٣٤٩  |
| معنین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ي أفعال الجاهل والناسي             |
| من كلام السلف في ذم طول الأمل ١٣٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | نوائد دعوية وتربوية١٣٥٣            |
| قولمه 🚓 : "وخملة مسن صمحتك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الحديث الأربعون                    |
| لمرضك"المرضك المرضك المرضك المرضك المرسلة المرسل | "بيرغ كاتاك المانية في في "        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | طرق الحديث وألفاظه ١٣٥٧            |
| فائدة أخرى١٣٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | راوي الحديث                        |
| فوائد تربوية ودعوية١٣٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | منزلة الحديث وأهميته١٣٥٨           |
| الحديث الحادي والأربعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | شرح المفردات                       |
| "لا يؤمن احدكم حتى يكوي هواه".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | شرح المفردات                       |
| طرق الحديث وألفاظه١٣٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الشرح التفصيلي:                    |
| راوي الحديث: عبد الله بن عمـرو ابـن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | قوله ﷺ: ''أخذ رسول الله'' ١٣٥٩     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    |

| العاص رضي الله عنهما                       |
|--------------------------------------------|
| اسمه، إسلامه، علمه، عبادته، وزهده . ۱۳۸۰   |
| شرح المفردات                               |
| الشرح الإُجمالي١٣٨١                        |
| الشرح التفصيلي:١٣٨٢                        |
| نفي الإيهان في الحديث يعني نفي الكمال ١٣٨٢ |
| تعليل النفي بالكمال١٣٨٣                    |
|                                            |
| تعریف الهوی لغة وشرعا١٣٨٣                  |
| بين يدي قوله تعالى: ﴿لا تقدموا بين         |
| يدي الله ورسوله﴾١٣٨٤                       |
| من علامات إتباع الهوى١٣٨٥                  |
| أضرار الهوى                                |
| أصل الكفر والبدع والمعاصي من إتبـاع        |
| هوی النفس۱۳۸۲                              |
| معاداة أهل الحق، بـل معـاداة الخلـق        |
| جميعا                                      |
| فوائد علمية وتربوية١٣٨٧                    |
| فوائد أخرى                                 |
| الحديث الثاني والأربعون                    |
| "يا بن أحم، إنك ما كعوتني                  |
| ورجوتني غُفرت لك"<br>طرق الحديث وألفاظه    |
| طرق الحديث والفاظه١٣٩١                     |
| راوي الحديث۱۳۹۲                            |
| أهمية الحديث ومنزلته١٣٩٣                   |
| شرح المفردات۱۳۹۳                           |
| الشرح الإجمالي١٣٩٣                         |
| الشرح التفصيلي:١٣٩٤                        |
|                                            |

## صدر للمؤلف

- ١ طريق الهداية. مجلد
- ٧- المبتدعة وموقف أهل السنة والجماعة منهم. مجلد
  - ٣- المصلحة في التشويع الإسلامي. مجلد
- ٤- الجناية العمد للطبيب على الأعضاء البشرية في الفقه الإسلامي. مجلد
  - ٥- الإحكام في قواعد الحكم على الأنام. غلاف
    - ٣- معالم في أصول الدعوة.غلاف
  - ٧- مبادئ علم أصول الدعوة دراسة تأصيلية. غلاف

رَفَعُ معبن (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ رُسِلُنَى (لِيْرُ لِإِفْرُونِ مِنِی الْمِیْرُ لِاِفْرُونِ مِنِی کِ

